
Hans Urs von Balthasar 126 

senseinwand nicht machen. Ein solches Vorgehen scheint darum nahezulie- 
gen, weil man niemanden zu etwas zwingen darf, was gegen dessen Gewis- 
sen ist, und auch, wenn nichts anderes aus anderen Gründen zwingend 
geboten ist, niemand Nachteile darum erleiden soll, weil er seinem Gewis- 
sen folgt. Wenn jedoch (b) der Gewissenseinwand zur Verweigerung solcher 
Leistungen führt, die der Obere nach reiflicher Prüfung als für den Orden 
und sein Leben konstitutiv oder unerläßlich und notwendig erachtet, dann 
ist dem betreffenden Untergebenen, wenn er seinen Gewissenseinwand 
dezidiert aufrecht erhält, die Bitte um Entlassung aus dem Orden nahe- 
zulegen oder (wenn die Bitte nicht gestellt wird) er einfach aus dem Orden 
auszuschließen. Niemand darf zu einer Handlung gegen sein Gewissen 
gezwungen werden; aber der, der den Gewissenseinwand erhebt, hat auch 
kein Recht, durch seinen Einwand den Orden zu einer Handlung oder 
Duldung zu zwingen, die der Orden als Widerspruch gegen seine Substanz 
erachtet. (Niemand kann z.B. mit Berufung auf sein Gewissen Atheist 
oder Häretiker oder verehelicht und Ordensmann sein wollen.) Jede (kirch- 
liche oder profane) Gesellschaft nimmt grundsätzlich das Recht in Anspruch, 
unter bestimmten Umständen auch gegen •Gewissenstäter" vorzugehen9. 

Aktualität von Lisieux 
Hans Urs von Balthasar, Basel 

Es gibt in der ganzen Hagiographie keine annähernd so vollständige 
Dokumentation wie die über Therese von Lisieux; nicht nur eine Fülle von 
Briefen1, Fotografien2, selbstbiographischen Schriften3 stehen uns zur Ver- 

9 Vgl. z. B. meine Aufsätze: Theologie der Macht, in: Schriften zur Theologie IV, 485-508 
und: Würde und Freiheit des Menschen, in: Schriften zur Theologie I, 247-277. 
1 Lettres de Sainte Therese de F Enfant-Jesus ( = L) (Office Central de Lisieux 1948). Von 
der kritischen Ausgabe (4 Bände) ist erst Band I erschienen: Sainte Therese de l'Enfant- 
Jesus et de la Sainte-Face, Correspondance generate, Tome 1, 1877-1890 (Cerf-Desclee de 
Brouwer, Paris 1972). 
2 Therese von Lisieux wie sie wirklich war (Einsiedeln 1961) 
8 Therese vom Kinde Jesus, Selbstbiographische Schriften, Einsiedeln 1958, hier zitiert 
nach der französischen Faksimile-Ausgabe von P. Francois de Sainte-Marie, Manuscrits 
Autobiographiques de Sainte Therese de VEnfant-Jesus (= Ms), Office Central de Lisieux 
1956. Diese Ausgabe umfaßt die faksimilierten Manuskripte A, B und C und zusätzliche 



Aktualität von Lisieux 127 

fügung, sondern neuerdings, dank der kritischen Ausgabe der •Letzten 
Gespräche"4 eine minuziöse Chronik ihrer Aussagen und ihres ganzen Ver- 
haltens während der Zeit ihrer letzten Krankheit. Man kann sich fragen, 
ob so viel wissenschaftlicher Aufwand sich lohnt, bei einem vierundzwan- 
zigj ährigen Mädchen, das anscheinend ganz in der bürgerlichen Mentalität 
des Katholizismus des letzten Jahrhunderts gelebt hat, einer für uns gründ- 
lich vergangenen Zeit. 

Aber seltsam: je mehr man sich mit Therese befaßt, desto weitere Hori- 
zonte erschließen sich, was zweifellos ein Merkmal der •großen Heiligen" 
ist: sie leben in der Unendlichkeit Gottes und diese schimmert durch ihre 
menschliche Beschränktheit hindurch. Dabei verschwimmen ihre Umrisse 
nicht, wie man annehmen könnte, ineinander, sondern jede große Sendung 
hat in der Topographie des himmlischen Jerusalem ihren exakten Platz: 
die Sendungen stehen in bestimmten Abständen und Beziehungen zuein- 
ander, treten zu Sternbildern zusammen; mit jener Kunst der himmlischen 
Geometrie, von der Claudel spricht, könnte man messen, wie Therese sich 
zu Johannes vom Kreuz und zu Theresia von Avila stellt, aber auch zu 
Jeanne d'Arc, zum Evangelisten Johannes, zu Thomas und Augustin. 

Bei solchen Berechnungen kommt es eindeutig auf die Form der gött- 
lichen Aufträge an, der sich die natürliche Anlage der Person als Material 
unterordnet, wie etwa das Material Simon Sohn des Jonas sich der Form 
Kephas unterzuordnen hat (was einige Mühe gekostet hat, aber doch end- 
lich gelang). Wie es um die Religiosität der •Buissonets", Thereses Vater- 
haus, und die ihrer ganzen Verwandtschaft bestellt war, ist bestenfalls 
eine Materialfrage, und es ist bekannt genug, wie frei Therese später damit 
verfuhr, als es galt, all dies der Form ihrer Sendung unterzuordnen5. Für 

Einzelstücke, eine Einleitung (Bd. I), Anmerkungen und Verzeichnisse (Bd. II), ein Ver- 
zeichnis der Zitate (Bd. III). Davon erschien eine einfache kommentarlose Ausgabe in 
einem Band, Office Central de Lisieux 1957 und darauf aufbauend die neue Ausgabe der 
•Geschichte einer Seele", Cerf-Desclee de Brouwer, Paris 1972. 
4 •Derniers Entretiens avec ses sceurs .. . et temoignages divers", Edition critique des 
Oeuvres completes, Cerf-Desclee de Brouwer, Paris 1971, 2 Bde. Darin auch die genauen 
ärztlichen Befunde. Thereses ältere Schwester Pauline, die nach der Heiligsprechung die 
•Novissima Verba" (= NV) herausgab, hatte die Aussprüche der Heiligen an ihrem 
Krankenbett aufgezeichnet. Daraus entstanden um 1909 die fünf •Cahiers verts" (= CV) 
und später (um 1922) das offenbar den ursprünglichen, nicht erhaltenen Aufzeichnungen 
getreuere •Cahier jaune" ( = CJ). Andere Bearbeitungen waren für die Heiligsprechungs- 
prozesse gemacht worden. Während die bisher bekannten •Novissima Verba" ausgespro- 
chen auf Erbaulichkeit hin stilisiert waren, zeigen die früheren Aufzeichnungen eine viel 
größere Frische und Unmittelbarkeit. Wir werden in diesem Aufsatz einige Beispiele 
davon geben. Die köstliche Färbung von Thereses Normandie-Französisch ist freilich 
nicht wiederzugeben. 
5 Als einziges Beispiel sei die Tatsache erwähnt, daß Therese als Kind angeleitet wurde, 
alle ihre guten Werke und Stoßgebete zu zählen, eine ganze geistliche Buchführung zu 
tätigen, und daß ihre ausgereifte •kleine Lehre" sich gegen nichts so heftig wendet, wie 



Hans Urs von Balthasar 128 

einen großen Künstler kann jedes, auch unvollkommene Material will- 
kommen sein, ja es ist für ihn sogar notwendige Voraussetzung, so wie 
Kyd und Lyly und die italienische Novelle notwendig war für Shakespeare, 
oder Christian Bach für Mozart, oder der oft formlose Materialhaufen 
Lopes für die strenge Form Calderons. Das geniale Werk ist aber von 
keinem noch so ausgiebig vorbereiteten Material aus konstruierbar; daher 
verschwenden bei Therese die Psychologen und Psychoanalytiker (wie 
I. F. Görres und neuerdings Francois Six) ihre Zeit, und nicht minder die 
Mediziner, die - statt Thereses klaren Selbstaussagen zu trauen - an ihrer 
Jugendkrankheit herumrätseln. Gegen alle diese Ansätze von unten spricht 
die vollendete Klarheit der theresianischen Form, die bis zur wasserklaren 
Durchsichtigkeit herausgearbeitete Sendung. Was Therese von Maria sagt: 
•Wer hätte die Muttergottes erfinden können?" (CJ 31. 8.10)6, gilt analog 
von allen großen Sendungen, denen ein Mensch nach besten Kräften ent- 
sprochen hat. Sie haben eine Richtigkeit, die für sich selber spricht - um so 
schlimmer für den, der keine Augen dafür hat. 

Die großen Sendungen sind zweifellos Signale, die der Heilige Geist 
in die Geschichte der Kirche hineingibt, um ihr theologisch und praktisch 
den Weg zu weisen, den sie selber anders gewählt und vielleicht verfehlt 
hätte. Sie sind deshalb, weltlich gesehen, unerwünscht, unbeliebt, unzeit- 
gemäß, und werden oft auch wenig oder zu spät befolgt. Kanonisierungen 
sind oft ein Mittel, Winke des Geistes zu archivieren7. Vianney war zwei- 
fellos eine evidente Mahnung zur praktischen und theologischen Rehabili- 
tierung der persönlichen Beichte: was machen wir daraus? Lour des war 
ein ebenso deutliches Signal, daß die Immaculata nicht an den Rand der 
katholischen Kirchentheologie gehört, sondern ins Herz der •Braut ohne 
Runzel und Makel". Newman war das groß aufgerichtete Zeichen, daß 
man, wie viel Opfer es auch koste, im Ökumenismus das Stadium der •via 
media" hinter sich lassen muß, in das wir heute allgemein zurückfallen. 
Charles de Foucauld war das sehr unzeitgemäße Zeichen der Wüste, der 
verschwenderischen Kontemplation ohne Rücksicht auf Erfolge, aber als 
echte Fruchtbarkeit der Kirche: wann haben unsere soziologischen Kirchen- 
planer dieses Zeichen wahrgenommen, wo sind sie ihm gefolgt? Die Hei- 
ligen haben wenig Glück unter uns; wir wissen alles besser, und in vielen 
Fällen, gerade auch im Fall Ars und Lisieux, trösten wir uns damit, daß 

gegen das Verdienstesammeln. Sie ist für •leere Hände" vor Gott. Vgl. Conrad de 
Meester OCD, Les Mains Vides, Le message de Therese de Lisieux, Cerf, Paris 1972. 
6 Wir zitieren wie die kritische Ausgabe: Cahier jaune, 31. August (1897), zehnter Aus- 
spruch. 
7 Man vergleiche z. B. die Verehrung des Bruder Klaus in der Schweiz vor seiner Kano- 
nisierung und sein fast völliges Vergessensein nachher. 



Aktualität von Lisieux 129 

diese Botschaften ihre Zeit gehabt haben und wir getrost nach neuen Ster- 
nen Ausschau halten dürfen. 

Und noch etwas: Uns ist der Aristokratismus der Heiligen verdächtig. 
Muß nicht eine laikale, demokratische Kirche heute in der säkularen Erfah- 
rung ihren Weg suchen? Machen sich's die Heiligen nicht geradezu leicht, 
wenn sie mit beiden Füßen in jene Mitte hineinspringen, der sich die aller- 
meisten Menschen erst in mühsamer Anstrengung von der Peripherie her 
nähern müssen? Sind die Heiligen nicht naiv, die, von keiner exegetischen 
Problematik beleckt, jedes Wort der Schrift als bare Münze nehmen? Bie- 
ten sie uns nicht ein allzu künstliches Licht an, dort, wo wir uns ehrlicher- 
weise in der Nacht vorantasten müssen, in der wir heute mit der ganzen 
zweifelnden und atheistischen Menschheit solidarisch sind? Aber betrügen 
wir uns doch nicht selbst! Wenn Paulus allen alles werden wollte, so ganz 
gewiß nicht Zweifler mit den Zweifelnden, Atheist mit den Atheisten; 
was hätte dies den Zweiflern und Atheisten genützt? Nur aus der glühen- 
den Mitte der christlichen Liebe konnte er die Kraft schöpfen, nach ent- 
gegengesetzten Seiten und in alle Dunkelheiten zu leuchten. Das Evan- 
gelium erlaubt uns keinen andern Weg: aus der zentralen und unbeding- 
ten Hingabe allein ergeht kirchlich-apostolische Sendung. 

Das •Aristokratische" an den Heiligen ist ihre Einmaligkeit, die natür- 
lich als solche unnachahmlich ist. Aber Gott schenkt ihnen ihre Einmalig- 
keit nur, damit sie vielen, oft unzähligen voranleuchten. Was ist unnach- 
ahmlicher als der stigmatisierte Franziskus, aber wessen Familie ist in der 
Welt größer? Was ist unnachahmlicher als Maria, aber wer will nicht 
unter ihrem Schutzmantel sein? Was ist unnachahmlicher als Christus, der 
uns doch in seine Nachfolge - und damit Nachahmung (1 Kor 11,1; 
1 Petr 2,21) - befiehlt? Therese hat um dieses Paradox gewußt, und 
sich - sehr im Gegensatz zu den großen Karmelreformatoren - immerfort 
darum bemüht, die Bedingungslosigkeit ihrer Liebe (die ihre große Sen- 
dung ausmachte) zu einem gar nicht aristokratischen, sondern gerade allen 
•kleinen Seelen" zugänglichen Weg zu gestalten. Sie will für sich nichts, 
was nicht auch den •kleinen Seelen" zukommen kann. Und indem sie die 
Differenz zwischen dem Unnachahmlichen und dem Nachahmbaren aus- 
löscht, hat sie hintergründig auch eine verblüffende Art, das unterschei- 
dend Göttliche im unterscheidend Menschlichen zur Geltung zu bringen, 
•Theologie" und •Anthropologie" gegenseitig durchsichtig werden zu 
lassen. Wir möchten dies an drei Querschnitten durch ihre Lehre zeigen, 
die alle drei die Aktualität ihrer Theologie beweisen: 

1. An der fraglosen Einheit von Gottes- und Nächstenliebe, wobei die 
Gottesliebe so radikal gelebt wird, daß die Nächstenliebe keinen Raum 
mehr zu haben scheint, sich aber bei Therese gerade erst in der Nächsten- 



Hans Urs von Balthasar 130 

liebe als christlich echt erweist, womit ein theoretisch unlösbares Problem 
praktisch gelöst wird. 

2. An der paradoxalen Einheit von Kindlichkeit und Passion - •de l'En- 
fant Jesus et de la Sainte Face" - wobei diese Einheit wiederum sowenig 
willkürlich ist, daß sie vielmehr in einen alles begründenden theologischen 
Hintergrund weist. 

3. An ihrer Theologie der Hoffnung, die existentiell deshalb alles mit 
Gott wagen kann, weil sie ebenso existentiell bereit ist, für dieses Wagnis 
alles Eigene bis in die reine Sichtlosigkeit preiszugeben. 

Wir erfassen mit diesen drei Querschnitten zweifellos nicht alle Aspekte 
der theresianischen Theologie, hoffen damit aber doch zu zeigen, daß sie 
wirkliche und zugleich für uns höchst ergiebige Theologie ist. 

Doch bevor wir die einzelnen Themen angehen, sind noch ein paar all- 
gemeine Bemerkungen zu machen, damit der Ort dieses katholischen Den- 
kens ganz deutlich werde. Ob es uns lieb oder leid ist, Therese denkt nun 
einmal von dem Zentrum aus, von wo die Wahrheit des Christlichen theo- 
retisch und existentiell allererst in den Blick und Vollzug kommen kann - 
und hier kommt ihr die uns so suspekte kleinbürgerliche Religion ihrer 
Umgebung als Material und Unterlage höchst gelegen. 

Therese denkt 1. von der unangefochtenen Voraussetzung aus, daß die 
Glaubensartikel, in der Bibel begründet, von der Kirche vorgestellt, die 
Auswortung der uns geschenkten göttlichen Wahrheit sind. Sie folgt damit 
einfach dem Grundsatz Thomas von Aquins: •Wie die übrigen Wissen- 
schaften nicht ihre eigenen Grundlagen zu beweisen unternehmen, sondern 
von ihnen ausgehen, um daraus anderes innerhalb dieser Wissenschaften 
zu beweisen, so ist es nicht Sache der Theologie, ihre eigenen Grundlagen, 
nämlich die Glaubensartikel zu beweisen, sondern sie geht von diesen aus, 
um etwas weiteres darzulegen" (S. Th I, 1, 8). Die reale Gegenwart Chri- 
sti in der Eucharistie, die jungfräuliche Mutterschaft Mariens, die katho- 
lische Kirche als mystische Gemeinschaft der Heiligen und als sichtbare, 
hierarchisch gegliederte Gesellschaft mit Leo XIII. an der Spitze, die 
Wirksamkeit des Gebetes und des persönlichen Opfers, aber auch die Liebe 
zur Familie und zur ganzen von Gott geschaffenen Natur, die freudige 
Sehnsucht nach dem verheißenen ewigen Leben: dies und vieles Ähnliche 
ist für Therese nicht Anlaß unruhigen Suchens und Fragens, sondern völlig 
selbstverständlicher Ausgangspunkt. Daß Therese in ihrer letzten Phase 
an den Zweifeln und Leugnungen der Atheisten teilzunehmen hatte, steht 
auf einem ganz andern Blatt; es war eine letzte Verwirklichung ihrer 
Bereitschaft, als Karmelitin an dem Tisch der Sünder zu sitzen und •dessen 
Bitterkeit zusammen mit ihnen zu schmecken" (Ms C 8r). Weil sie zuerst ge- 
glaubt hat, darf sie nachträglich in die Dunkelheit des Glaubens. 



Aktualität von Lisieux 131 

Ihr Glaube ist 2. ganz richtig ein Glaube im Kreislauf des Lebens und der 
Liebe zwischen Christus und der Kirche. Es gibt gar keinen andern Ort als 
diesen Kreislauf, an dem man der Selbstkundgabe Gottes objektiv ansich- 
tig werden und sie empfangen kann. Nur im Zirkel zwischen dem Glauben 
der Urkirche und dem für diesen Glauben verständlichen Leben Jesu, nur 
in dem vom Heiligen Geist inspirierten Wort der Schrift, das diesen 
Zirkel setzt und voraussetzt, gewinnt man Anschluß und Teilnahme an der 
Welt der göttlichen Offenbarung. Zu allererst ist es der unauflösbare 
Zirkel zwischen Maria und ihrem Kind. Therese zeigt Pauline ein Bild 
der Muttergottes, die das Jesuskind tränkt: •Y a que ca qui est du bon 
lolo, faut le dire ä M. de Corniere"8 (CJ 10. 7.3). Therese erkennt, nach 
langem Suchen unter den einzelnen Charismen, ihren Ort: •Ich will eine 
Tochter der Kirche sein" (Ms C 33r). •Endlich habe ich meinen Platz in der 
Kirche gefunden: im Herzen der Kirche, meiner Mutter, will ich die Liebe 
sein", denn •ich begriff, daß die Kirche ein Herz hat, und daß dieses Herz 
ein Brand von Liebe war" (Ms B 3r). Diese Liebe aber ist in ihrem Inner- 
sten nichts anderes als die in Maria vollkommene Antwort auf die Liebe 
Gottes in Jesus Christus. Therese will •fasziniert sein von Deinem gött- 
lichen Auge, sie will eine Beute Deiner Liebe werden" (Ms B 5r), des Got- 
tes, der als Adler auf die Seelen niederfährt. 

Damit ist 3. schon gesagt, daß für Therese die Vielheit der Glaubens- 
artikel sich auf diesen Kreislauf der Liebe als Grund, Sinn und Ziel redu- 
ziert, und daß sie alle gerade in dieser Reduktion lichtvoll werden. Soll 
vollkommene Liebe verstanden und erwidert werden, ist keiner der Glau- 
bensartikel entbehrlich. Das Hohelied, das für Johannes vom Kreuz und 
die ganze theologische Tradition der Kirche eine Art innerstes Heiligtum 
war, ist auch für Therese ein Grundbuch ihrer Spiritualität. Es wäre ihr 
Wunsch gewesen, einen Kommentar darüber zu schreiben, wie ihre Schwe- 
ster Marie beim Heiligsprechungsprozeß mitgeteilt hat. 

Mit diesen Vorbemerkungen sollte einfach auf den unendlichen Vor- 
sprung der Heiligen in der Theologie hingewiesen werden. Sie starten 
dort, wohin unzählige Annäherungswissenschaften erst, wenn es gut geht, 
am Ende hingelangen. Natürlich sind diese nicht überflüssig, und manche, 
wie Fundamentaltheologie oder Exegese, können uns auch im Zentrum 
der Liebe hellere Lichter aufstecken, wenigstens falls sie sich selber zu dem 
Sprung des Glaubens entschließen, der die Voraussetzung alles Schriftver- 
ständnisses und der Ausgangspunkt der Theologie der Heiligen ist. Den- 
noch: welche Verzögerungen, wieviel verlorene Liebesmüh, wenn man 

8 •Das allein ist die gute Mildi (lolo = Kinderwort), man soll es Dr. Corniere sagen", 
der ihr immer Milch zu trinken verschrieb, die sie stets erbrechen mußte. 



Hans Urs von Balthasar 132 

nicht, wie es zweifellos richtig wäre, die Theologie der Heiligen als den 
Maßstab lebendiger, auf •Herzenstafeln geschriebener" (2 Kor 3,3) Aus- 
legung der Offenbarung nimmt: Auslegung in Existenz, Gebet und, wenn 
Gott es will, auch in spekulativem Denken9. Die inspirierte Richtigkeit der 
Akzentsetzung kann auch bei wenig spekulativen Heiligen unabsehbare 
Auswirkungen im Leben und Denken der Kirche haben: man denke an die 
Benediktsregel, das Testament des Franziskus, die Exerzitien des Ignatius. 
Wie diese und andere haben das Leben und Wort Thereses durch ihre 
Richtigkeit immer neue richtungweisende Kraft. 

Ein Letztes: Ihre Theologie ist wesentlich eine solche im Heiligen Geist. 
Sie ist •Kind" des Vaters, •Braut" des Sohnes einzig innerhalb jener kirch- 
lichen, sakramentalen, speziell auch klösterlichen Welt, in der sie sich 
bewegt und reflektiert. Nicht die historische Offenbarung, sondern ihr 
Widerschein im christlichen Leben, der Weg des Heils beschäftigt sie. Alle 
Strukturen der Kirche, auch die Sakramente, interessieren sie nur unter 
diesem Gesichtspunkt. So tritt in der Tat der •kleine Weg", die •kleine 
Lehre" ins Zentrum. Sie setzt Schrift und Dogmatik voraus und enthält 
sie in sich, aber sie lebt - ähnlich wie Fra Angelico - von der Kontempla- 
tion der gelebten christlichen Existenz. Sie ist im biblischen Sinn Weisheit. 
Es ist kennzeichnend, daß Therese in den fürchterlichen Leiden ihrer letz- 
ten Tage die Wahrheit ihrer Lehre endgültig erfährt: •Ich fühle jetzt 
genau, daß was ich gesagt und geschrieben habe, in allem wahr ist" (CJ 
25.9.2). Diese Wahrheit meint nicht vor allem abstrakte, theoretische 
Geltung, sondern existentiell bis auf den Grund erprobte Richtigkeit. Sie 
meint die Kunst der Liebe. Das wird sich gerade an den drei Querschnitten 
erweisen, zu denen wir nun übergehen. 

1. Gottes- und Nächstenliebe 

Es geht um das berühmte Problem der christlichen Vertikale und Hori- 
zontale. Wir dürfen dabei aber nicht von einer unreflektierten, lauen Ver- 
mittlung zweier nebeneinanderliegender Größen ausgehen - Gott das 
Eine, die Welt das Andere -, sondern von der unendlichen religiösen 
Leidenschaft, für die Gott, nach dem Wort Jesus Sirachs, •Alles" ist (43,27), 
dem, entsprechend dem Hauptgebot des Alten Bundes, die Liebe des gan- 
zen Herzens und Gemütes und aller menschlichen Kräfte gebührt (Dt 6, 
4 ff). Von hier die Aporie, die keineswegs bloß eine theresianische ist, 

8 Alle sog. •wissenschaftliche Exegese", die von einem Buch •mit Tinte geschrieben" 
(2 Kor 3, 3) ausgeht, behält demgegenüber einen rabbinischen Zug - was nicht sagt, daß 
sie entbehrlich ist. 



Aktualität von Lisieux 133 

sondern eine allgemein biblische: wie kann dann der Mitmensch in Echt- 
heit geliebt werden, der nicht das Alles ist, sondern ein winziges Etwas, 
wenn schon das ganze Herz an Gott verschwendet ist? Bei Therese wird 
diese Aporie nirgends als solche reflektiert. Sie will, das steht außer Frage, 
Gott allein lieben: •Ich fühlte das Sehnen, den lieben Gott allein zu lieben, 
in Ihm allein meine Freude zu finden" (Ms A 36r). So heißt es am Anfang 
der Lebensbeschreibung. Und am Ende: •Du weißt es, mein Gott, ich habe 
nie etwas anderes begehrt, als Dich zu lieben ... Deine Liebe ist mir von 
Kindheit an zuvorgekommen, sie ist mit mir zusammen gewachsen, und 
jetzt ist sie ein Abgrund geworden, dessen Tiefe ich nicht ausloten kann. 
Liebe zieht Liebe an, so wirft sich meine Liebe Dir entgegen, möchte den 
Abgrund füllen; aber ach, sie ist nicht mehr als ein Tautropfen, verloren 
im Ozean . .. Um Dich zu lieben, so wie Du mich liebst, muß ich mir Deine 
eigene Liebe ausleihen, dann allein finde ich Ruhe" (Ms 34rv). •Alles 
Geschaffene, das nichts ist, macht dem Ungeschaffenen Platz, das die 
Wirklichkeit ist" (L 169). Aber wenn solche und viele andere Stellen 
Gott als die Allheit der Liebe erfahren (die übrigens bei Therese immer 
in Jesus Christus für uns konkret und gegenwärtig ist) und wenn Therese 
schließlich Gott nur mit Gottes Liebe zu lieben vermag, so hat ein panthe- 
istischer Gedanke sie nie auch nur gestreift. Und wenn ihre frühen Briefe 
in einem fort von der Vergänglichkeit der Zeit und von der Sehnsucht nach 
der Ewigkeit handeln, wenn das kleine Mädchen, an der Hand ihres Vaters 
trippelnd, ihren Namen in den Sternen geschrieben sieht (das T des Orion), 
•und nichts mehr von dieser häßlichen Erde wissen wollte, sondern mein 
Köpfchen stracks in die Luft warf" (Ms A 18r), so träumt dieses Mädchen 
doch gleichzeitig von der Vereinigung ihrer ganzen Familie im Himmel, 
und, was wichtiger ist, es lernt durch das gewaltige Nahen der Ewigkeit 
den unersetzlichen Wert des irdischen Augenblicks kennen: •Der Tag wird 
kommen, da die Schatten schwinden werden, dann wird nur noch die 
Freude, die Trunkenheit bleiben ... Nützen wir unsern einzigen Augen- 
blick des Leidens aus, schauen wir nur auf jeden Augenblick. Ein Augen- 
blick ist ein Kleinod" (L 122). Woher diese Umkehrung: von der Nichtig- 
keit der Zeit und aller weltlichen Dinge zur Kostbarkeit des Jetzt und 
•Heute", dem Therese einen eigenen Hymnus widmet? 

Die Umkehrung liegt in Gott selbst: als Christen kennen wir seine Liebe 
nur durch seinen Abstieg in die Zeit, durch seine Zuwendung und seinen 
Einsatz für uns Menschen. Von hier aus müssen wir das Mysterium hin- 
nehmen, daß er uns, obschon er Alles ist, in seiner Freiheit Etwas sein 
läßt, und uns gerade in unserer Besonderheit liebt und bejaht. Aber noch 
nicht genug: in der Erniedrigung (dreimal Ms A 2 rv), in seiner •Kreuzes- 
torheit" ist Gottes Liebe als leidende Liebe fruchtbar und erlösend gewor- 



Hans Urs von Balthasar 134 

den und hat uns damit Form und Maß und Möglichkeit der Nachahmung 
gegeben. Deshalb bleibt die Liebe zwischen Therese und Gott nirgends 
ein geschlossener Dialog, sondern ist von Anfang an, sobald das Ideal des 
Karmel (vor dem Eintritt Paulines) bei ihr wach wird, ein Gespräch, das 
die Welt einschließt. Je reiner und vollkommener ihre Liebe zu Gott wird, 
desto fruchtbarer wird sie im Sinne Gottes für die Welt: •Wie ein Wild- 
bach, der sich ungestüm ins Meer wirft, alles, was ihm unterwegs begegnet, 
hinter sich herzieht, ebenso, o mein Jesus, zieht die Seele, die in den ufer- 
losen Ozean Deiner Liebe untertaucht, alle Schätze mit sich, die sie besitzt. 
Herr, Du weißt, ich habe keine andern Schätze als die Seelen, die Du mit 
der meinen vereinigen wolltest" (Ms G 33v) - und wir werden sehen, daß 
Therese nicht jansenistisch an eine begrenzte Anzahl von Seelen denkt. 
An der Stelle, wo sie im Herzen der Kirche ihre Sendung, die Liebe, ent- 
deckt, versteht sie diese Liebe von vornherein apostolisch: •Ich möchte 
Missionar sein nicht nur ein paar Jahre hindurch, ich möchte es von Anfang 
der Welt gewesen sein und es bleiben bis zur Vollendung aller Dinge" 
(Ms B 2v). Diesen Durst nach Seelen kann Therese nicht durch große Werke 
stillen, sondern durch das einzige, was ihr möglich ist: Selbsthingabe in 
Schmerzen, wie es das als fixe Idee immer wiederkehrende Bild von der 
zerpflückten Blume sagt: Blatt um Blatt aus dem Blumenkelch gerissen, 
achtlos hingestreut - •daß keiner sich um mich kümmere, daß ich unter 
den Füßen zertreten und vergessen werde" (8. September 1890) - bis von 
der einstigen Blume nur noch ein Duft übrig ist. 

All dies könnte überschwenglich erscheinen, Fieberträume einer Lun- 
genkranken, und ist doch gedeckt durch eine unerhört nüchterne, bis ins 
Raffinierte verfeinerte Kunst der Nächstenliebe. Als hätte Therese nichts 
anderes zu tun, als sich auszudenken, wie sie dieser und jener ungebildeten, 
launischen, eifersüchtigen, verletzenden, unerträglichen Schwester ein 
Antlitz voll herzlicher und tätiger Liebe zuwenden kann. Im zweiten Teil 
ihres letzten Manuskriptes an jene Priorin, unter der sie bis zuletzt so viel 
zu leiden gehabt hat, erklärt sie ihr, leichthin und oft schelmisch, aber 
ausgehend von der eucharistischen Selbsthingabe Jesu, wie sie immer tiefer 
in alle Finessen praktischer Nächsten- und Feindesliebe eingedrungen ist, 
im Geist der Armut und des Gehorsams, und wie sie in allen Quälereien 
die Haltung der Liebe bewahrt hat: •Ich versuche, zufrieden auszusehen, 
und vor allem, es zu sein" (Ms C 18r). Beim Erziehen ihrer Novizen hat sie 
ihre Lehre unerbittlicher Selbstverleugnung in jedem Augenblick - das 
ist ja der kleine Weg - gleichzeitig zu lehren und tiefer zu lernen ver- 
standen. 

Diese christliche Einheit von Gottes- und Nächstenliebe ist, wie wir 
sahen, schlechterdings theologisch begründet: sie ist Nachfolge des Sohnes, 



Aktualität von Lisieux 135 

der nichts als den Willen des Vaters tut. Dieser Wille aber ist die Preis- 
gabe des Sohnes (und des ganzen Gottes in ihm) an die Welt. Daß dieses 
theologische Mysterium nicht widersinnig ist, zeigt die vollendet harmo- 
nische, nirgends verkrampfte Gestalt der kleinen Therese. 

Sie ist das Musterbild eines ausgewogenen christlichen Humanismus. 
Sie haßt, auch bei Heiligen, alle Feierlichkeit, sogar alle Ausnahme- 
phänomene, die von den •kleinen Seelen" nicht nachgeahmt werden kön- 
nen. Man kennt die Stellen, an denen sie sich entschlossen gewissen Atti- 
tüden der großen Theresia und zuweilen selbst des heiligen Johannes 
vom Kreuz widersetzt, und damit den Karmel vom Druck einer Art Pflicht 
zur Mystik befreit. Sie kämpft bis zuletzt gegen die entsetzliche Sucht ihrer 
Schwestern, sie bei Lebzeiten zu kanonisieren: •Wir sagten ihr, sie sei 
geduldig, sie sei heilig, sie sei schön" (CV 1.9.6). Antwort: •Ich empfinde 
eine große Befriedigung nicht nur dann, wenn man mich unvollkommen 
findet, sondern wenn ich mich selber so fühle." Oder: •Wenn man denkt, 
daß wir eine kleine Heilige pflegen!" Antwort: •Also denn, um so besser! 
Aber ich wollte, der liebe Gott würde es sagen" (CJ 3.9.2). Sie schlägt 
alles nieder mit ihrem unverwüstlichen Humor, der die Umstehenden, die 
nach Erbaulichkeit hungern, in schallendes Lachen ausbrechen läßt. Nir- 
gends werden natürliche Werte, zum Beispiel die Liebe zu den Verwand- 
ten, vergewaltigt um des Opferlebens im Karmel willen; sie weiß alles 
Natürliche zu verwandeln und emporzuheben, sie kann aber ihre Schwe- 
stern zuweilen tadeln, wenn sie an irdischen Anhänglichkeiten kleben blei- 
ben und die Verwandlung nicht vollziehen. 

Alle ihre natürlichen Kräfte gelangen zur höchsten Entfaltung: ihre 
Intelligenz wird im Lauf der kurzen Jahre immer überlegener, sie kann, 
als Gnade Gottes, das Psalmwort auf sich anwenden: •Ich bin klüger 
geworden als die Greise, weil ich Deinen Willen gesucht habe" (Ms C 3v), 
sie besitzt ihren Mitschwestern, ihren Novizen und selbst ihrer Priorin 
gegenüber einen Scharfblick, dem keine Kleinigkeit entgeht, der aber alles 
aus der Perspektive der Liebe beurteilt: zugleich unendlich nachsichtig und 
für Gott unerbittlich fordernd. Ihr Wille ist eisern, sich selber läßt sie 
nichts durch, das Kleinste zählt, nach dem ersten Blutspucken schuftet sie 
unentwegt weiter, klagt über nichts, noch als Sterbende hält sie stunden- 
lang zitternd ein Glas, weil ihre Wärterin eingeschlafen ist. Aber vor 
allem sei auf ihre unerhörte sprühende Einbildungskraft verwiesen. Wenn 
ihre Gedichte formal im Zeitgeschmack gefangenbleiben - wo hätte sie 
die Sprache Peguys oder Claudels hernehmen sollen? -, so ist ihr Geist 
ein Springquell der treffendsten, originellsten und unvergeßlichsten Bil- 
der, die sie der dichterischen Kraft der beiden großen Karmelreformatoren 
nicht unterlegen sein läßt. 



Hans Urs von Balthasar 136 

Lassen wir ihre zahllosen Vergleiche mit Blumen, Wolken, Regen und 
Tau usf. beiseite. Es gibt aber die Bilder, die ganz ihrer Phantasie und der 
innersten Intuition ihrer Sendung entstammen: •das Spielzeug", •der 
kleine, ganz wertlose Ball, den man auf den Boden werfen, dem man Fuß- 
tritte geben, durchbohren, in einer Ecke liegenlassen oder ans Herz 
drücken kann" (Ms A 64rv), es gibt •das kleine unscheinbare Sandkorn, 
das unter den Füßen der Vorübergehenden zertreten wird" (Ms C 2v, 
Hingabegebet 8.9.1890), es gibt die wundervollen Symbole für die Gnade: 
das kleine Kind, das unten an der Treppe sein Füßchen hebt, aber die 
Stufe nicht nehmen kann und dann von der Mutter, die oben steht, herauf- 
geholt wird, das Bild vom Fahrstuhl, dieser neuen Erfindung, die es bei 
reichen Leuten gibt, und die einem das Treppensteigen (d. h. die stufen- 
weise Vervollkommnung und das Verdienstesammeln) erspart (MS C 2r), 
es gibt das Bild von dem Arzt, der seinem kleinen Sohn eine Verletzung 
erspart, indem er ihm einen Stein aus dem Weg räumt (so ist Therese vor 
der Sünde bewahrt worden und verdankt Gott mehr als die reuige Sün- 
derin) (Ms A 38r), Therese kann sich auch mit dem Reliquien-tragenden 
Esel de La Fontaines vergleichen, vor dem die Leute niederknien (Ms G 
19r), sie vergleicht ihre Krankheit mit einem Lotterielos, das ihr wenig- 
stens eine Chance gibt, zu gewinnen (CJ 27. 5. 8). Während die Priorin 
der große Malerpinsel für die Bildung der Novizen ist, ist Therese der 
kleine Pinsel, mit dem man die unbedeutende Feinarbeit verrichtet (Ms C 
20rv). Berühmt geworden ist das Bild einer Passion nicht durch Kreuzes- 
nägel, sondern durch die täglichen Nadelstiche (L 117). Die Kranke ver- 
gleicht sich mit einem halb erloschenen Lämpchen, an dem man immerhin 
eine Kerze anzünden kann und mit der Kerze tausend andere entzünden, 
ja die Welt in Brand setzen kann (CJ 15, 7.5). Von den vielen Bildern, 
die ihr noch im Todesleiden einfallen, soll unten die Rede sein. 

2. Kindheit und Passion 

Therese hat die beiden Extreme des Lebens Jesu zu ihrer Devise; von bei- 
den gleichzeitig her erschließt sich ihr das Mysterium des Gottmenschen. 
Beide offenbaren zusammen die gleiche Grundhaltung des Sohnes gegen- 
über dem Vater und den Menschen: Wehrlosigkeit, Uberlassenheit, Ver- 
letzbarkeit. 

Therese hat sich den Namen •vom Kinde Jesu" heimlich gewünscht und 
ihn, ohne darum gebeten zu haben, erhalten. Sie hat genaue, umfassende 
Beschreibungen dessen gegeben, was sie unter Kindsein versteht: •Sein 
Nichts anerkennen, alles von Gott erwarten, sich um nichts sorgen, keine 
Schätze (Verdienste) für sich ansammeln, sich keine Tugenden zuschreiben, 



Aktualität von Lisieux 137 

sich durch seine Fehler nicht entmutigen lassen usf." (CJ 6. 8. 8). Letztlich 
ist es das Mysterium einer vollkommenen unreflektierten Selbstpreisgabe 
an den Gott, von dem man sich, wie das Kind vom Vater, unendlich geliebt 
weiß. Man sieht: ein solches Ideal reinen, vertrauenden Von-sich-weg- 
Lebens ist einzig christlich möglich (der Gegensatz zu Zen- und Yoga- 
übungen ist evident), im Geheimnis des ewigen Sohnes Gottes, der ein 
Menschenkind wird. Und nur aufgrund seines absoluten Vertrauens auf 
den Vater kann dieser ihm die Passion zumuten: alle Gaben des Vaters, 
auch die schmerzlichsten, glausamsten, unbegreiflichsten sind gut, weil ein 
Vater seinem Kind nur gute Gaben schenken kann. Nur weil der Sohn 
Gottes immer Kind des Vaters bleibt, wird die Erlösung der Menschheit 
überhaupt möglich. Therese hat die Einheit von Kindheit und Passion 
genau gesehen; so kann sie von Is 53 (den Worten über den leidenden 
Gottesknecht) sagen: •Diese Worte des Isaias sind zur Grundlage meiner 
ganzen Frömmigkeit geworden" (CJ 5. 8. 9). In ihrem •Traum des Jesus- 
kindes" läßt sie Kindheit und Passion sich ineinander spiegeln: das Kind 
sieht im Traum sein eigenes entstelltes Antlitz und lächelt ihm zu (L 252). 
Das Kind ist das ewige Subjekt, die Passion ist ein ihm zugelegtes Attribut, 
sie ist vom Kindsein aus zu verstehen, nicht umgekehrt. 

Kindsein heißt für Therese weiterhin die unmittelbare, fraglose Einheit 
von restloser, vertrauensvoller Bereitschaft und von ebenso fragloser 
Sicherheit, alle Wünsche anmelden zu dürfen. Diese Identität im Kind 
von Fügsamkeit und Ungeniertheit ist ein wundervolles Spiegelbild für 
das trinitarische Mysterium des Verhältnisses zwischen Jesus und dem 
Vater. Therese kann es nicht leiden, wenn man vor Gott •Respekt" hat 
(CJ 5. 7.3). Sie will in der gleichen Familiarität mit Gott leben, wie der 
Sohn mit dem Vater, was voraussetzt, daß man kindlich alles von Gott 
entgegennimmt. Gott soll sie nicht schonen: die Muttergottes soll ihm 
ausrichten: •Sag ihm, er soll keine Umstände mit mir machen" (CJ 10. 6). 
Somit auf der einen Seite eine Indifferenz, die bis ins Extreme getrieben 
wird: •Ich begehre nicht mehr zu sterben als zu leben; das heißt: wenn 
ich wählen sollte, so würde ich lieber sterben, aber weil der liebe Gott für 
mich wählt, so will ich das lieber, was Er will" (CJ 27.5.4). Dasselbe in 
hundert Varianten. •Ja mein Gott, ich will wirklich alles" (CJ 29.9.11), 
und während sie als Kind übermütig gesagt hatte: •Ich wähle alles", sagt 
jetzt die Kranke: •Ich wähle nichts" (CJ 14.9.3). Sie bittet Maria, nachts 
nicht husten zu müssen, um Celine nicht zu wecken, •Aber ich habe hinzu- 
gefügt: wenn Du es nicht tust, so werde ich Dich noch mehr lieben" 
(CJ 15. 8. 4). Schließlich: •Der Liebe Gott hat mich immer das wünschen 
lassen, was er mir geben wollte" (CJ 13. 7.15). So gelangt sie, vor lauter 
Indifferenz, an den Punkt, wo Gott •ne sait plus comment faire avec moi", 



Hans Urs von Balthasar 138 

•nicht mehr weiß, wie er es mit mir anstellen soll" (CJ 6. 7. 3), während 
Therese sehr wohl weiß, wie man ihn •nehmen" muß: •C'est comme cela 
que j'ai pris le bon Dieu" (CJ 4.9.1). Hier kehrt das Verhältnis sich um: 
Die andere Seite der kindlichen Hingabe ist die Zuversicht ohne Grenzen; 
kaum ein Wort erscheint öfter bei Therese als •audace": Kühnheit, Wage- 
mut. •Vertrauend bis zur Kühnheit auf seine Vatergüte" (NV 3. 8.5b), 
•verwegener Wunsch", •tollkühnes Vertrauen" (Ms A 31v; Ms B 4r). •Ist 
das Verwegenheit? Doch nein, seit langem hast Du mir erlaubt, wagemutig 
mit dir zu sein" (Ms C 34r). Sie kann, indem sie beide Aspekte verbindet, 
von einer •gewagten Hingabe" (temeraire abandon Ms B 4v) sprechen. 

Wenn man diese Dialektik durch das Bild der Kindlichkeit hindurch 
betrachtet, scheint sie ganz einfach. Im Ernst des christlichen Lebens aber 
verliert sie sich in den Tiefen des dreieinigen Geheimnisses: die vollkom- 
mene Hingabe des Sohnes an den Willen des Vaters ist völlig eins mit dem 
Willen des Sohnes, der immer vom Vater erhört wird (Jo 11,42; 17, 24). 

Auf diesem theologischen Gipfel ist es unmöglich, nicht wenigstens kurz 
von einigen Gefahren zu sprechen, die Therese bedroht und ihre Durch- 
sichtigkeit zeitweise getrübt haben, ohne sie freilich endgültig zu gefähr- 
den. Ihr Kind-Ideal forderte eine völlige Unbefangenheit, ohne jede 
Reflexion auf sich selbst, auf das Außergewöhnliche ihrer Erwählung. Ein 
erstes Unglück geschieht, da die Zehnjährige durch das Lächeln der 
Marienstatue geheilt wird und genau weiß, daß sie über diese Gnade nicht 
sprechen darf. •Ah, dachte ich ... nie werde ich es jemandem sagen, denn 
sonst würde mein Glück verschwinden" (Ms A 30r). Aber schon haben die 
Schwestern etwas erraten, sie lassen der Kleinen keine Ruhe, bis sie nach- 
gibt; dann wird das Ganze im Sprechzimmer des Karmel breitgetreten. 
Therese wird ausgefragt, wie die Muttergottes ausgesehen habe, ob sie das 
Jesuskind bei sich hatte usf. Sie wird fortan auf den Sockel einer •miracu- 
lee" gestellt, sie hat ohne ihre Schuld einen Teil ihrer naiven Unmittel- 
barkeit verloren. Nicht minder folgenreich war der zweite Fehler: P. Pi- 
chon SJ erklärt ihr in der Beichte mit größter Feierlichkeit, •nie haben Sie 
eine einzige Todsünde begangen" (Ms A 70r). Aber aus allen Äußerungen 
Thereses, besonders aus ihren Gedichten, die vom Wettstreit zwischen 
Lilie und Rose, Liebe der unsündigen und Liebe der sündigen Seele han- 
deln, wird klar, daß sie diesen Anspruch so verstanden hat, als hätte sie 
nie gesündigt. Der Begriff läßliche Sünde taucht bei ihr nirgends auf. 
Und während Mere Agnes in den offiziellen •Novissima Verba" formu- 
liert: •Man könnte meinen, ich hätte deshalb ein so großes Vertrauen, weil 
ich vor der Todsünde bewahrt worden bin ...", steht im Carnet Jaune, in 
den Carnets Verts und im Proces de l'Ordinaire zu lesen: •Man könnte 
meinen, ich hätte deshalb ein so großes Vertrauen, weil ich nicht gesündigt 



Aktualität von Lisieux 139 

habe" (CJ 11.7. 6). Daher die fast unübersteiglichen Schwierigkeiten - die 
aber zuletzt doch überstiegen worden sind- als es darum ging, sich •an die 
Tafel der Sünder zu setzen" und in der nicht mehr unterscheidenden 
•Gemeinschaft der Heiligen" die gemeinsame Sünde zu bekennen. - Wir 
sprachen schon von der dritten Gefahr: bei Lebzeiten durch die Schwestern 
kanonisiert zu werden. Dieser Gefahr ist Therese fast ganz entgangen, sie 
war über solche Anfechtungen hinaus. Sie antwortet nur noch mit über- 
legenem Humor. Aber auch hier die beständige Nötigung, sich selbst ein- 
zuschätzen, über sich selbst zu reflektieren, ein durchgehender Zug, der ihr 
bis zuletzt anhaftet, und der vielleicht verhindert hat, daß sie von Gott in 
die eigentliche dunkle Nacht eingeführt werden konnte. Am Todestag, 
mitten in der Agonie kann sie noch feststellen: •Ja, ich habe die Demut 
des Herzens verstanden . .. Mir scheint, daß ich demütig bin" (CJ 30.9). 
Und wie seltsam ist das Bedürfnis, ihr Spiegelbild einzuprägen. •Warum 
blicken Sie denn so aufmerksam auf den Grund dieses Kelches?" •Weil 
ich mich darin widerspiegele. Als ich Sakristanin war, tat ich das gern. Es 
freute mich, wenn ich mir sagen konnte: meine Züge haben sich dort gespie- 
gelt, wo das Blut Jesu geruht hat... Wie oft habe ich daran gedacht, daß 
sich in Rom mein Gesicht in den Augen des Heiligen Vaters ausgeprägt 
hat" (CJ10.9). 

3. Theologie der Hoffnung 

Wenn die Theologie der Kindheit und die des Leidens deshalb so aktuell 
ist, weil wir beides am liebsten aus unserem Jesusbild ausklammern möch- 
ten, so ist es Thereses Theologie der Hoffnung darum, weil sie unsere zahl- 
reichen Ansätze zu einer solchen richtigstellt. Für sie geht Theologie der 
Hoffnung weder von dem Bedürfnis aus, den jetzigen •Weltzustand" zu 
verändern, noch ist sie die laue Erwartung, daß schlußendlich die Rech- 
nung zwischen Gott und Mensch doch wird aufgehen müssen. Sie ist für 
Therese vielmehr die genaue Fortsetzung ihrer •audace temeraire", die 
nur zusammen mit ihrer absoluten Indifferenz, ja mehr noch: mit ihrer 
absoluten Bereitschaft, jeden noch so schwierigen und harten Willen Got- 
tes zu tun, bestehen kann. •Mein besonderer Wahnsinn ist es, zu hoffen" 
(Ms 5v). Konkret gesprochen: Therese hofft für die Sünder, sie hofft ver- 
messentlich für alle Sünder, und zwar im Maße als sie für die Sünder 
einzustehen, zu zahlen bereit ist. Die Entschränkung des Horizontes der 
Hoffnung ereignet sich proportional zur Entschränkung ihrer bräutlich- 
kirchlichen Bereitschaft, sie ist eigentlich Hoffnung der Kirche als Imma- 
culata, und nur aufgrund der Communio Sanctorum Hoffnung, an der alle 
teilhaben dürfen. •Meine Hoffnungen rühren ans Unendliche" (Ms B 2v). 



Hans Urs von Balthasar 140 

Seit Augustin spätestens ist in der offiziellen Theologie des Westens eine 
grenzenlose Hoffnung durch die angebliche Sicherheit blockiert, daß eine 
Anzahl Menschen verdammt werden, und noch fataler durch eine systema- 
tisch ausgebaute Lehre von der doppelten Prädestination. Es ist aber 
bedeutsam, daß seit dem Mittelalter und bis in die Neuzeit hinein ein 
ganzer Zug heiliger Frauen still gegen diese Männertheologie protestiert, 
und aus der Kühnheit des Herzens und einem unmittelbaren Zugang zum 
Heilsmysterium eine grenzenlose Hoffnung kennt. Nur die größten Namen 
seien genannt: Hildegard, Gertrud, Mechtild von Hackeborn, Mechthild 
von Magdeburg, die wunderbare Lady Julian of Norwich, Caterina von 
Siena, denen wohl auch Caterina von Genua, Marie de l'Incarnation und 
Madame Guyon beigezählt werden dürfen. Die Theologie der Frauen ist 
von der Zunft nie ernstgenommen und integriert worden; dies müßte aber 
endlich, nach der Botschaft von Lisieux, beim heutigen Neubau der Dog- 
matik geschehen. Dabei wäre freilich zu beachten, daß Therese so wenig 
wie die früheren die ganze Tiefe des Problems der Verdammnis und der 
Gerechtigkeit Gottes hat ausschöpfen können, dies lag noch nicht in ihrer 
Sendung, das Entscheidende wird hier Adrienne von Speyr zeigen. Therese 
hat in einem großen Schwung des Herzens die Entdeckung gemacht, daß 
Gottes Liebe nicht durch seine Gerechtigkeit eingeschränkt werden kann 
(ein Gedanke, den wir schon bei Anselm finden, der hierin Augustinus 
radikalisiert), •Die Gerechtigkeit selbst erscheint mir als mit Liebe beklei- 
det" (Ms A 83r). Ja noch mehr: die Liebe Gottes ist es, die von den Sün- 
dern verkannt, von den meisten Christen, sogar von Priestern und Ordens- 
leuten (CJ 7. 8. 2), vergessen wird, sie ist es, die der Tröstung am meisten 
bedarf, und so opfert sich Therese am Dreifaltigkeitsfest 1895 der barm- 
herzigen Liebe als Ganzbrandopfer. Aus dieser Hingabe und diesem Ver- 
zehrtwerden heraus kann sie Worte sprechen wie die folgenden: •Glauben 
Sie an die Wahrheit meiner Worte: man kann niemals zuviel Vertrauen 
auf den lieben Gott haben, der so mächtig und so barmherzig ist. Man 
erhält von ihm soviel, als man erhofft"10. Auch kennt Therese das Wort 
des Herrn an die hl. Mechthild: •Ich sage dir in Wahrheit, daß es mir eine 
große Freude macht, wenn die Menschen große Dinge von mir erwarten. 
So groß auch ihr Glaube und ihre Kühnheit sein mögen, ich werde sie doch 
weit über ihr Verdienst hinaus beschenken. Es ist in der Tat unmöglich, 
daß der Mensch das nicht empfangen sollte, was er von meiner Macht und 
von meiner Barmherzigkeit geglaubt und erhofft hat"11. Therese sagt das 

10 Im Nachtragskapitel 12 der früheren Ausgabe der •Geschichte einer Seele". 
11 2. Summarium des Selig- und Heiligsprechungsprozesses, zit. nach I. F. Görres, •Das 
verborgene Antlitz" (1944) 356. 



Aktualität von Lisieux 141 

bis zuletzt: •Meine Entschuldigung ist, daß ich ein Kind bin, Kinder über- 
legen nicht die Tragweite ihrer Worte." Und schließlich ist sie •das Kind 
der Kirche, und die Kirche ist Königin, weil sie Deine Braut ist": wie sollten 
also die königlichen Eltern die Wünsche ihres Kindes nicht erfüllen (Ms B 
3v)? Ist solche Hoffnung nicht blind? Therese ist bereit, das anzuerkennen: 
•Es ist meine blinde Hoffnung auf seine Barmherzigkeit" (L341). Sie 
nimmt auch die paulinische Wendung für sich in Beschlag: •Ich ließ nicht 
ab, gegen alle Hoffnung zu hoffen" (Ms A 64v). 

Es ist unerläßlich, diese Hoffnung genau dort zu situieren, wo Therese 
dem Herrn begegnet: in der Kindheit und in der Passion. Das heißt in der 
vollen Ungeschütztheit der göttlichen, geschmähten, vergessenen Liebe, 
der man nicht anders als in der Ungeschütztheit des eigenen Herzens 
begegnet. Das ist die eigentlich karmelitanische Berufung: an den Ort zu 
treten, wo Weltsünde und leidende Liebe Gottes aufeinander prallen. Nach 
einem Zitat von Is 53: •Auch ich begehrte, ohne Glanz, ohne Schönheit 
zu sein, einsam den Wein in der Kelter zu treten, unbekannt von jeder 
Kreatur" (NV 119). Hier wird das schwache Kind zur starken Jungfrau, 
zur Schwester ihrer geliebten Jeanne d'Arc, deren Verbrennungstod sie 
ausdrücklich - geistig, aber real - mitzuvollziehen gewünscht hat12. 

Therese lockt mit ihrer •Verwegenheit" das Feuer Gottes wie ein Blitz- 
ableiter auf sich herab: •Damit die Liebe voll befriedigt sei, muß sie sich 
erniedrigen, sich erniedrigen bis zum Nichts und dieses Nichts in loderndes 
Feuer verwandeln" (Ms B 32). Wenn sie nun langsam, stetig, unerbittlich 
verbrannt wird, in einem Leiden, dessen Fürchterlichkeit erst die neuen 
Dokumente enthüllen, so zahlt sie damit - sie weiß es - für ihre vermessene 
Hoffnung. Sie ist entschlossen, von diesem •mit Bitternissen gedeckten 
Tisch" der Sünder, deren seelische Finsternis sie teilt, •nicht aufzustehen 
vor dem von Dir bezeichneten Tag" (Ms C 5v). Wieder überströmt sie von 
Bildern, um ihren Zustand zu schildern: sie kommt sich vor wie wandernd 
in einem halbdunklen unterirdischen Gang; ob sie weiterkommt, wohin sie 
gelangt, weiß sie nicht (Ms C 5r, Briefe). Sie ist der Däumling, der auf dem 
Weg alle seine Schätze verliert (Ms A 72, CJ 2. 9. 4), das auf dem Bahn- 
steig stehengelassene Kind, an dem die Züge vorbeisausen, und keiner 
nimmt es mit (CJ 9. 6. 5), sie ist Robinson auf seiner Insel, dem man ein 

12 Als sie die von ihr gedichtete Jeanne-d'Arc-Szene vor der Kommunität aufführte (ihre 
schönsten Fotos stammen von dieser Aufführung, bei der sie sich ganz mit ihrer Heldin 
identifizierte), wäre sie durch ein Versehen beinahe auf dem Scheiterhaufen verbrannt. 
•Unsere Mutter (Mere Marie de Gonzague) befahl ihr, sich nicht zu rühren, während man 
sich bemühte, das Feuer um sie her zu löschen. Sie blieb gelassen und unbeweglich inmitten 
der Gefahr, sie opfere Gott ihr Leben auf, wie sie nachher sagte", Sceur Genevieve. 
Proces Apostolique 1003. Vgl. das schöne Buch von Guy Gaucher, La Passion de Therise 
de Lisieux, Cerf-Desclee de Brouwer, Paris 1972, 49. 



Hans Urs von Balthasar 142 

Schiff ansagt, das aber nie kommt (CJ 6. 8. 2), das Kind, dem man ein Stück 
Kuchen hinstreckt, und wenn es danach greifen will, zieht die Hand sich 
zurück (CJ 21/26. 5. 2), der Vogel, der fliehen möchte, aber von einem Fa- 
den festgehalten wird (CJ 5. 8. 2), der müde Wanderer, der am Ende seines 
Weges zusammenbricht (CJ 15. 9. 2), das über den Stickrahmen zum Plat- 
zen gespannte Tuch, aber niemand kommt, um es zu besticken (CJ 13. 6). 
Der Leuchtturm, der in der Nacht den himmlischen Hafen zu bezeichnen 
schien, hat zu leuchten aufgehört (CJ 15. 6. 1). Sie muß die Glaubenszwei- 
fel der lauen Christen, die inneren Verzweiflungen der Atheisten miterle- 
ben, sie muß die Anfechtung dulden, daß mit dem Tod alles aus ist und sie 
•in die noch tiefere Nacht des Nichts versinkt" (Ms C 6v). Sie sieht das 
Göttliche nicht mehr, •eine Mauer erhebt sich bis zum Himmel und ver- 
deckt das gestirnte Firmament" (Ms C 7v). Und sie möchte endlich sterben 
und kann nicht. Ein wundervolles Bild drückt es aus und schließt noch ein- 
mal die früheren Gleichnisse für die Gnade mit ein: •Ich komme mir vor 
wie an einem Festmast (wo zuoberst der Preis winkt), immer wieder gleite 
ich hinunter, aber auf einmal werde ich droben sein" (CJ 8. 7. 7). Hat sie in 
diesem Dunkel die Hoffnung verloren? Sie hat sie behalten, aber wie etwas, 
das unwirksam geworden ist: sie hat die Kraft der Hoffnung andern - un- 
endlich vielen, ihrer immer wachsenden Familie - abgegeben. 

Therese ist wohl die fröhlichste Heilige, die wir kennen. Sie zeigt, wie 
spannend und bezaubernd es ist, in der Intimität Gottes zu leben. Alles Fei- 
erliche war ihr zuwider, und sie hat in ihrer schelmischen Art die Kritik nicht 
gescheut. Nah bei Gott leben hieß für sie: mit seinem Sohn zusammen für 
die Welt leiden wollen. Therese ist die Widerlegung von Christofer Frys 
•The Lady's not for burning". Die Dame ist fürs Brennen. Alles an ihr 
steht in Flammen: Gottesliebe, Nächstenliebe, Kirchenliebe, Weltliebe. Sie 
ist das Kind, das mit dem Feuer spielt. Sie hat das Fürchten nicht gelernt. 
Sie hat vielmehr Freude am Abenteuer, und Gott zu lieben, und mit Gott 
die Welt zu lieben, erscheint ihr als das tollste Abenteuer. Sie ist im höch- 
sten Maß antibourgeoise. Wir Spießbürger haben aus dem Christentum 
eine komplizierte, sauertöpfische, unzeitgemäße Sache gemacht. Wir sind 
offenbar zu alt. Gott ist ewig jung und braucht Jugend, die sein Tempera- 
ment und seinen Humor ausstrahlt. Lisieux ist sehr aktuell. 




