Hans Urs von Balthasar 126

senseinwand nicht machen. Ein solches Vorgehen scheint darum nahezulie-
gen, weil man niemanden zu etwas zwingen darf, was gegen dessen Gewis-
sen ist, und auch, wenn nichts anderes aus anderen Griinden zwingend
geboten ist, niemand Nachteile darum erleiden soll, weil er seinem Gewis-
sen folgt. Wenn jedoch (b) der Gewissenseinwand zur Verweigerung solcher
Leistungen fithrt, die der Obere nach reiflicher Priifung als fiir den Orden
und sein Leben konstitutiv oder unerldfilich und notwendig erachtet, dann
ist dem betreffenden Untergebenen, wenn er seinen Gewissenseinwand
dezidiert aufrecht erhilt, die Bitte um Entlassung aus dem Orden nahe-
zulegen oder (wenn die Bitte nicht gestellt wird) er einfach aus dem Orden
auszuschlielen. Niemand darf zu einer Handlung gegen sein Gewissen
gezwungen werden; aber der, der den Gewissenseinwand erhebt, hat auch
kein Recht, durch seinen Einwand den Orden zu einer Handlung oder
Duldung zu zwingen, die der Orden als Widerspruch gegen seine Substanz
erachtet. (Niemand kann z.B. mit Berufung auf sein Gewissen Atheist
oder Haretiker oder verehelicht und Ordensmann sein wollen.) Jede (kirch-
liche oder profane) Gesellschaft nimmt grundsitzlich das Recht in Anspruch,
unter bestimmten Umstédnden auch gegen ,Gewissenstiter® vorzugehen®.

Aktualitit von Lisieux

Hans Urs von Balthaéar, Basel

Es gibt in der ganzen Hagiographie keine annihernd so vollstindige
Dokumentation wie die iber Therese von Lisieux; nicht nur eine Fiille von
Briefen!, Fotografien?, selbstbiographischen Schriftens stehen uns zur Ver-

® Vgl. z. B. meine Aufsitze: Theologie der Macht, in: Schriften zur Theologie IV, 485-508
und: Wiirde und Freiheit des Menschen, in: Schriften zur Theologie I, 247-277.

! Lettres de Sainte Thérése de I'Enfant-]Jésus (=L) (Office Central de Lisieux 1948). Von
der kritischen Ausgabe (4 Bande) ist erst Band I erschienen: Sainte Thérése de I’Enfant-
Jésus et de la Sainte-Face, Correspondance générale, Tome 1, 1877-1890 (Cerf-Desclée de
Brouwer, Paris 1972).

2 Therese von Lisieux wie sie wirklich war (Einsiedeln 1961)

3 Therese vom Kinde Jesus, Selbstbiographische Schriften, Einsiedeln 1958, hier zitiert
nach der franzdsischen Faksimile-Ausgabe von P. Frangois de Sainte-Marie, Manuscrits
Autobiographiques de Sainte Thérése de I’Enfant-Jésus (= Ms), Office Central de Lisieux
1956. Diese Ausgabe umfafit die faksimilierten Manuskripte A, B und C und zusatzliche



Aktualitit von Lisieux 127

figung, sondern neuerdings, dank der kritischen Ausgabe der ,Letzten
Gespriche“4 eine minuzise Chronik ihrer Aussagen und ihres ganzen Ver-
haltens wihrend der Zeit ihrer letzten Krankheit. Man kann sich fragen,
ob so viel wissenschaftlicher Aufwand sich lohnt, bei einem vierundzwan-
zigjahrigen Midchen, das anscheinend ganz in der biirgerlichen Mentalitét
des Katholizismus des letzten Jahrhunderts gelebt hat, einer fiir uns grind-
lich vergangenen Zeit.

Aber seltsam: je mehr man sich mit Therese befafit, desto weitere Hori-
zonte erschlieflen sich, was zweifellos ein Merkmal der ,groflen Heiligen®
ist: sie leben in der Unendlichkeit Gottes und diese schimmert durch ihre
menschliche Beschrinktheit hindurch. Dabei verschwimmen ihre Umrisse
nicht, wie man annehmen konnte, ineinander, sondern jede grofie Sendung
hat in der Topographie des himmlischen Jerusalem ihren exakten Platz:
die Sendungen stehen in bestimmten Abstinden und Beziehungen zuein-
ander, treten zu Sternbildern zusammen; mit jener Kunst der himmlischen
Geometrie, von der Claudel spricht, kénnte man messen, wie Therese sich
zu Johannes vom Kreuz und zu Theresia von Avila stellt, aber auch zu
Jeanne d’Arc, zum Evangelisten Johannes, zu Thomas und Augustin.

Bei solchen Berechnungen kommt es eindeutig auf die Form der gott-
lichen Auftrige an, der sich die natiirliche Anlage der Person als Material
unterordnet, wie etwa das Material Simon Sohn des Jonas sich der Form
Kephas unterzuordnen hat (was einige Miihe gekostet hat, aber doch end-
lich gelang). Wie es um die Religiositit der ,Buissonets”, Thereses Vater-
haus, und die ihrer ganzen Verwandtschaft bestellt war, ist bestenfalls
eine Materialfrage, und es ist bekannt genug, wie frei Therese spater damit
verfuhr, als es galt, all dies der Form ihrer Sendung unterzuordnen®. Fir

Einzelstiicke, cine Einleitung (Bd. I), Anmerkungen und Verzeichnisse (Bd. II), ein Ver-
zeichnis der Zitate (Bd.IIl). Davon erschien eine einfache kommentarlose Ausgabe in
einem Band, Office Central de Lisieux 1957 und darauf aufbauend die neue Ausgabe der
,Geschichte einer Seele”, Cerf-Desclée de Brouwer, Paris 1972.

4 Derniers Entretiens avec ses sceuts ... el témoignages divers®, Edition critique des
Oecuvres complétes, Cerf-Desclée de Brouwer, Paris 1971, 2 Bde. Darin auch die genauen
drztlichen Befunde. Thereses dltere Schwester Pauline, die nach der Heiligsprechung die
»Novissima Verba“ (= NV) herausgab, hatte die Ausspriiche der Heiligen an ihrem
Krankenbett aufgezeichnet. Daraus entstanden um 1909 die fiinf ,Cakhiers verts* (= CV)
und spiter (um 1922) das offenbar den urspriinglichen, nicht erhaltenen Aufzeichnungen
getreuere ,Cahier jaune* (= CJ). Andere Bearbeitungen waren fiir die Heiligsprechungs-
prozesse gemacht worden. Wihrend die bisher bekannten , Novissima Verba“ ausgespro-
chen auf Erbaulichkeit hin stilisiert waren, zeigen die fritheren Aufzeichnungen eine viel
gréfere Frische und Unmittelbarkeit. Wir werden in diesem Aufsatz einige Beispiele
davon geben. Die kostliche Farbung von Thereses Normandie-Franzosisch ist freilich
nicht wiederzugeben.

5 Als einziges Beispiel sei die Tatsache erwahnt, daf Therese als Kind angeleitet wurde,
alle ihre guten Werke und Stofigebete zu zdhlen, eine ganze geistliche Buchfiihrung zu
titigen, und daf} ihre ausgereifte ,kleine Lehre® sich gegen nichts so heftig wendet, wie



Hans Urs von Balthasar 128

einen groflen Kiinstler kann jedes, auch unvollkommene Material will-
kommen sein, ja es ist fiir ihn sogar notwendige Voraussetzung, so wie
Kyd und Lyly und die italienische Novelle notwendig war fiir Shakespeare,
oder Christian Bach fiir Mozart, oder der oft formlose Materialhaufen
Lopes fiir die strenge Form Calderons. Das geniale Werk ist aber von
keinem noch so ausgiebig vorbereiteten Material aus konstruierbar; daher
verschwenden bei Therese die Psychologen und Psychoanalytiker (wie
L. F. Gérres und neuerdings Frangois Six) ihre Zeit, und nicht minder die
Mediziner, die — statt Thereses klaren Selbstaussagen zu trauen — an ihrer
Jugendkrankheit herumritseln. Gegen alle diese Ansitze von unten spricht
die vollendete Klarheit der theresianischen Form, die bis zur wasserklaren
Durchsichtigkeit herausgearbeitete Sendung. Was Therese von Maria sagt:
» Wer hitte die Muttergottes erfinden konnen?* (CJ 81. 8. 10)¢, gilt analog
von allen groflen Sendungen, denen ein Mensch nach besten Kriften ent-
sprochen hat. Sie haben eine Richtigkeit, die fiir sich selber spricht — um so
schlimmer fiir den, der keine Augen dafiir hat.

Die grofien Sendungen sind zweifellos Signale, die der Heilige Geist
in die Geschichte der Kirche hineingibt, um ihr theologisch und praktisch
den Weg zu weisen, den sie selber anders gewihlt und vielleicht verfehlt
hitte. Sie sind deshalb, weltlich gesehen, unerwiinscht, unbeliebt, unzeit-
gemafl, und werden oft auch wenig oder zu spit befolgt. Kanonisierungen
sind oft ein Mittel, Winke des Geistes zu archivieren’. Vianney war zwei-
fellos eine evidente Mahnung zur praktischen und theologischen Rehabili-
tierung der persénlichen Beichte: was machen wir daraus? Lourdes war
ein ebenso deutliches Signal, dafl die Immaculata nicht an den Rand der
katholischen Kirchentheologie gehort, sondern ins Herz der ,Braut ohne
Runzel und Makel“. Newman war das grofl aufgerichtete Zeichen, daf}
man, wie viel Opfer es auch koste, im Okumenismus das Stadium der ,via
media“ hinter sich lassen muf}, in das wir heute allgemein zuriickfallen.
Charles de Foucauld war das sehr unzeitgemifie Zeichen der Wiiste, der
verschwenderischen Kontemplation ohne Riicksicht auf Erfolge, aber als
echte Fruchtbarkeit der Kirche: wann haben unsere soziologischen Kirchen-
planer dieses Zeichen wahrgenommen, wo sind sie ihm gefolgt? Die Hei-
ligen haben wenig Gliick unter uns; wir wissen alles besser, und in vielen
Fallen, gerade auch im Fall Ars und Lisieux, trosten wir uns damit, daf

gegen das Verdienstesammeln. Sie ist fiir ,leere Hande* vor Gott. Vgl. Conrad de
Meester OCD, Les Mains Vides, Le message de Thérése de Lisieux, Cerf, Paris 1972,

® Wir zitieren wie die kritische Ausgabe: Cahier jaune, 31. August (1897), zehnter Aus-
spruch.

7 Man vergleiche z. B. die Verchrung des Bruder Klaus in der Schweiz vor seiner Kano-
nisierung und sein fast volliges Vergessensein nachher,



Aktualitit von Lisieux 129

diese Botschaften ihre Zeit gehabt haben und wir getrost nach neuen Ster-
nen Ausschau halten diirfen.

Und noch etwas: Uns ist der Aristokratismus der Heiligen verdéchtig.
Muf nicht eine laikale, demokratische Kirche heute in der sikularen Erfah-
rung ihren Weg suchen? Machen sich’s die Heiligen nicht geradezu leicht,
wenn sie mit beiden Fiiflen in jene Mitte hineinspringen, der sich die aller-
meisten Menschen erst in mithsamer Anstrengung von der Peripherie her
nihern miissen? Sind die Heiligen nicht naiv, die, von keiner exegetischen
Problematik beleckt, jedes Wort der Schrift als bare Miinze nehmen? Bie-
ten sie uns nicht ein allzu kiinstliches Licht an, dort, wo wir uns ehrlicher-
weise in der Nacht vorantasten miissen, in der wir heute mit der ganzen
zweifelnden und atheistischen Menschheit solidarisch sind? Aber betriigen
wir uns doch nicht selbst! Wenn Paulus allen alles werden wollte, so ganz
gewill nicht Zweifler mit den Zweifelnden, Atheist mit den Atheisten;
was hitte dies den Zweiflern und Atheisten geniitzt? Nur aus der glihen-
den Mitte der christlichen Liebe konnte er die Kraft schopfen, nach ent-
gegengesetzten Seiten und in alle Dunkelheiten zu leuchten. Das Evan-
gelium erlaubt uns keinen andern Weg: aus der zentralen und unbeding-
ten Hingabe allein ergeht kirchlich-apostolische Sendung.

Das , Aristokratische® an den Heiligen ist ihre Einmaligkeit, die natiir-
lich als solche unnachahmlich ist. Aber Gott schenkt ihnen ihre Einmalig-
keit nur, damit sie vielen, oft unzdhligen voranleuchten. Was ist unnach-
ahmlicher als der stigmatisierte Franziskus, aber wessen Familie ist in der
Welt grofler? Was ist unnachahmlicher als Maria, aber wer will nicht
unter ihrem Schutzmantel sein? Was ist unnachahmlicher als Christus, der
uns doch in seine Nachfolge — und damit Nachahmung (1 Kor 11,1;
1 Petr 2,21) — befiehlt? Therese hat um dieses Paradox gewuflt, und
sich — sehr im Gegensatz zu den groflen Karmelreformatoren ~ immerfort
darum bemiiht, die Bedingungslosigkeit ihrer Liebe (die ihre grofle Sen-
dung ausmachte) zu einem gar nicht aristokratischen, sondern gerade allen
,kleinen Seelen“ zugéanglichen Weg zu gestalten. Sie will fir sich nichts,
was nicht auch den ,kleinen Seelen® zukommen kann. Und indem sie die
Differenz zwischen dem Unnachahmlichen und dem Nachahmbaren aus-
16scht, hat sie hintergriindig auch eine verbliiffende Art, das unterschei-
dend Géttliche im unterscheidend Menschlichen zur Geltung zu bringen,
,Theologie“ und ,Anthropologie® gegenseitig durchsichtig werden zu
lassen. Wir mochten dies an drei Querschnitten durch ihre Lehre zeigen,
die alle drei die Aktualitit ibrer Theologie beweisen:

1. An der fraglosen Einheit von Gottes- und Néchstenliebe, wobei die
Gottesliebe so radikal gelebt wird, daf die Néachstenliebe keinen Raum
mehr zu haben scheint, sich aber bei Therese gerade erst in der Nichsten-



Hans Urs von Balthasar 130

liebe als christlich echt erweist, womit ein theoretisch unlésbares Problem
praktisch gelost wird.

2. An der paradoxalen Einheit von Kindlichkeit und Passion — ,,de I'En-
fant Jésus et de la Sainte Face“ — wobei diese Einheit wiederum sowenig
willkiirlich ist, dafl sie vielmehr in einen alles begriindenden theologischen
Hintergrund weist.

8. An ihrer Theologie der Hoffnung, die existentiell deshalb alles mit
Gott wagen kann, weil sie ebenso existentiell bereit ist, fiir dieses Wagnis
alles Eigene bis in die reine Sichtlosigkeit preiszugeben.

Wir erfassen mit diesen drei Querschnitten zweifellos nicht alle Aspekte
der theresianischen Theologie, hoffen damit aber doch zu zeigen, daf} sie
wirkliche und zugleich fiir uns hochst ergiebige Theologie ist.

Doch bevor wir die einzelnen Themen angehen, sind noch ein paar all-
gemeine Bemerkungen zu machen, damit der Ort dieses katholischen Den-
kens ganz deutlich werde. Ob es uns lieb oder leid ist, Therese denkt nun
einmal von dem Zentrum aus, von wo die Wahrheit des Christlichen theo-
retisch und existentiell allererst in den Blick und Vollzug kommen kann —
und hier kommt ihr die uns so suspekte kleinbiirgerliche Religion ihrer
Umgebung als Material und Unterlage hochst gelegen.

Therese denkt 1. von der unangefochienen Voraussetzung aus, dafl die
Glaubensartikel, in der Bibel begriindet, von der Kirche vorgestellt, die
Auswortung der uns geschenkten gottlichen Wahrheit sind. Sie folgt damit
einfach dem Grundsatz Thomas von Aquins: ,Wie die iibrigen Wissen-
schaften nicht ihre eigenen Grundlagen zu beweisen unternehmen, sondern
von ihnen ausgehen, um daraus anderes innerhalb dieser Wissenschaften
zu beweisen, so ist es nicht Sache der Theologie, ihre eigenen Grundlagen,
nimlich die Glaubensartikel zu beweisen, sondern sie geht von diesen aus,
um etwas weiteres darzulegen® (S.Th I, 1, 8). Die reale Gegenwart Chri-
sti in der Eucharistie, die jungfriduliche Mutterschaft Mariens, die katho-
lische Kirche als mystische Gemeinschaft der Heiligen und als sichtbare,
hierarchisch gegliederte Gesellschaft mit Leo XIII. an der Spitze, die
Wirksambkeit des Gebetes und des personlichen Opfers, aber auch die Liebe
zur Familie und zur ganzen von Gott geschaffenen Natur, die freudige
Sehnsucht nach dem verheiflenen ewigen Leben: dies und vieles Ahnliche
ist fiir Therese nicht Anlaf} unruhigen Suchens und Fragens, sondern véllig
selbstverstindlicher Ausgangspunkt. Dafl Therese in ihrer letzten Phase
an den Zweifeln und Leugnungen der Atheisten teilzunehmen hatte, steht
auf einem ganz andern Blatt; es war eine letzte Verwirklichung ihrer
Bereitschaft, als Karmelitin an dem Tisch der Siinder zu sitzen und ,dessen
Bitterkeit zusammen mit ihnen zu schmecken“ (Ms C 8r). Weil sie zuerst ge-
glaubt hat, darf sie nachtréglich in die Dunkelheit des Glaubens.



Aktualitét von Lisieux 181

Ihr Glaube ist 2. ganz richtig ein Glaube im Kreislauf des Lebens und der
Liebe zwischen Christus und der Kirche. Es gibt gar keinen andern Ort als
diesen Kreislauf, an dem man der Selbstkundgabe Gottes objektiv ansich-
tig werden und sie empfangen kann. Nur im Zirkel zwischen dem Glauben
der Urkirche und dem fiir diesen Glauben verstidndlichen Leben Jesu, nur
in dem vom Heiligen Geist inspirierten Wort der Schrift, das diesen
Zirkel setzt und voraussetzt, gewinnt man Anschlufl und Teilnahme an der
Welt der géttlichen Offenbarung. Zu allererst ist es der unauflosbare
Zirkel zwischen Maria und ihrem Kind. Therese zeigt Pauline ein Bild
der Muttergottes, die das Jesuskind trankt: ,Y a que ¢a qui est du bon
lolo, faut le dire 3 M. de Corniére“® (CJ 10.7.8). Therese erkennt, nach
langem Suchen unter den einzelnen Charismen, ihren Ort: ,Ich will eine
Tochter der Kirche sein“ (Ms C 33r). ,Endlich habe ich meinen Platz in der
Kirche gefunden: im Herzen der Kirche, meiner Mutter, will ich die Liebe
sein®, denn ,,ich begriff, daf} die Kirche ein Herz hat, und daf} dieses Herz
ein Brand von Liebe war“ (Ms B 3r). Diese Liebe aber ist in jhrem Inner-
sten nichts anderes als die in Maria vollkommene Antwort auf die Liebe
Gottes in Jesus Christus. Therese will ,fasziniert sein von Deinem gatt-
lichen Auge, sie will eine Beute Deiner Liebe werden® (Ms B 5r), des Got-
tes, der als Adler auf die Seelen niederfahrt.

Damit ist 3. schon gesagt, dafl fir Therese die Vielheit der Glaubens-
artikel sich auf diesen Kreislauf der Liebe als Grund, Sinn und Ziel redu-
ziert, und dafl sie alle gerade in dieser Reduktion lichtvoll werden. Soll
vollkommene Liebe verstanden und erwidert werden, ist keiner der Glau-
bensartikel entbehrlich. Das Hohelied, das fiir Johannes vom Kreuz und
die ganze theologische Tradition der Kirche eine Art innerstes Heiligtum
war, ist auch fiir Therese ein Grundbuch ihrer Spiritualitat. Es wire ihr
Wunsch gewesen, einen Kommentar dariiber zu schreiben, wie ihre Schwe-
ster Marie beim Heiligsprechungsprozef} mitgeteilt hat.

Mit diesen Vorbemerkungen sollte einfach auf den unendlichen Vor-
sprung der Heiligen in der Theologie hingewiesen werden. Sie starten
dort, wohin unzihlige Anndherungswissenschaften erst, wenn es gut geht,
am Ende hingelangen. Natiirlich sind diese nicht iiberfliissig, und manche,
wie Fundamentaltheologie oder Exegese, konnen uns auch im Zentrum
der Liebe hellere Lichter aufstecken, wenigstens falls sie sich selber zu dem
Sprung des Glaubens entschliefen, der die Voraussetzung alles Schriftver-
stindnisses und der Ausgangspunkt der Theologie der Heiligen ist. Den-
noch: welche Verzogerungen, wieviel verlorene Liebesmith, wenn man

8 Das allein ist die gute Milch (lolo = Kinderwort), man soll es Dr. Corniére sagen®,
der ihr immer Milch zu trinken verschrieb, die sie stets erbrechen mufite.



Hans Urs von Balthasar 132

nicht, wie es zweifellos richtig wire, die Theologie der Heiligen als den
Mafistab lebendiger, auf ,Herzenstafeln geschriebener* (2 Kor 3, 3) Aus-
legung der Offenbarung nimmt: Auslegung in Existenz, Gebet und, wenn
Gott es will, auch in spekulativem Denken®. Die inspirierte Richtigkeit der
Akzentsetzung kann auch bei wenig spekulativen Heiligen unabsehbare
Auswirkungen im Leben und Denken der Kirche haben: man denke an die
Benediktsregel, das Testament des Franziskus, die Exerzitien des Ignatius.
Wie diese und andere haben das Leben und Wort Thereses durch ihre
Richtigkeit immer neue richtungweisende Kraft.

Ein Letztes: Thre Theologie ist wesentlich eine solche im Heiligen Geist.
Sie ist ,Kind“ des Vaters, ,Braut des Sohnes einzig innerhalb jener kirch-
lichen, sakramentalen, speziell auch kldsterlichen Welt, in der sie sich
bewegt und reflektiert. Nicht die historische Offenbarung, sondern ihr
Widerschein im christlichen Leben, der Weg des Heils beschiftigt sie. Alle
Strukturen der Kirche, auch die Sakramente, interessieren sie nur unter
diesem Gesichtspunkt. So tritt in der Tat der ,kleine Weg*, die ,kleine
Lehre“ ins Zentrum. Sie setzt Schrift und Dogmatik voraus und enthilt
sie in sich, aber sie lebt — dhnlich wie Fra Angelico - von der Kontempla-
tion der gelebten christlichen Existenz. Sie ist im biblischen Sinn Weisheit.
Es ist kennzeichnend, dafl Therese in den fiirchterlichen Leiden ihrer letz-
ten Tage die Wahkrheit ihrer Lehre endgiiltig erfahrt: ,Ich fithle jetzt
genau, dafl was ich gesagt und geschrieben habe, in allem wahr ist* (CJ
25.9.2). Diese Wahrheit meint nicht vor allem abstrakte, theoretische
Geltung, sondern existentiell bis auf den Grund erprobte Richtigkeit. Sie
meint die Kunst der Liebe. Das wird sich gerade an den drei Querschnitten
erweisen, zu denen wir nun iibergehen.

1. Gottes- und Nachstenliebe

Es geht um das berithmte Problem der christlichen Vertikale und Hori-
zontale. Wir diirfen dabei aber nicht von einer unreflektierten, lauen Ver-
mittlung zweier nebeneinanderliegender Groflen ausgehen — Gott das
Eine, die Welt das Andere —, sondern von der unendlichen religidsen
Leidenschaft, fiir die Gott, nach dem Wort Jesus Sirachs, , Alles ist (48,27),
dem, entsprechend dem Hauptgebot des Alten Bundes, die Liebe des gan-
zen Herzens und Gemiites und aller menschlichen Krifte gebiihrt (Dt 6,
4ff). Von hier die Aporie, die keineswegs bloff eine theresianische ist,

? Alle sog. ,wissenschaftliche Exegese“, die von einem Buch ,mit Tinte geschrieben®
(2 Kor 3, 3) ausgeht, behilt demgegeniiber cinen rabbinischen Zug ~ was nicht sagt, daf
sie entbehrlich ist.



APktualitit von Listieux 133

sondern eine allgemein biblische: wie kann dann der Mitmensch in Echt-
beit geliebt werden, der nicht das Alles ist, sondern ein winziges Etwas,
wenn schon das ganze Herz an Gott verschwendet ist? Bei Therese wird
diese Aporie nirgends als solche reflektiert. Sie will, das steht aufier Frage,
Gott allein lieben: , Ich fithlte das Sehnen, den lieben Gott allein zu lieben,
in Thm allein meine Freude zu finden“ (Ms A 36r). So heif}t es am Anfang
der Lebensbeschreibung. Und am Ende: ,Du weif}t es, mein Gott, ich habe
nie etwas anderes begehrt, als Dich zu lieben . .. Deine Liebe ist mir von
Kindheit an zuvorgekommen, sie ist mit mir zusammen gewachsen, und
jetzt ist sie ein Abgrund geworden, dessen Tiefe ich nicht ausloten kann.
Liebe zieht Liebe an, so wirft sich meine Liebe Dir entgegen, mochte den
Abgrund fiillen; aber ach, sie ist nicht mehr als ein Tautropfen, verloren
im Ozean . . . Um Dich zu lieben, so wie Du mich liebst, muf} ich mir Deine
eigene Liebe ausleihen, dann allein finde ich Ruhe“ (Ms 34rv). ,Alles
Geschaffene, das nichts ist, macht dem Ungeschaffenen Platz, das die
Wirklichkeit ist“ (I 169). Aber wenn solche und viele andere Stellen
Gott als die Allheit der Liebe erfabren (die iibrigens bei Therese immer
in Jesus Christus fiir uns konkret und gegenwirtig ist) und wenn Therese
schlieflich Gott nur mit Gottes Liebe zu lieben vermag, so hat ein panthe-
istischer Gedanke sie nie auch nur gestreift. Und wenn ihre frithen Briefe
in einem fort von der Vergénglichkeit der Zeit und von der Sehnsucht nach
der Ewigkeit handeln, wenn das kleine Méddchen, an der Hand ihres Vaters
trippelnd, ihren Namen in den Sternen geschrieben sieht (das T des Orion),
,und nichts mehr von dieser hafilichen Erde wissen wollte, sondern mein
Kopfchen stracks in die Luft warf* (Ms A 18r), so trdumt dieses Méddchen
doch gleichzeitig von der Vereinigung ihrer ganzen Familie im Himmel,
und, was wichtiger ist, es lernt durch das gewaltige Nahen der Ewigkeit
den unersetzlichen Wert des irdischen Augenblicks kennen: ,Der Tag wird
kommen, da die Schatten schwinden werden, dann wird nur noch die
Freude, die Trunkenheit bleiben . .. Niitzen wir unsern einzigen Augen-
blick des Leidens aus, schauen wir nur auf jeden Augenblick. Ein Augen-
blick ist ein Kleinod“ (L 122). Woher diese Umkehrung: von der Nichtig-
keit der Zeit und aller weltlichen Dinge zur Kostbarkeit des Jetzt und
~Heute“, dem Therese einen eigenen Hymnus widmet?

Die Umkebrung liegt in Gott selbst: als Christen kennen wir seine Liebe
nur durch seinen Abstieg in die Zeit, durch seine Zuwendung und seinen
Einsatz fiir uns Menschen. Von hier aus miissen wir das Mysterium hin-
nehmen, dafl er uns, obschon er Alles ist, in seiner Freiheit Etwas sein
1af3t, und uns gerade in unserer Besonderheit liebt und bejaht. Aber noch
nicht genug: in der Erniedrigung (dreimal Ms A 2 rv), in seiner ,Kreuzes-
torheit” ist Gottes Liebe als leidende Liebe fruchtbar und erlésend gewor-



Hans Urs von Balthasar 134

den und hat uns damit Form und Maf und Méglichkeit der Nachahmung
gegeben. Deshalb bleibt die Liebe zwischen Therese und Gott nirgends
ein geschlossener Dialog, sondern ist von Anfang an, sobald das Ideal des
Karmel (vor dem Eintritt Paulines) bei ihr wach wird, ein Gesprach, das
die Welt einschlie8t. Je reiner und vollkommener ihre Liebe zu Gott wird,
desto fruchtbarer wird sie im Sinne Gottes fiir die Welt: , Wie ein Wild-
bach, der sich ungestiim ins Meer wirft, alles, was ihm unterwegs begegnet,
hinter sich herzieht, ebenso, o mein Jesus, zieht die Seele, die in den ufer-
losen Ozean Deiner Liebe untertaucht, alle Schitze mit sich, die sie besitzt.
Herr, Du weifit, ich habe keine andern Schitze als die Seelen, die Du mit
der meinen vereinigen wolltest* (Ms C 88v) — und wir werden sehen, daf}
Therese nicht jansenistisch an eine begrenzte Anzahl von Seelen denkt.
An der Stelle, wo sie im Herzen der Kirche ihre Sendung, die Liebe, ent-
deckt, versteht sie diese Liebe von vornherein apostolisch: ,Ich mochte
Missionar sein nicht nur ein paar Jahre hindurch, ich méchte es von Anfang
der Welt gewesen sein und es bleiben bis zur Vollendung aller Dinge*
(Ms B 2v). Diesen Durst nach Seelen kann Therese nicht durch grofe Werke
stillen, sondern durch das einzige, was ihr moglich ist: Selbsthingabe in
Schmerzen, wie es das als fixe Idee immer wiederkehrende Bild von der
zerpfliickten Blume sagt: Blatt um Blatt aus dem Blumenkelch gerissen,
achtlos hingestreut — ,daf keiner sich um mich kiimmere, daf ich unter
den Fiiflen zertreten und vergessen werde“ (8. September 1890) — bis von
der einstigen Blume nur noch ein Duft iibrig ist.

All dies konnte iiberschwenglich erscheinen, Fiebertriume einer Lun-
genkranken, und ist doch gedeckt durch eine unerhért niichterne, bis ins
Raffinierte verfeinerte Kunst der Nichstenliebe. Als hiitte Therese nichts
anderes zu tun, als sich auszudenken, wie sie dieser und jener ungebildeten,
launischen, eifersiichtigen, verletzenden, unertriglichen Schwester ein
Antlitz vol] herzlicher und titiger Liebe zuwenden kann. Im zweiten Teil
ihres letzten Manuskriptes an jene Priorin, unter der sie bis zuletzt so viel
zu leiden gehabt hat, erklart sie ihr, leichthin und oft schelmisch, aber
ausgehend von der eucharistischen Selbsthingabe Jesu, wie sie immer tiefer
in alle Finessen praktischer Néchsten- und Feindesliebe eingedrungen ist,
im Geist der Armut und des Gehorsams, und wie sie in allen Quilereien
die Haltung der Liebe bewahrt hat: ,Ich versuche, zufrieden auszusehen,
und vor allem, es zu sein“ (Ms C 18r). Beim Erziehen ihrer Novizen hat sie
ihre Lehre unerbittlicher Selbstverleugnung in jedem Augenblick — das
ist ja der kleine Weg — gleichzeitig zu lehren und tiefer zu lernen ver-
standen.

Diese christliche Einheit von Gottes- und Nichstenliebe ist, wie wir
sahen, schlechterdings theologisch begriindet: sie ist Nachfolge des Sohnes,



Aktualitit von Lisieux 185

der nichts als den Willen des Vaters tut. Dieser Wille aber ist die Preis-
gabe des Sohnes (und des ganzen Gottes in ihm) an die Welt. Daf} dieses
theologische Mysterium nicht widersinnig ist, zeigt die vollendet harmo-
nische, nirgends verkrampfte Gestalt der kleinen Therese.

Sie ist das Musterbild eines ausgewogenen christlichen Humanismus.
Sie haft, auch bei Heiligen, alle Feierlichkeit, sogar alle Ausnahme-
phinomene, die von den ,kleinen Seelen® nicht nachgeahmt werden kon-
nen. Man kennt die Stellen, an denen sie sich entschlossen gewissen Atti-
tiiden der groflen Theresia und zuweilen selbst des heiligen Johannes
vom Kreuz widersetzt, und damit den Karmel vom Druck einer Art Pflicht
zur Mystik befreit. Sie kimpft bis zuletzt gegen die entsetzliche Sucht ihrer
Schwestern, sie bei Lebzeiten zu kanonisieren: , Wir sagten ihr, sie sei
geduldig, sie sei heilig, sie sei schon“ (CV 1.9.6). Antwort: ,Ich empfinde
eine grofie Befriedigung nicht nur dann, wenn man mich unvollkommen
findet, sondern wenn ich mich selber so fithle.“ Oder: , Wenn man denkt,
daf wir eine kleine Heilige pflegen!“ Antwort: ,Also denn, um so besser!
Aber ich wollte, der liebe Gott wiirde es sagen® (CJ 3.9.2). Sie schlagt
alles nieder mit ihrem unverwiistlichen Humor, der die Umstehenden, die
nach Erbaulichkeit hungern, in schallendes Lachen ausbrechen 13fit. Nir-
gends werden natiirliche Werte, zum Beispiel die Liebe zu den Verwand-
ten, vergewaltigt um des Opferlebens im Karmel willen; sie weifl alles
Natiirliche zu verwandeln und emporzuheben, sie kann aber ihre Schwe-
stern zuweilen tadeln, wenn sie an irdischen Anhénglichkeiten kleben blei-
ben und die Verwandlung nicht vollziehen.

Alle ihre natiirlichen Krifte gelangen zur hochsten Entfaltung: ihre
Intelligenz wird im Lauf der kurzen Jahre immer iiberlegener, sie kann,
als Gnade Gottes, das Psalmwort auf sich anwenden: ,Ich bin kliger
geworden als die Greise, weil ich Deinen Willen gesucht habe“ (Ms C 3v),
sie besitzt ihren Mitschwestern, ihren Novizen und selbst ihrer Priorin
gegeniiber einen Scharfblick, dem keine Kleinigkeit entgeht, der aber alles
aus der Perspektive der Liebe beurteilt: zugleich unendlich nachsichtig und
fiir Gott unerbittlich fordernd. Thr Wille ist eisern, sich selber 1afit sie
nichts durch, das Kleinste zihlt, nach dem ersten Blutspucken schuftet sie
unentwegt weiter, klagt iiber nichts, noch als Sterbende halt sie stunden-
lang zitternd ein Glas, weil ihre Warterin eingeschlafen ist. Aber vor
allem sei auf ihre unerhérte sprithende Einbildungskrafl verwiesen. Wenn
ihre Gedichte formal im Zeitgeschmack gefangenbleiben—wo hitte sie
die Sprache Péguys oder Claudels hernehmen sollen? —, so ist ihr Geist
ein Springquell der treffendsten, originellsten und unvergeflichsten Bil-
der, die sie der dichterischen Kraft der beiden grofien Karmelreformatoren
nicht unterlegen sein lafit.



Hans Urs von Balthasar 136

Lassen wir ihre zahllosen Vergleiche mit Blumen, Wolken, Regen und
Tau usf. beiseite. Es gibt aber die Bilder, die ganz ihrer Phantasie und der
innersten Intuition ihrer Sendung entstammen: ,das Spielzeng®, ,der
kleine, ganz wertlose Ball, den man auf den Boden werfen, dem man Fuf}-
tritte geben, durchbohren, in einer Ecke liegenlassen oder ans Herz
driicken kann“ (Ms A 64rv), es gibt ,das kleine unscheinbare Sandkorn,
das unter den Filen der Voriibergehenden zertreten wird* (Ms C 2v,
Hingabegebet 8.9.1890), es gibt die wundervollen Symbole fiir die Gnade:
das kleine Kind, das unten an der Treppe sein Fiifichen hebt, aber die
Stufe nicht nehmen kann und dann von der Mutter, die oben steht, herauf-
geholt wird, das Bild vom Fahrstuhl, dieser neuen Erfindung, die es bei
reichen Leuten gibt, und die einem das Treppensteigen (d. h. die stufen-
weise Vervollkommnung und das Verdienstesammeln) erspart (MS C 2r),
es gibt das Bild von dem Arzt, der seinem kleinen Sohn eine Verletzung
erspart, indem er ihm einen Stein aus dem Weg raumt (so ist Therese vor
der Siinde bewahrt worden und verdankt Gott mehr als die reuige Siin-
derin) (Ms A 38r), Therese kann sich auch mit dem Reliquien-tragenden
Esel de La Fontaines vergleichen, vor dem die Leute niederknien (Ms C
19r), sie vergleicht ihre Krankheit mit einem Lotterielos, das ihr wenig-
stens eine Chance gibt, zu gewinnen (CJ 27. 5.8). Wihrend die Priorin
der grofle Malerpinsel fiir die Bildung der Novizen ist, ist Therese der
kleine Pinsel, mit dem man die unbedeutende Feinarbeit verrichtet Ms C
20rv). Berithmt geworden ist das Bild einer Passion nicht durch Kreuzes-
négel, sondern durch die téglichen Nadelstiche (L 117). Die Kranke ver-
gleicht sich mit einem halb erloschenen Limpchen, an dem man immerhin
eine Kerze anziinden kann und mit der Kerze tausend andere entziinden,
ja die Welt in Brand setzen kann (CJ 15,7.5). Von den vielen Bildern,
die ihr noch im Todesleiden einfallen, soll unten die Rede sein.

2. Kindheit und Passion

Therese hat die beiden Extreme des Lebens Jesu zu ihrer Devise; von bei-
den gleichzeitig her erschliefit sich ihr das Mysterium des Gottmenschen.
Beide offenbaren zusammen die gleiche Grundhaltung des Sohnes gegen-
tiber dem Vater und den Menschen: Wehrlosigkeit, Uberlassenheit, Ver-
letzbarkeit.

Therese hat sich den Namen ,vom Kinde Jesu* heimlich gewiinscht und
ihn, ohne darum gebeten zu haben, erhalten. Sie hat genaue, umfassende
Beschreibungen dessen gegeben, was sie unter Kindsein versteht: ,Sein
Nichts anerkennen, alles von Gott erwarten, sich um nichts sorgen, keine
Schitze (Verdienste) fiir sich ansammeln, sich keine Tugenden zuschreiben,



Aktualitiit von Lisieux 137

sich durch seine Fehler nicht entmutigen lassen usf.“ (CJ 6. 8. 8). Letztlich
ist es das Mysterium einer vollkommenen unreflektierten Selbstpreisgabe
an den Gott, von dem man sich, wie das Kind vom Vater, unendlich geliebt
weifl. Man sieht: ein solches Ideal reinen, vertrauenden Von-sich-weg-
Lebens ist einzig christlich moglich (der Gegensatz zu Zen- und Yoga-
iibungen ist evident), im Geheimnis des ewigen Sohnes Gottes, der ein
Menschenkind wird. Und nur aufgrund seines absoluten Vertrauens auf
den Vater kann dieser ihm die Passion zumuten: alle Gaben des Vaters,
auch die schmerzlichsten, glausamsten, unbegreiflichsten sind gut, weil ein
Vater seinem Kind nur gute Gaben schenken kann. Nur weil der Sohn
Gottes immer Kind des Vaters bleibt, wird die Erlosung der Menschheit
iiberhaupt méglich. Therese hat die Einheit von Kindheit und Passion
genau gesehen; so kann sie von Is 53 (den Worten iiber den leidenden
Gottesknecht) sagen: ,Diese Worte des Isaias sind zur Grundlage meiner
ganzen Frommigkeit geworden“ (CJ 5. 8.9). In ihrem , Traum des Jesus-
kindes“ 14t sie Kindheit und Passion sich ineinander spiegeln: das Kind
sicht im Traum sein eigenes entstelltes Antlitz und lachelt ihm zu (L 252).
Das Kind ist das ewige Subjekt, die Passion ist ein thm zugelegtes Attribut,
sie ist vom Kindsein aus zu verstehen, nicht umgekehrt.

Kindsein heift fiir Therese weiterhin die unmittelbare, fraglose Einheit
von restloser, vertrauensvoller Bereitschaft und von ebenso fragloser
Sicherheit, alle Wiinsche anmelden zu diirfen. Diese Identitdt im Kind
von Fiigsamkeit und Ungeniertheit ist ein wundervolles Spiegelbild fiir
das trinitarische Mysterium des Verhiltnisses zwischen Jesus und dem
Vater. Therese kann es nicht leiden, wenn man vor Gott ,Respekt® hat
(CJ 5.7.8). Sie will in der gleichen Familiaritit mit Gott leben, wie der
Sohn mit dem Vater, was voraussetzt, dafl man kindlich alles von Gott
entgegennimmt. Gott soll sie nicht schonen: die Muttergottes soll ihm
ausrichten: ,,Sag ihm, er soll keine Umstinde mit mir machen® (CJ 10. 6).
Somit auf der einen Seite eine Indifferenz, die bis ins Extreme getrieben
wird: ,Ich begehre nicht mehr zu sterben als zu leben; das heifit: wenn
ich wihlen sollte, so wiirde ich lieber sterben, aber weil der liebe Gott fiir
mich wihlt, so will ich das lieber, was Er will® (C] 27. 5. 4). Dasselbe in
hundert Varianten. ,Ja mein Gott, ich will wirklich alles“ (CJ 29.9.11),
und wihrend sie als Kind iibermiitig gesagt hatte: ,Ich wiahle alles®, sagt
jetzt die Kranke: ,Ich wihle nichts“ (CJ 14. 9. 8). Sie bittet Maria, nachts
nicht husten zu miissen, um Céline nicht zu wecken, ,,Aber ich habe hinzu-
gefiigt: wenn Du es nicht tust, so werde ich Dich noch mehr lieben®
(CJ 15.8.4). Schliefllich: ,Der Liebe Gott hat mich immer das wiinschen
lassen, was er mir geben wollte“ (CJ 13.7.15). So gelangt sie, vor lauter
Indifferenz, an den Punkt, wo Gott ,ne sait plus comment faire avec moi®,



Hans Urs von Balthasar 138

»nicht mehr weifl, wie er es mit mir anstellen soll“ (CJ 6. 7. 8), wihrend
Therese sehr wohl weif}, wie man ihn ,nehmen® muf}: ,C’est comme cela
que j’ai pris le bon Dieu“ (CJ 4.9.1). Hier kehrt das Verhiltnis sich um:
Die andere Seite der kindlichen Hingabe ist die Zuversicht ohne Grenzen;
kaum ein Wort erscheint 6fter bei Therese als ,audace“: Kiihnheit, Wage-
mut. ,Vertrauend bis zur Kithnheit auf seine Vatergiite“ (NV 3. 8. 5b),
»verwegener Wunsch®, ,tollkithnes Vertrauen“ (Ms A 81v; Ms B 4r). ,Ist
das Verwegenheit? Doch nein, seit langem hast Du mir erlaubt, wagemutig
mit dir zu sein“ (Ms C 34r). Sie kann, indem sie beide Aspekte verbindet,
von einer ,gewagten Hingabe® (téméraire abandon Ms B 4v) sprechen.
Wenn man diese Dialektik durch das Bild der Kindlichkeit hindurch
betrachtet, scheint sie ganz einfach. Im Ernst des christlichen Lebens aber
verliert sie sich in den Tiefen des dreieinigen Geheimnisses: die vollkom-
mene Hingabe des Sohnes an den Willen des Vaters ist vollig eins mit dem
Willen des Sohnes, der immer vom Vater erhért wird (Jo 11,42; 17, 24).
Auf diesem theologischen Gipfel ist es unméglich, nicht wenigstens kurz
von einigen Gefahren zu sprechen, die Therese bedroht und ihre Durch-
sichtigkeit zeitweise getriibt haben, ohne sie freilich endgiiltig zu gefihr-
den. Thr Kind-Ideal forderte eine vollige Unbefangenheit, ohne jede
Reflexion auf sich selbst, auf das Auergewéhnliche ihrer Erwihlung. Ein
erstes Ungliick geschieht, da die Zehnjdhrige durch das Licheln der
Marienstatue geheilt wird und genau weif}, daf sie iiber diese Gnade nicht
sprechen darf. ,Ah, dachte ich . .. nie werde ich es jemandem sagen, denn
sonst wiirde mein Gliick verschwinden“ (Ms A 80r). Aber schon haben die
Schwestern etwas erraten, sie lassen der Kleinen keine Ruhe, bis sie nach-
gibt; dann wird das Ganze im Sprechzimmer des Karmel breitgetreten.
Therese wird ausgefragt, wie die Muttergottes ausgesehen habe, ob sie das
Jesuskind bei sich hatte usf. Sie wird fortan auf den Sockel einer ,,miracu-
lée“ gestellt, sie hat ohne ihre Schuld einen Teil ihrer naiven Unmittel-
barkeit verloren. Nicht minder folgenreich war der zweite Fehler: P. Pi-
chon SJ erklirt ihr in der Beichte mit grofiter Feierlichkeit, ,,nie haben Sie
eine einzige Todstinde begangen® (Ms A 70r). Aber aus allen Auflerungen
Thereses, besonders aus ihren Gedichten, die vom Wettstreit zwischen
Lilie und Rose, Liebe der unsiindigen und Liebe der siindigen Seele han-
deln, wird klar, daf} sie diesen Anspruch so verstanden hat, als hitte sie
nie gesiindigt. Der Begriff 1aflliche Siinde taucht bei ihr nirgends auf.
Und wéhrend Mére Agnés in den offiziellen ,Novissima Verba“ formu-
liert: ,Man kénnte meinen, ich hitte deshalb ein so grofies Vertrauen, weil
ich vor der Todsiinde bewahrt worden bin . . ., steht im Carnet Jaune, in
den Carnets Verts und im Procés de ’Ordinaire zu lesen: ,Man konnte
meinen, ich hitte deshalb ein so grofles Vertrauen, weil ich nicht gesiindigt



APktualitiit von Lisieux 139

habe“ (CJ 11.7. 6). Daher die fast uniibersteiglichen Schwierigkeiten — die
aber zuletzt doch iiberstiegen worden sind — als es darum ging, sich ,,an die
Tafel der Sinder zu setzen“ und in der nicht mehr unterscheidenden
»Gemeinschaft der Heiligen“ die gemeinsame Siinde zu bekennen. — Wir
sprachen schon von der dritten Gefahr: bei Lebzeiten durch die Schwestern
kanonisiert zu werden. Dieser Gefahr ist Therese fast ganz entgangen, sie
war tber solche Anfechtungen hinaus. Sie antwortet nur noch mit iber-
legenem Humor. Aber auch hier die bestindige Notigung, sich selbst ein-
zuschitzen, iiber sich selbst zu reflektieren, ein durchgehender Zug, der ihr
bis zuletzt anhaftet, und der vielleicht verhindert hat, daf} sie von Gott in
die eigentliche dunkle Nacht eingefithrt werden konnte. Am Todestag,
mitten in der Agonie kann sie noch feststellen: , Ja, ich habe die Demut
des Herzens verstanden . . . Mir scheint, daf} ich demiitig bin® (CJ 30.9).
Und wie seltsam ist das Bediirfnis, ihr Spiegelbild einzupridgen. , Warum
blicken Sie denn so aufmerksam auf den Grund dieses Kelches?“ ,Weil
ich mich darin widerspiegele. Als ich Sakristanin war, tat ich das gern. Es
freute mich, wenn ich mir sagen konnte: meine Ziige haben sich dort gespie-
gelt, wo das Blut Jesu geruht hat . . . Wie oft habe ich daran gedacht, daf§
sich in Rom mein Gesicht in den Augen des Heiligen Vaters ausgeprigt
hat“ (C]J 10.9).

3. Theologie der Hoffnung

Wenn die Theologie der Kindheit und die des Leidens deshalb so aktuell
ist, weil wir beides am liebsten aus unserem Jesusbild ausklammern méch-
ten, so ist es Thereses Theologie der Hoffnung darum, weil sie unsere zahl-
reichen Ansitze zu einer solchen richtigstellt. Fiir sie geht Theologie der
Hoffnung weder von dem Bediirfnis aus, den jetzigen , Weltzustand“ zu
verindern, noch ist sie die laue Erwartung, dafl schluflendlich die Rech-
nung zwischen Gott und Mensch doch wird aufgehen miissen. Sie ist fiir
Therese vielmehr die genaue Fortsetzung ihrer ,audace téméraire®, die
nur zusammen mit ihrer absoluten Indifferenz, ja mehr noch: mit ihrer
absoluten Bereitschaft, jeden noch so schwierigen und harten Willen Got-
tes zu tun, bestehen kann. ,Mein besonderer Wahnsinn ist es, zu hoffen®
(Ms 5v). Konkret gesprochen: Therese hofft fir die Siinder, sie hofft ver-
messentlich fiir alle Siinder, und zwar im Mafle als sie fiir die Stnder
einzustehen, zu zahlen bereit ist. Die Entschrankung des Horizontes der
Hoffnung ereignet sich proportional zur Entschrinkung ihrer brautlich-
kirchlichen Bereitschaft, sie ist eigentlich Hoffnung der Kirche als Imma-
culata, und nur aufgrund der Communio Sanctorum Hoffnung, an der alle
teilhaben diirfen. ,Meine Hoffnungen rithren ans Unendliche® (Ms B 2v).



Hans Urs von Balthasar 140

Seit Augustin spétestens ist in der offiziellen Theologie des Westens eine
grenzenlose Hoffnung durch die angebliche Sicherheit blockiert, daf} eine
Anzahl Menschen verdammt werden, und noch fataler durch eine systema-
tisch ausgebaute Lehre von der doppelten Pridestination. Es ist aber
bedeutsam, dafl seit dem Mittelalter und bis in die Neuzeit hinein ein
ganzer Zug heiliger Frauen still gegen diese Minnertheologie protestiert,
und aus der Kiihnheit des Herzens und einem unmittelbaren Zugang zum
Heilsmysterium eine grenzenlose Hoffnung kennt. Nur die gréfiten Namen
seien genannt: Hildegard, Gertrud, Mechtild von Hackeborn, Mechthild
von Magdeburg, die wunderbare Lady Julian of Norwich, Caterina von
Siena, denen wohl auch Caterina von Genua, Marie de 'Incarnation und
Madame Guyon beigezihlt werden diirfen. Die Theologie der Frauen ist
von der Zunft nie ernstgenommen und integriert worden; dies miifite aber
endlich, nach der Botschaft von Lisieux, beim heutigen Neubau der Dog-
matik geschehen. Dabei wire freilich zu beachten, dafl Therese so wenig
wie die fritheren die ganze Tiefe des Problems der Verdammnis und der
Geredhtigkeit Gottes hat ausschépfen kénnen, dies lag noch nicht in ihrer
Sendung, das Entscheidende wird hier Adrienne von Speyr zeigen. Therese
hat in einem groflen Schwung des Herzens die Entdeckung gemadcht, daf§
Gottes Liebe nicht durch seine Gerechtigkeit eingeschrinkt werden kann
(ein Gedanke, den wir schon bei Anselm finden, der hierin Augustinus
radikalisiert), ,Die Gerechtigkeit selbst erscheint mir als mit Liebe beklei-
det® (Ms A 83r). Ja noch mehr: die Liebe Gottes ist es, die von den Siin-
dern verkannt, von den meisten Christen, sogar von Priestern und Ordens-
leuten (CJ 7.8.2), vergessen wird, sie ist es, die der Trostung am meisten
bedarf, und so opfert sich Therese am Dreifaltigkeitsfest 1895 der barm-
herzigen Liebe als Ganzbrandopfer. Aus dieser Hingabe und diesem Ver-
zehrtwerden heraus kann sie Worte sprechen wie die folgenden: ,Glauben
Sie an die Wahrheit meiner Worte: man kann niemals zuviel Vertrauen
auf den lieben Gott haben, der so michtig und so barmherzig ist. Man
erhilt von ihm soviel, als man erhofft“?*. Auch kennt Therese das Wort
des Herrn an die hl. Mechthild: ,Ich sage dir in Wahrheit, daf§ es mir eine
grofle Freude macht, wenn die Menschen grofie Dinge von mir erwarten.
So grof auch ihr Glaube und ihre Kithnheit sein mégen, ich werde sie doch
weit tiber thr Verdienst hinaus beschenken. Es ist in der Tat unmoglich,
dafl der Mensch das nicht empfangen sollte, was er von meiner Macht und
von meiner Barmherzigkeit geglaubt und erhofft hat“1.. Therese sagt das

1® Im Nachtragskapitel 12 der fritheren Ausgabe der ,Gesdhidhte einer Seele*.
1t 2. Summarium des Selig- und Heiligsprechungsprozesses, zit. nach I. F. Gérres, ,,Das
verborgene Antlitz“ (1944) 856.



Aktualitdt von Lisieux 141

bis zuletzt: ,Meine Entschuldigung ist, daf ich ein Kind bin, Kinder iiber-
legen nicht die Tragweite ithrer Worte.“ Und schliefllich ist sie ,das Kind
der Kirche, und die Kirche ist Kénigin, weil sie Deine Braut ist“: wie sollten
also die koniglichen Eltern die Wiinsche ihres Kindes nicht erfillen (Ms B
3v)? Ist solche Hoffnung nicht blind? Therese ist bereit, das anzuerkennen:
»Es ist meine blinde Hoffnung auf seine Barmherzigkeit“ (L 341). Sie
nimmt auch die paulinische Wendung fir sich in Beschlag: ,Ich lief} nicht
ab, gegen alle Hoffnung zu hoffen“ (Ms A 64v).

Es ist unerldfilich, diese Hoffnung genau dort zu situieren, wo Therese
dem Herrn begegnet: in der Kindheit und in der Passion. Das heifit in der
vollen Ungeschiitztheit der gottlichen, geschmihten, vergessenen Liebe,
der man nicht anders als in der Ungeschiitztheit des eigenen Herzens
begegnet. Das ist die eigentlich karmelitanische Berufung: an den Ort zu
treten, wo Weltsiinde und leidende Liebe Gottes aufeinander prallen. Nach
einem Zitat von Is 53: ,Auch ich begehrte, ohne Glanz, ohne Schénheit
zu sein, einsam den Wein in der Kelter zu treten, unbekannt von jeder
Kreatur (NV 119). Hier wird das schwache Kind zur starken Jungfrau,
zur Schwester ihrer geliebten Jeanne d’Arc, deren Verbrennungstod sie
ausdriicklich - geistig, aber real — mitzuvollziehen gewiinscht hat'2.

Therese lockt mit ihrer , Verwegenheit“ das Feuer Gottes wie ein Blitz-
ableiter auf sich herab: ,Damit die Liebe voll befriedigt sei, muf sie sich
erniedrigen, sich erniedrigen bis zum Nichts und dieses Nichts in loderndes
Feuer verwandeln“ (Ms B 32). Wenn sie nun langsam, stetig, unerbittlich
verbrannt wird, in einem Leiden, dessen Fiirchterlichkeit erst die neuen
Dokumente enthiillen, so zahlt sie damit — sie weild es — fiir ihre vermessene
Hoffnung. Sie ist entschlossen, von diesem ,mit Bitternissen gedeckten
Tisch® der Stunder, deren seelische Finsternis sie teilt, ,nicht aufzustehen
vor dem von Dir bezeichneten Tag“ (Ms C 5v). Wieder iiberstromt sie von
Bildern, um ihren Zustand zu schildern: sie kommt sich vor wie wandernd
in einem halbdunklen unterirdischen Gang; ob sie weiterkommt, wohin sie
gelangt, weifl sie nicht (Ms C 5r, Briefe). Sie ist der Ddumling, der auf dem
Weg alle seine Schitze verliert (Ms A 72, CJ 2. 9. 4), das auf dem Bahn-
steig stehengelassene Kind, an dem die Ziige vorbeisausen, und keiner
nimmt es mit (CJ 9. 6. 5), sie ist Robinson auf seiner Insel, dem man ein

12 Als sie die von ihr gedichiete Jeanne-d’Arc-Szene vor der Kommunitit auffithrte (ihre
schonsten Fotos stammen von dieser Auffithrung, bei der sie sich ganz mit ihrer Heldin
identifizierte), wire sie durch ein Versehen beinahe auf dem Scheiterhaufen verbrannt.
»,Unsere Mutter (Mére Marie de Gonzague) befahl ihr, sich nicht zu rithren, wihrend man
sich bemiihte, das Feuer um sie her zu l6schen. Sie blieb gelassen und unbeweglich inmitten
der Gefahr, sie opfere Gott ihr Leben auf, wie sie nachher sagte®, Sceur Geneviéve,
Procés Apostolique 1008. Vgl. das schéne Buch von Guy Gaucher, La Passion de Thérése
de Lisieux, Cerf-Desclée de Brouwer, Paris 1972, 49.



Hans Urs von Balthasar 142

Schiff ansagt, das aber nie kommt (CJ 6. 8. 2), das Kind, dem man ein Stiick
Kuchen hinstreckt, und wenn es danach greifen will, zieht die Hand sich
zuriick (CJ 21/26. 5. 2), der Vogel, der flichen mdchte, aber von einem Fa-
den festgehalten wird (CJ 5. 8. 2), der miide Wanderer, der am Ende seines
Weges zusammenbricht (CJ 15. 9. 2), das iiber den Stickrahmen zum Plat-
zen gespannte Tuch, aber niemand kommt, um es zu besticken (C]J 13. 6).
Der Leuchtturm, der in der Nacht den himmlischen Hafen zu bezeichnen
schien, hat zu leuchten aufgehort (CJ 15. 6. 1). Sie mufl die Glaubenszwei-
fel der lauen Christen, die inneren Verzweiflungen der Atheisten miterle-
ben, sie muf} die Anfechtung dulden, dafl mit dem Tod alles aus ist und sie
»in die noch tiefere Nacht des Nichts versinkt“ (Ms C 6v). Sie sieht das
Gottliche nicht mehr, ,eine Mauer erhebt sich bis zum Himmel und ver-
deckt das gestirnte Firmament“ (Ms C 7v). Und sie méchte endlich sterben
und kann nicht. Ein wundervolles Bild driickt es aus und schliefit noch ein-
mal die fritheren Gleichnisse fiir die Gnade mit ein: ,Ich komme mir vor
wie an einem Festmast (wo zuoberst der Preis winkt), immer wieder gleite
ich hinunter, aber auf einmal werde ich droben sein“ (C] 8. 7. 7). Hat sie in
diesem Dunkel die Hoffnung verloren? Sie hat sie behalten, aber wie etwas,
das unwirksam geworden ist: sie hat die Kraft der Hoffnung andern — un-
endlich vielen, ihrer immer wachsenden Familie — abgegeben.

Therese ist wohl die fréhlichste Heilige, die wir kennen. Sie zeigt, wie
spannend und bezaubernd es ist, in der Intimitat Gottes zu leben. Alles Fei-
erliche war ihr zuwider, und sie hat in ihrer schelmischen Art die Kritik nicht
gescheut. Nah bei Gott leben hief fiir sie: mit seinem Sohn zusammen fiir
die Welt leiden wollen. Therese ist die Widerlegung von Christofer Frys
»1The Lady’s not for burning“. Die Dame ist fiirs Brennen. Alles an ihr
steht in Flammen: Gottesliebe, Nichstenliebe, Kirchenliebe, Weltliebe. Sie
ist das Kind, das mit dem Feuer spielt. Sie hat das Fiirchten nicht gelernt.
Sie hat vielmehr Freude am Abenteuer, und Gott zu lieben, und mit Gott
die Welt zu lieben, erscheint ihr als das tollste Abenteuer. Sie ist im hoch-
sten Maf} antibourgeoise. Wir Spiefibiirger haben aus dem Christentum
eine komplizierte, sauertopfische, unzeitgemifle Sache gemacht. Wir sind
offenbar zu alt. Gott ist ewig jung und braucht Jugend, die sein Tempera-
ment und seinen Humor ausstrahlt. Lisieux ist sehr aktuell.





