
EINÜBUNG UND WEISUNG 

Schriftworte zum Ostergeheimnis 

Für Menschen von heute interpretiert 

Wie alle Geheimnisse des Glaubens, ist auch das zentrale Ereignis im Leben 
Jesu von Tod und Auferstehung für die jeweilige Aufnahme bei den Menschen, 
den Glaubenden, einem Wandel unterworfen. Je nach der geschichtlichen Stunde 
und der Situation des einzelnen wird bald dieses, bald jenes Moment des Geheim- 
nisses in besonderer Weise hervorgehoben. Wo lebendiger Glaube am Werk ist, 
wird der Zugang zu Jesu Auferstehung von einer bestimmten Sicht, bestimmten 
Fragestellungen, Anliegen, Nöten und Erwartungen geprägt, wie sie sich aus 
einer Zeit und aus einem Menschenleben ergeben. Wie sieht der Gläubige heute 
das Ostergeheimnis, wie naht er sich ihm im Glauben und im Gebet (nicht im kri- 
tischen Denken, aus kritisch-exegetischer Sicht), wie spricht es ihn an? Wir versu- 
chen es an einigen Beispielen zu zeigen. 

1. •Ihr sucht Jesus von Nazaret, den Gekreuzigten. Er wurde auferweckt. 
Er ist nicht hier" (Mk 16, 6). 

Von den Frauen ist die Rede, die sich nach der Sabbatruhe •in aller Frühe" auf- 
gemacht hatten, um Jesu toten Leib zu salben. Ihr • an sich unsinniges - Vorhaben 
war nur der Anlaß, um Ihn zu suchen und bei Ihm zu sein. Noch der Tote ruft für 
sie seine Nähe herauf. 

Suchen sie wirklich den Gekreuzigten, wie der Engel ihnen sagt? Oder möchten 
sie nicht vielmehr das schreckliche Ende Jesu, auf den sie all ihre Hoffnungen 
gesetzt hatten, ungeschehen machen, aus ihrer Erinnerung auslöschen? Hoffen sie 
nicht wider alle Hoffnung immer noch auf einen guten Ausgang, auch wenn sie 
nicht wissen, wie dieser aussehen soll? 

Den Gekreuzigten suchen, hieße, zu dem, was geschehen ist, ja sagen, sich mit 
ihm einverstanden erklären, wie Jesus selbst es getan, wenn er sprach: •Nicht, 
was ich will, sondern was du willst" (Mk 14, 36). Nur so würde der Blick frei, 
um zu erkennen: •Mußte nicht der Messias all das erleiden und so in seine Herr- 
lichkeit eintreten?" (Lk 24, 26). Solches Einverständnis bliebe aber nicht bei der 
Erkenntnis stehen, sondern veränderte das Leben von Grund auf. 

Soweit sind die Frauen aber noch nicht. Darum mißverstehen sie das Wort 
des Engels. Sie hören aus ihm nur: •Er ist weggenommen worden, er ist nicht hier. 
Seht den Ort, wo sie ihn hingelegt hatten." Andererseits stehen sie unter dem 
Eindruck, von einem Höheren angerufen zu sein, über sich hinaus zu müssen, in 
einen offenen Horizont hinein, in eine unbekannte Welt, in der das Hiesige kein 
Maßstab und keine Stütze mehr ist. Zwischen diesen beiden Erfahrungen werden 



Einübung und Weisung 144 

sie hin- und hergerissen. Das macht Angst und Schrecken, denen sie durch Flucht 
zu entkommen suchen. 

Hier schließt das Markusevangelium. Nur die Verheißung des Engels: •Er geht 
euch voraus ... Ihr werdet ihn sehen" (Mk 16, 7) hält die Zukunft offen. 

Wird damit nicht eine ähnliche Erfahrung vieler heutiger Christen festgehal- 
ten? Wieviele Vorstellungen von einer Kirche, die Christi weltumspannendes 
Königtum zu repräsentieren schien, wieviele Hoffnungen auf sie angesichts einer 
wachsenden Ungesichertheit müssen zu Grabe getragen werden. Scheint nicht 
auch ihr der Herr genommen zu sein? Der durch den Eindruck des Nachgebens 
der Fundamente kirchlichen Glaubens entstehende Leerraum macht Angst, vor 
der die einen in die Klage fliehen, in die Anklage und Verbitterung, andere in 
noch festere Normen oder einen Aktivismus. 

Aber die gleiche Angst reißt aus der Täuschung heraus, die Kirche mit dem 
Reich Gottes gleichzusetzen, macht wach dafür, das Hiesige auf sein göttliches 
Geheimnis hin offen zu halten, und gibt damit die Chance einer ganz neuen 
Begegnung mit dem Auferweckten und Erhöhten. Nur eines ist gefordert: ja zu 
sagen zu den Glaubensprüfungen und -enttäuschungen der gegenwärtigen Zeit, 
und das heißt: ein Bekenntnis abzulegen zum bleibenden Ereignis der Passion 
und des Todes Jesu Christi, des Retters der Welt, das jede geschichtliche Stunde 
bestimmt. Mitten im leeren Grab und nur im Grab der Vorstellungen von einer 
Erfolgskirche ist der zu unvergänglichem Leben erweckte Herr dem Glaubenden 
nahe, hat die österliche Feier einen Sinn, der alle Vergeblichkeit und Enttäu- 
schung einholt und zunichte macht. 

2. •Wer gestorben ist, ist frei geworden von der Sünde" (Rom 6, 7) 

Das Wort steht im sogen. Taufkapitel des Römerbriefes. Paulus sieht die Taufe 
in engstem Zusammenhang mit dem zentralen Heilsereignis von Tod und Auf- 
erstehung Christi. Sie schenkt dem Glaubenden im Zeichen und durch Vermitt- 
lung des Zeichens Gemeinschaft mit diesem Ereignis. 

Dabei ist aber das in der Taufe wirksam werdende Zeichen zunächst nur Hin- 
weis auf Jesu Tod: •begraben durch die Taufe auf den Tod", heißt es in Vers 3, 
•vereinigt mit der Gestalt seines (Christi) Todes", in Vers 4; der Apostel hat 
wohl den Ritus des Untertauchens vor Augen. Das Zusammenwachsen, die 
Gemeinschaft, die Vereinigung •mit der Gestalt seiner Auferstehung" (Vers 5), 
die endgültige Vollendung des Heils, steht noch aus. •Wir glauben", heißt es 
in Vers 8, daß •wir mit ihm (endgültig) leben werden." 

Da aber die Vereinigung mit der Gestalt seines Todes Gemeinschaft mit dem 
Ereignis von Christi Heilstod selbst mit sich bringt, hat der Getaufte auch schon, 
wenigstens angeldhaft, an der Auferstehung Christi teil (vgl. Eph 2, 6). Er ist 
schon der Macht der Sünde entrissen (Vers 6), •ist (schon) frei geworden von der 
Sünde" (Vers 7), •lebt (schon) für Gott in Christus Jesus" (Vers 11). Darum die 
Mahnung des Apostels, fortan •in der neuen Wirklichkeit (zu) leben" (Vers 4), 
nicht mehr •Sklaven der Sünde (zu) bleiben" (Vers 6). 



Einübung und Weisung 145 

Damit ist der Zustand des Getauften vom Schon und zugleich Noch-Nicht 
gekennzeichnet. Einmal in die Gestalt des Todes Jesu eingegangen, hat er schon 
das Leben in der Auferstehung gewonnen, aber eben dieses Leben kann nur 
gelebt werden in ständiger Erinnerung an Jesu Heilstat, im Mitgekreuzigtsein 
mit Christus, mitten in den Mühsalen und Vergeblichkeiten, den Kreuzigungen 
des hiesigen Lebens. Er ist in der Taufe durch den gekreuzigten Christus schon 
•zur Freiheit (des Lebens in der Auferstehung) befreit" worden (Gal 5, 1), aber 
diese Freiheit wird sich nur in ständigem Ringen in Taten der Freiheit erweisen; 
die (endgültige) •Gestalt" der Freiheit steht noch aus. 

Bleiben wir bei letzterem, bei der Freiheit des Christen zwischen dem Schon 
und dem Noch-Nicht. Paulus nennt sie an unserer Stelle eine •Freiheit von 
Sünde". Er sieht die Sünde als eine Macht, die über den Menschen herrscht: als 
Begierde, als Götter und Mächte dieser Welt. Der Bann ihrer Verlockung ist 
gebrochen. Die Freiheit von ihnen hat zur Folge eine Freiheit von sich selbst, von 
seinem selbstsüchtigen Ich, seiner Selbst-Gefälligkeit und Selbst-Mächtigkeit. 
Wer an Christi Auferstehung teil hat, wer seinen Geist besitzt, •gehört nicht 
mehr sich selbst" (1 Kor 6, 19). 

In diesem Freisein von den Mächten und Gewalten, von sich selbst wurzelt 
zugleich die Freiheit für Gott, für den Herrn, für die Mitmenschen. Hier erweist 
sich die Freiheit als Mut, Tapferkeit, Wagnis, im Durchhalten und Ertragen von 
Verwunderungen, im Aufsichnehmen von Mühe und Vergeblichkeit. Hier gilt 
es - über Paulus hinaus - auch für die soziale Freiheit des anderen zu kämpfen, 
wenn ihre Verhinderung durch inhumane Zwänge auf Unrecht zurückgeht und 
den Menschen von sich entfremdet, nicht zu seinem eigentlichen Selbst kommen 
läßt. 

Ostern ist das Fest der Befreiung, seine Botschaft eine Ansage der Freiheit. 
Diese Botschaft wird nur dann wirksam ausgerichtet, wenn Christen diese Freiheit 
ausstrahlen, wenn christliche Gemeinden und Gemeinschaften das Zeugnis der 
Freiheit geben, wenn die Kirche in Lehre und Leben zur Freiheit hinführt und 
für eine gerechte Freiheit kämpft. 

3. •Ihr seid Zeugen dafür" (Lk 24, 48) 

Das Wort ist zu den Jüngern gesprochen, die am Abend des Ostertages in Jeru- 
salem versammelt waren. Jesus hatte sich ihnen gezeigt: •Seht an meinen Händen 
und Füßen, daß ich selbst es bin" (Vers 39). Er hatte •vor ihren Augen (für ihre 
Erfahrung) gegessen" und ihnen die Schrift erschlossen, ein Verstehen der Ereig- 
nisse der letzten Tage geschenkt. Zum Schluß dann: •Ihr seid Zeugen dafür." 

Was unter •Zeugen" zu verstehen ist, sagt die Apg 1, 21 f: •So muß denn 
einer von den Männern, die in der ganzen Zeit mit uns zusammen waren, da der 
Herr bei uns ein- und ausging - von der Taufe des Johannes an bis zu dem Tage, 
an dem er von uns weg aufgenommen wurde -, einer von ihnen muß mit uns 
Zeuge seiner Auferstehung werden." Gemeint sind also Augen- und Ohren- 
zeugen, ähnlich wie bei jedem anderen historischen Ereignis, und doch wieder 



Einübung und Weisung 146 

in einem viel tieferen Sinn: es ist das Zeugnis des Glaubens gefordert; Glaubens- 
zeugen sehen anders und mehr. 

Ist solches •Doppel"-zeugnis aber nicht auf die Apostel und Jünger des histori- 
schen Jesus (und - aufgrund einer einzigartigen Erscheinung - auf Paulus) 
beschränkt, auf die •von Gott vorbestimmten Zeugen" (Apg 10, 41)? Selbst die 
Auferstehung Jesu war doch noch in dem Sinn ein historisches Ereignis, als sie in 
aktiver Weise (den Jüngern widerfuhren die Erscheinungen) in die raum-zeit- 
liche Erfahrungswelt der ersten Jünger hineinwirkte. Kann sie darum von uns 
Späteren noch so bezeugt werden, wie es die Männer konnten, die •von Anfang 
an dabei waren, von der Taufe Jesu bis zu seiner Himmelfahrt?" 

Dennoch kommt dem Aufruf Jesu zur Zeugenschaft für seinen Tod und seine 
Auferstehung - ähnlich wie der Berufung zu Nachfolge und Jüngerschaft - eine 
bleibende, für alle Christen gültige Bedeutung zu. Nicht zugunsten einer rein 
geistigen, glaubensmäßigen Sublimierung des ursprünglich historisch Gemein- 
ten. Wer als Glaubender Zeugnis ablegt für das einmalige Christusereignis, 
bezeugt damit zugleich das fortdauernde Hineinwirken dieses Ereignisses in die 
Geschichte, in das Hier und Heute des eigenen Lebens und des Lebens der Kirche. 

Nur eines ist dafür verlangt; das allerdings ist unersetzlich: Der Zeuge Jesu, 
seines Todes und seiner Auferstehung im Sinne des Herrenwortes: •Ihr seid 
Zeugen dafür" muß •dabei gewesen" sein und so zu einem •Augen- und Ohren- 
zeugen" werden. Er darf die Mysterien des Lebens Jesu nicht nur in Gebet und 
Meditation in sich aufnehmen, mit ihnen in Geist und Sinn verbunden sein. Er 
muß sich vielmehr in der Wirklichkeit des Alltags auf sie einlassen. Nur wer 
Christus im Gang seines Lebens anwesend und wirksam weiß, ihn auch in den 
•Todes"-schicksalen seines Lebens wiederfindet, wird auch dem Auferstandenen 
begegnen, der sich nicht nur innerlich, in der Erfahrung von Freiheit, Friede und 
Freude, ankündigt, sondern immer wieder eine Lebenswende herbeiführt, den 
richtigen Weg finden läßt. 

Die hier angedeuteten Voraussetzungen für das österliche Christuszeugnis wer- 
den erst ganz wirksam in der Kirche: in der Gemeinde von Brüdern, in Gruppen 
und Gemeinschaften, die im Glauben ihren Existenzgrund haben und Christus 
als ihre Mitte betrachten. In der Kirche vor allem muß vernommen werden, was 
Jesus am Osterabend der ersten Jüngergemeinde sagte: •Ihr seid Zeugen dafür." 
Nur so wiederholt sich immer von neuem, was in der Apostelgeschichte (4, 33) 
zu lesen ist: •Mit großer Macht gaben die Apostel Zeugnis von der Auferstehung 
des Herrn Jesus, und große Gnade ruhte auf ihnen allen."       Friedrich Wulf SJ 




