EINUBUNG UND WEISUNG

Schriftworte zum Ostergeheimnis

Fir Menschen voun heute interpretiert

Wie alle Geheimnisse des Glaubens, ist auch das zentrale Ereignis im Leben
Jesu von Tod und Auferstehung fir die jeweilige Aufnahme bei den Menschen,
den Glaubenden, einem Wandel unterworfen. Je nach der geschichtlichen Stunde
und der Situation des einzelnen wird bald dieses, bald jenes Moment des Geheim-
nisses in besonderer Weise hervorgehoben. Wo lebendiger Glaube am Werk ist,
wird der Zugang zu Jesu Auferstehung von einer bestimmten Sicht, bestimmten
Fragestellungen, Anliegen, Noten und Erwartungen gepragt, wie sie sich aus
einer Zeit und aus einem Menschenleben ergeben. Wie sieht der Glaubige heute
das Ostergeheimnis, wie naht er sich ihm im Glauben und im Gebet (nicht im kri-
tischen Denken, aus kritisch-exegetischer Sicht), wie spricht es ihn an? Wir versu-
chen es an einigen Beispielen zu zeigen.

1. ,1hr sucht Jesus von Nazaret, den Gekreuzigten. Er wurde auferwedkt.
Er ist nicht hier“ (MF 16, 6).

Von den Frauen ist die Rede, die sich nach der Sabbatruhe ,in aller Frithe® auf-
gemacht hatten, um Jesu toten Leib zu salben. Thr — an sich unsinniges — Vorhaben
war nur der Anlaf}, um Ihn zu suchen und bei Thm zu sein. Noch der Tote ruft fiir
sie seine Nihe herauf.

Suchen sie wirklich den Gekreuzigten, wie der Engel ihnen sagt? Oder méchten
sie nicht vielmehr das schreckliche Ende Jesu, auf den sie all ihre Hoffnungen
gesetzt hatten, ungeschehen machen, aus ihrer Erinnerung ausloschen? Hoffen sie
nicht wider alle Hoffnung immer noch auf einen guten Ausgang, auch wenn sie
nicht wissen, wie dieser aussehen soll?

Den Gekreuzigten suchen, hiefle, zu dem, was geschehen ist, ja sagen, sich mit
ihm einverstanden erkldren, wie Jesus selbst es getan, wenn er sprach: ,Nicht,
was ich will, sondern was du willst“ (Mk 14, 36). Nur so wiirde der Blick frei,
um zu erkennen: ,Mufite nicht der Messias all das erleiden und so in seine Herr-
lichkeit eintreten? (Lk 24, 26). Solches Einverstindnis bliebe aber nicht bei der
Erkenntnis stehen, sondern veranderte das Leben von Grund auf.

Soweit sind die Frauen aber noch nicht. Darum mifiverstehen sie das Wort
des Engels. Sie horen aus ihm nur: ,Er ist weggenommen worden, er ist nicht hier.
Seht den Ort, wo sie ihn hingelegt hatten.“ Andererseits stehen sie unter dem
Eindruck, von einem Hoheren angerufen zu sein, {iber sich hinaus zu miissen, in
einen offenen Horizont hinein, in eine unbekannte Welt, in der das Hiesige kein
Mafstab und keine Stiitze mehr ist. Zwischen diesen beiden Erfahrungen werden



Einiibung und Weisung 144

sie bin- und hergerissen. Das macht Angst und Schrecken, denen sie durch Flucht
zu entkommen suchen.

Hier schliefit das Markusevangelium. Nur die Verheiflung des Engels: ,Er geht
euch voraus . . . Thr werdet ihn sehen® (Mk 16, 7) halt die Zukunft offen.

Wird damit nicht eine dhnliche Erfahrung vieler heutiger Christen festgehal-
ten? Wieviele Vorstellungen von einer Kirche, die Christi weltumspannendes
Konigtum zu reprisentieren schien, wieviele Hoffnungen auf sie angesichts einer
wachsenden Ungesichertheit miissen zu Grabe getragen werden. Scheint nicht
auch ibr der Herr genommen zu sein? Der durch den Eindruck des Nachgebens
der Fundamente kirchlichen Glaubens entstehende Leerraum macht Angst, vor
der die einen in die Klage flichen, in die Anklage und Verbitterung, andere in
noch festere Normen oder einen Aktivismus.

Aber die gleiche Angst reifit aus der Téauschung heraus, die Kirche mit dem
Reich Gottes gleichzusetzen, macht wach dafir, das Hiesige auf sein géttliches
Geheimnis hin offen zu halten, und gibt damit die Chance einer ganz neuen
Begegnung mit dem Auferweckten und Erhohten. Nur eines ist gefordert: ja zu
sagen zu den Glaubensprifungen und -enttduschungen der gegenwartigen Zeit,
und das heifit: ein Bekenntnis abzulegen zum bleibenden Ereignis der Passion
und des Todes Jesu Christi, des Retters der Welt, das jede geschichtliche Stunde
bestimmt. Mitten im leeren Grab und zur im Grab der Vorstellungen von einer
Erfolgskirche ist der zu unvergénglichem Leben erweckte Herr dem Glaubenden
nahe, hat die osterliche Feier einen Sinn, der alle Vergeblichkeit und Enttiu-
schung einholt und zunichte macht.

2. ,Wer gestorben ist, ist frei geworden von der Siinde” (Rém 6, 7)

Das Wort steht im sogen. Taufkapitel des Romerbriefes. Paulus sieht die Taufe
in engstem Zusammenhang mit dem zentralen Heilsereignis von Tod und Auf-
erstehung Christi. Sie schenkt dem Glaubenden im Zeichen und durch Vermitt-
lung des Zeichens Gemeinschaft mit diesem Ereignis.

Dabei ist aber das in der Taufe wirksam werdende Zeichen zunichst nur Hin-
weis auf Jesu Tod: ,begraben durch die Taufe auf den Tod*, heifit es in Vers 3,
,vereinigt mit der Gestalt seines (Christi) Todes®, in Vers 4; der Apostel hat
wohl den Ritus des Untertauchens vor Augen. Das Zusammenwachsen, die
Gemeinschaft, die Vereinigung ,mit der Gestalt seiner Auferstehung“ (Vers 5),
die endgiiltige Vollendung des Heils, steht noch aus. ,Wir glauben®, heifit es
in Vers 8, dafl ,,wir mit ihm (endgiltig) leben werden.”

Da aber die Vereinigung mit der Gestalt seines Todes Gemeinschaft mit dem
Ereignis von Christi Heilstod selbst mit sich bringt, hat der Getaufte auch schon,
wenigstens angeldhaft, an der Auferstehung Christi teil (vgl. Eph 2, 6). Er ist
schon der Macht der Siinde entrissen (Vers 6), ,ist (schon) frei geworden von der
Siinde“ (Vers 7), ,lebt (schon) fiir Gott in Christus Jesus“ (Vers 11). Darum die
Mahnung des Apostels, fortan ,in der neuen Wirklichkeit (zu) leben“ (Vers 4),
nicht mebr ,Sklaven der Siinde (zu) bleiben“ (Vers 6).



Einiibung und Weisung 145

Damit ist der Zustand des Getauften vom Schon und zugleich Noch-Nicht
gekennzeichnet. Einmal in die Gestalt des Todes Jesu eingegangen, hat er schon
das Leben in der Auferstehung gewonnen, aber eben dieses Leben kann nur
gelebt werden in stindiger Erinnerung an Jesu Heilstat, im Mitgekreuzigtsein
mit Christus, mitten in den Mihsalen und Vergeblichkeiten, den Kreuzigungen
des hiesigen Lebens. Er ist in der Taufe durch den gekreuzigten Christus schon
»2ur Freiheit (des Lebens in der Auferstehung) befreit“ worden (Gal 5, 1), aber
diese Freibeit wird sich nur in stindigem Ringen in Taten der Freiheit erweisen;
die (endgiltige) ,Gestalt” der Freiheit steht noch aus.

Bleiben wir bei letzterem, bei der Freiheit des Christen zwischen dem Schon
und dem Noch-Nicht. Paulus nennt sie an umserer Stelle eine ,Freiheit von
Siinde“. Er sieht die Stinde als eine Macht, die iiber den Menschen herrscht: als
Begierde, als Gotter und Machte dieser Welt. Der Bann ihrer Verlodkung ist
gebrochen. Die Freiheit von ihnen hat zur Folge eine Freiheit von sich selbst, von
seinem selbstsiichtigen Ich, seiner Selbst-Gefilligkeit und Selbst-Méchtigkeit.
Wer an Christi Auferstehung teil hat, wer seinen Geist besitzt, ,gehort nicht
mehr sich selbst” (1 Kor 6, 19).

In diesem Freisein von den Michten und Gewalten, von sich selbst wurzelt
zugleich die Freiheit fiir Gott, fiir den Herrn, fiir die Mitmenschen. Hier erweist
sich die Freiheit als Mut, Tapferkeit, Wagnis, im Durchhalten und Ertragen von
Verwunderungen, im Aufsichnehmen von Mihe und Vergeblichkeit. Hier gilt
es — iiber Paulus hinaus — auch fiir die soziale Freiheit des anderen zu kdmpfen,
wenn ihre Verhinderung durch inhumane Zwinge auf Unrecht zuriickgeht und
den Menschen von sich entfremdet, nicht zu seinem eigentlichen Selbst kommen
lagt.

Ostern ist das Fest der Befreiung, seine Botschaft eine Ansage der Freiheit.
Diese Botschaft wird nur dann wirksam ausgerichtet, wenn Christen diese Freiheit
ausstrahlen, wenn christliche Gemeinden und Gemeinschafien das Zeugnis der
Freiheit geben, wenn die Kirche in Lehre und Leben zur Freiheit hinfihrt und
fiir eine gerechte Freiheit kdmpft.

3. ,1hr seid Zeugen dafir” (Lk 24, 48)

Das Wort ist zu den Jiingern gesprochen, die am Abend des Ostertages in Jeru-
salem versammelt waren. Jesus hatte sich ihnen gezeigt: ,Seht an meinen Hinden
und Fiiflen, dafl ich selbst es bin“ (Vers 39). Er hatte ,vor ihren Augen (fiir ihre
Erfahrung) gegessen® und ihnen die Schrift erschlossen, ein Verstehen der Ereig-
nisse der letzten Tage geschenkt. Zum Schluf} daon: ,Ihr seid Zeugen dafiir.”
Was unter ,Zeugen“ zu verstehen ist, sagt die Apg 1,21 f: ,So mufl denn
einer von den Ménnern, die in der ganzen Zeit mit uns zusammen waren, da der
Herr bei uns ein- und ausging — von der Taufe des Johannes an bis zu dem Tage,
an dem er von uns weg aufgenommen wurde —, einer von ihnen mufl mit uns
Zeuge seiner Auferstehung werden.“ Gemeint sind also Augen- und Ohren-
zeugen, dhnlich wie bei jedem anderen historischen Ereignis, und doch wieder



Einiibung und Weisung 146

in einem viel tieferen Sinn: es ist das Zeugnis des Glaubens gefordert; Glaubens-
zeugen sehen anders und mehr.

Ist solches ,Doppel “-zeugnis aber nicht auf die Apostel und Jiinger des histori-
schen Jesus (und — aufgrund einer einzigartigen Erscheinung — auf Paulus)
beschrinkt, auf die ,von Gott vorbestimmten Zeugen“ (Apg 10, 41)? Selbst die
Auferstehung Jesu war doch noch in dem Sinn ein historisches Ereignis, als sie in
aktiver Weise (den Jiingern widerfuhren die Erscheinungen) in die raum-zeit-
liche Erfahrungswelt der ersten Jiinger hineinwirkte. Kann sie darum von uns
Spiteren noch so bezeugt werden, wie es die Manner konnten, die ,von Anfang
an dabei waren, von der Taufe Jesu bis zu seiner Himmelfahrt?“

Dennoch kommt dem Aufruf Jesu zur Zeugenschaft fiir seinen Tod und seine
Auferstehung — dhnlich wie der Berufung zu Nachfolge und Jingerschaft — eine
bleibende, fiir alle Christen giiltige Bedeutung zu. Nicht zugunsten einer rein
geistigen, glaubensmiafigen Sublimierung des urspriinglich historisch Gemein-
ten. Wer als Glaubender Zeugnis ablegt fiir das einmalige Christusereignis,
bezeugt damit zugleich das fortdauernde Hineinwirken dieses Ereignisses in die
Geschichte, in das Hier und Heute des eigenen Lebens und des Lebens der Kirche.

Nur eines ist dafiir verlangt; das allerdings ist unersetzlich: Der Zeuge Jesu,
seines Todes und seiner Auferstchung im Sinne des Herrenwortes: ,Ihr seid
Zeugen dafiir* mufl ,dabei gewesen® sein und so zu einem ,Augen- und Ohren-
zeugen“ werden. Er darf die Mysterien des Lebens Jesu nicht nur in Gebet und
Meditation in sich aufnehmen, mit ihnen in Geist und Sinn verbunden sein. Er
muf sich vielmehr in der Wirklichkeit des Alltags auf sie einlassen. Nur wer
Christus im Gang seines Lebens anwesend und wirksam weif, ihn auch in den
» Lodes“-schicksalen seines Lebens wiederfindet, wird auch dem Auferstandenen
begegnen, der sich nicht nur innerlich, in der Erfahrung von Freiheit, Friede und
Freude, ankiindigt, sondern immer wieder eine Lebenswende herbeifiihrt, den
richtigen Weg finden 13fit.

Die hier angedeuteten Voraussetzungen fiir das ésterliche Christuszeugnis wer-
den erst ganz wirksam in der Kirche: in der Gemeinde von Briidern, in Gruppen
und Gemeinschaften, die im Glauben ihren Existenzgrund haben und Christus
als ihre Mitte betrachten. In der Kirche vor allem mufl vernommen werden, was
Jesus am Osterabend der ersten Jiingergemeinde sagte: ,Ihr seid Zeugen dafiir.“
Nur so wiederholt sich immer von neuem, was in der Apostelgeschichte (4, 33)
zu lesen ist: ,Mit grofler Macht gaben die Apostel Zeugnis von der Auferstehung
des Herrn Jesus, und grofe Gnade ruhte auf ihnen allen.“  Friedrich Wulf S]





