
Glauben • aber wie? 
Eine Antwort aus dem Johannesevangelium1 

Josef Heer, Stuttgart 

1. Unser Problem mit dem Glauben 

Wer heute glaubt, der steht meist außerhalb des Modetrends, und die Pro- 
bleme, die mit dem Glauben immer schon verbunden waren, fallen ihn in 
seiner Isoliertheit um so schärfer an. Verschlagen einem die dunklen Strei- 
fen, die das Gewebe der Geschichte des Christentums durchziehen, nicht 
die Sprache? Ist die Armseligkeit der Glaubenden und der Kirchen nicht 
ein ständiger Einspruch gegen die Wahrheit oder wenigstens gegen die 
praktische Wirksamkeit dieses Glaubens? Erscheint uns das Gebet nicht 
immer wieder als ein Wort ins Leere - so wie das Selbstgespräch eines 
Menschen, dem niemand zuhört? Springt uns die uralte Frage, wie man 
den Schöpfergott angesichts der Not und Schlechtigkeit in der Welt recht- 
fertigen könne, heute nicht mit neuer Gewalt an? Vielen ist denn auch das 
früher weithin akzeptierte Gottesbild vom unbegreiflichen, die Welt regie- 
renden, unser Gebet hörenden (und manchmal auch erhörenden), unser 
Bestes wollenden Vater durch die Erfahrungen der Gegenwart zerstört 

worden. 

Reinhold Schneider z.B. litt darunter: •Des Vaters Antlitz hat 
sich ganz verdunkelt; es ist die schreckliche Maske des Zerschmei- 
ßenden, des Keltertreters; ich kann eigentlich nicht ,Vater' 
sagen ... Das Antlitz des Vaters? Das ist ganz unfaßbar"2. 

Beweist nicht das Leben vieler Menschen, daß es ohne Glauben genauso 
geht - genauso gut und genauso schlecht - und daß man den Ballast des 
Glaubens also einfach abwerfen könnte? Könnte es nicht sein, daß wir uns 
den Glauben als •heile Welt", als Trost erfunden haben, um nicht die 
brutale Realität unseres Lebens ohne Vater aushalten zu müssen? Ist nicht 
die Unbeweisbarkeit des Glaubens für viele eine belastende Verunsiche- 
rung, so daß sie sich vorkommen wie einer, der auf Glatteis geht und bei 

1 Der folgende Beitrag ist einem Manuskript entnommen, das unter dem Titel •Sinn- 
volles Leben" in der Buchreihe •Geist und Leben' (hrsg. von 0. Knoch u. F. Wulf) 
erscheinen wird. Darin geht der Vf. dem Weg nach, den das Johannesevangelium für ein 
Gelingen des menschlichen Lebens aufweist. Das vorliegende Kapitel über das Glauben 
schildert ein entscheidendes Stück dieses Weges. 
2 R. Schneider, Winter in Wien, Freiburg 1963, 110, 



Josef Heer 166 

jedem Schritt zu fallen fürchtet? In dieser Verunsicherung ist Gott allen- 
falls noch der immer umstrittene unsichtbare Gärtner, von dem A. Flew 
einmal schreibt: 

•Es waren einmal zwei Forschungsreisende, die kamen zu einer 
Lichtung im Dschungel, wo viele Blumen und Kräuter wuchsen. 
Da sagte der eine Forscher: ,Es muß einen Gärtner geben, der 
dieses Stück Land bebaut.' Der andere widersprach: ,Es gibt kei- 
nen Gärtner.' Da schlugen sie ihre Zelte auf und überwachten die 
Lichtung. Aber kein Gärtner ließ sich blicken. /Vielleicht ist es ein 
unsichtbarer Gärtner.' So zogen sie einen Zaun aus Stacheldraht 
und setzten ihn unter Strom. Und sie schritten ihn mit Spürhunden 
ab. Kein Schrei aber ließ jemals vermuten, daß ein Eindringling 
einen Schlag bekommen hätte. Keine Bewegung des Drahtes deu- 
tete jemals auf einen Unsichtbaren hin, der hinüberkletterte. Auch 
die Spürhunde schlugen niemals an. Dennoch war der Gläubige 
noch nicht überzeugt. ,Es gibt doch einen Gärtner, unsichtbar, 
unberührbar, unempfindlich gegen elektrische Schläge, einen Gärt- 
ner, der keine Spur hinterläßt und keinen Laut von sich gibt, der 
aber heimlich kommt und sich um den Garten kümmert, den er 
liebt.' Schließlich sagte der Skeptiker verzweifelt: ,Was ist denn 
eigentlich von deiner ursprünglichen Behauptung übriggeblieben? 
Wie unterscheidet sich denn dein unsichtbarer, unberührbarer, 
ewig ungreifbarer Gärtner von einem eingebildeten oder gar von 
überhaupt keinem Gärtner?'"3 

Jedenfalls, der Glaube ist für uns problematisch geworden. Sicherlich 
wäre das nicht so schlimm, wenn der Glaubende selbst sich wenigstens 
auf Erfahrung berufen könnte, wenn sich Gott also manchmal •sehen" 
ließe, so wie ein Freund, der wenigstens gelegentlich zu Besuch kommt. 
Doch ganz im Gegenteil. Die Not vieler Menschen spiegelt sich in dem 
Bühnenstück von S. Beckett: Warten auf Godot. Zwei Männer warten da 
in sinnloser Ausdauer - schwätzend, philosophierend und nichtstuend - 
auf einen Herrn namens Godot (doch wohl Gott), der aber nie in Erschei- 
nung tritt. Überhaupt geschieht an Handlung so viel wie nichts, außer daß 
einmal ein •Mensch", von einem Sklavenhalter getrieben, eine schwere 
Last über die Bühne schleppt - so menschliches Schicksal und Knechtung 
von Menschen durch Menschen symbolisierend. Alles endet mit der Fest- 
stellung, daß Godot nicht gekommen ist. Ob wir nicht genauso umsonst 
auf irgendeine Erfahrung Gottes warten? 

3 A. Flew, zitiert in: P. M. van Buren, Reden von Gott in der Sprache der Welt, Zürich 
1965, 8 f. 



Glauben - aber wie? 167 

Man könnte mit dieser Litanei fortfahren. Aber schon jetzt zeigt sich, 
daß das Glauben seinen Schatten wirft: Den Zweifel in all seinen Spiel- 
arten. Und dieser Schatten fällt heute nicht nur auf diese oder jene Einzel- 
aussage des satzhaft formulierten Glaubens (etwa: Jungfrauengeburt, 
biologisch oder nicht; Abschied vom Teufel oder Wiedersehen mit ihm?), 
sondern dieser Schatten fällt auf das Ganze, auf das Glauben als mensch- 
liche Haltung. Viele (die meisten?), die glauben, glauben mühsam, in der 
Anstrengung des Trotzdem. 

Hilfe von Seiten der Theologen? 

Wer sich nun bei den Fachwissenschaftlern Hilfe holen will, der gerät 
wahrscheinlich vom Regen in die Traufe. Schon die Buchtitel machen ihn 
stutzig: •Die Frage nach Gott"; •Wer ist das eigentlich - Gott?"; •Zer- 
brochene Gottesbilder"; •Wo ist Gott?"; •Wohin ist Gott?"; •Gott ist 
tot?"; •Was kommt nach dem Tode Gottes?"; •Gott ist nicht ganz tot"; 
•Gott kann nicht sterben"; •Menschlich sein - mit oder ohne Gott?"; 
•Atheistisch an Gott glauben" usw. 

Etwas irritiert fragt sich der Laie, was denn nun mit den Theologen 
eigentlich los sei? Wenn die Ärmsten so schlimm dran sind, daß •der 
Gegenstand ihres Nachdenkens" tot ist, dann geziemt es sich doch wohl, 
für einen Augenblick die Uninteressiertheit an ihrer Arbeit mit aufrich- 
tigem Mitleid zu vertauschen. Aber dieser spöttische Ton ist deplaciert. 
Gott als das Du, auf das der Glaube zielt, ist tatsächlich zum Problem 
geworden. 

Wer ist dieser Gott und wie soll man sich ihn im heutigen Weltbild 
vorstellen? Oben in der Höhe oder in der Tiefe bzw. Mitte der Wirklich- 
keit? Kommt er aus der Vergangenheit auf uns zu oder gehen wir ihm 
im Schritt nach vorne entgegen, oder ist er doch einfach da, jederzeit gleich 
nahe und gleich fern? Ist er oder geschieht er - etwa in der Mitmenschlich- 
keit? Sollen wir ihn jenseitig oder diesseitig denken? Ist er Person oder 
Prinzip ... All das wird - meist aus ehrlicher Betroffenheit - gefragt, und 
die Antworten sind so verschieden wie die Köpfe derer, die - quer durch 
alle Konfessionen - darüber schreiben. 

Das ist im Grunde ja auch nicht verwunderlich, wenn man bedenkt, daß 
wir mit der Taschenlampe unseres Glaubens und Denkens ohnedies nur 
ein wenig in das Geheimnis Gottes hineinzuleuchten vermögen. Verwun- 
derlich aber wird es - meiner Meinung nach -, wenn man auf die Taschen- 
lampe ganz verzichtet und rundweg behauptet, glaubwürdiges Reden von 
Gott gebe es nur noch im hellen Licht, etwa auf dem Feld der Mitmensch- 
lichkeit, der Gesellschaft und Politik, und alles andere sei überholte Meta- 



Josef Heer 158 

physik und vorkritisches Bewußtsein. In solcher Theologie hat man - mei- 
ner Meinung nach - nicht nur auf die Taschenlampe verzichtet, sondern 
auch auf Gott, dessen Wirklichkeit sich für unser Erkennen immer im 
Dunkeln verliert. Was im hellen Licht steht, ist noch nicht Er. 

Man wird der Problematik um Gott also nicht dadurch entkommen 
können, daß man von ihm nur noch dort redet, wo unser Denken die Dinge 
(einigermaßen!) in den Griff bekommt: auf der sogenannten •horizonta- 
len" Ebene der Mitmenschlichketi. Man wird statt solcher •Verkürzungen" 
zunächst einmal in der Problematik der •Abwesenheit Gottes" bzw. •Got- 
tesfinsternis" aushalten müssen. Etwa so, wie in •verdichteter" Form 
M. L. Kaschnitz das tut: 

•Zu reden begann ich mit dem Unsichtbaren. 
An schlug meine Zunge das ungeheure Du, 
Vorspiegelnd altgewesene Vertrautheit. 
Aber wen sprach ich an? Wessen Ohr 
Versuchte ich zu erreichen? Wessen Brust 
Zu rühren - eines Vaters? 
Vater, Du, riesiger Sterbender, 
Verendend hinter dem Milchfluß, 
Vater, Du Flirren der Luft, 
Herfunkelnd vom fliehenden Stern - 

Zu reden begann ich mit dem Unsichtbaren 
Und sagte: ich verstehe nichts, 
Ich bin wie ein Stein, der daliegt.. ."4 

Tomas - •unser Mann" bei Johannes? 

Sollten das alles nur unsere Probleme sein? Sollte also das, was für uns 
schwierig geworden ist, für Johannes und die von ihm angesprochenen 
Leute leicht und selbstverständlich gewesen sein? Ein paar Beobachtungen 
sprechen dagegen. 

Zunächst sei daran erinnert, daß Johannes die Glaubensforderung so 
häufig und energisch betont, ja daß er alle anderen Weisungen Jesu, von 
denen bei den Synoptikern die Rede ist (vgl. Mt 5-8), auf das Glauben5 

(und die daraus resultierende Bruderliebe) reduziert. Dieser Sachverhalt 

4 M. L. Kaschnitz, Überallnie, Hamburg 1969 (dtv SR 73), 129. 
5 Das Hauptwort •der Glaube" findet sich bei Johannes übrigens nie. Einer der Gründe 
- neben den zeitbedingten anderen - ist wohl, daß Glauben für Johannes einen dynami- 
schen Lebensprozeß darstellt. Konsequenterweise wird man also nicht sagen •der Glaube" 
sondern •das Glauben" - auch wenn das manchmal hart klingt. 



Glauben - aber wie? 169 

läßt doch den Rückschluß zu, daß das, was so sehr betont wird, eben betont 
werden muß, weil es auch damals nicht selbstverständlich und leicht zu 
verwirklichen war. 

Sodann ist unser Wunsch nach Beweisen für den Glauben in der johan- 
neischen Wunder- bzw. Zeichen-Theologie indirekt aufgegriffen. Gewiß 
hat Jesus auch nach Johannes Wunder gewirkt; er berichtet sieben, wobei 
freilich viele Exegeten drei davon, nämlich das Weinwunder von Kana 
(2,1-11), den Seewandel (6,16-21) und die Lazaruserweckung (11,1 ff) 
mit guten Gründen als Lehrerzählung verstehen. Aber diese Wunder 
sind in der nachösterlichen Sicht des Evangelisten samt und sonders zu 
•Zeichen" geworden. Das heißt: Sie werden nicht erzählt als Beweise, die 
zum Glauben an Jesus zwingen könnten, sondern sie werden erzählt als 
bezeichnende Beispiele (•Zeichen"), in denen die Bedeutung Jesu Christi 
für die Glaubenden anschaulich wird. Im einzelnen: 

Mit dem Weinwunder von Kana (2,1-11) wird die Heilsgabe, die Jesus 
in seiner Stunde spendet, als Gabe der Freude (Wein) und als Überholung 
des Alten Testamentes dargestellt. Bei der Heilung des Sohnes des könig- 
lichen Beamten (4,46-54) wird anschaulich gemacht, was wahrer Glaube 
an Jesus bedeutet. Die Heilung am Teich Betesda (5,1-9) zeigt (wahr- 
scheinlich) Jesus als den, der das Alte Testament •aufhebt" (im Hegeischen 
Sinn). Die Brotvermehrung (6,1-13) illustriert, daß Jesus das Lebensbrot 
gibt bzw. ist. Der Seewandel (6,16-21) macht deutlich, daß der, dem Jesus 
als der •Ich-bin-es" (V. 20) aufgeht und der in Gemeinschaft mit Jesus 
steht (V. 17c), Finsternis (V. 17b), Gefahr (V. 18) und Angst (V. 19) über- 
wunden hat bzw. überwinden kann. Die Heilung des Blindgeborenen 
(9,1-7) besagt, daß Jesus für den, der glaubt, zum Licht wird. Und die 
Auf erweckung des Lazarus stellt schließlich heraus, daß Glauben jetzt 
schon den Übergang in ein neues Leben bedeutet. 

So sehr also diese Wunder für die Zeitgenossen Jesu Aufruf zum Glau- 
ben gewesen sein mögen (12,37 usw.), für die nachösterlich Glaubenden 
gilt, daß sie glauben sollen, ohne den Hinweis (geschweige den Beweis) 
von Zeichen und Wundern in der Hand zu haben (4,48). Die Problematik 
des Glaubens bleibt also trotz der Zeichen, die Johannes erzählt. 

Schließlich findet sich im vierten Evangelium sogar eine Anspielung auf 
das, was wir heute als Gottes-Ferne erfahren. Der Schlußsatz des Prologs 
sagt: •Niemand hat Gott je geschaut." Diese gewichtige Aussage ist natür- 
lich nur dann johanneisch, wenn man auch ihre Fortsetzung mithört: •Der 
einzig erzeugte Sohn, der am Herzen des Vaters ruht, er hat Kunde 
gebracht" (1,18). Auf diesen •Einzigen", den Menschgewordenen, der als 
Offenbarer sein Werk vollbringt, der in den Tod geht und als der Ver- 
herrlichte beim Vater ist und durch den Geist wirkt, auf diesen Jesus Chri- 



Josef Heer 170 

stus also richtet sich jetzt das Glauben. Aber natürlich ist es dadurch auch 
nicht leichter geworden. Für alle, die nicht Zeitgenossen Jesu waren, gilt 
ja der abgewandelte Satz von vorher: Diesen Einzigen - eben Jesus Chri- 
stus - hat keiner von ihnen je geschaut. 

Auch Johannes weiß also, daß Glauben nicht selbstverständlich ist, daß 
es seine Probleme hat, und dieses Wissen faßt er in jener Szene zusammen, 
die unter dem Titel •Der ungläubige Tomas" landläufig bekannt ist 
(20,24-29). Die Glaubensbedingung dieses Tomas: •Wenn ich nicht an 
seinen Händen die Nagelwunden sehe . . . glaube ich nicht" (V. 25) - das 
ist auf anderer Ebene unser Verlangen nach Glaubensbeweisen. Weil wir 
nicht sehen können, weil wir keine - oder doch nur eine sehr geringe - 
Erfahrung Gottes bzw. Jesu machen können, deswegen haben wir unsere 
Schwierigkeiten. Wir möchten uns also mit Tomas identifizieren und auch 
das •Sehen" verlangen. Aber das wird uns nun eben in dieser Geschichte 
verwehrt. Sie unterscheidet ja scharf zwischen Tomas und uns (V. 29). 

Weil Tomas zu jener ersten Generation gehört, durch deren Wort die 
späteren Generationen zum Glauben gebracht werden sollen (17,20), des- 
wegen wird seinem Glauben in dieser Ostererscheinung die (mit Sehen und 
Berühren umschriebene) Erfahrung des Auferstandenen gewährt. Wir 
aber, die späteren Generationen der Glaubenden, werden diese Stütze des 
Glaubens nicht erhalten. Wir sind - das sei vorweggenommen - auf das 
Wort und das Erinnern des Heiligen Geistes verwiesen. Deswegen gilt 
uns der Satz: •Selig, die nicht sehen und doch glauben" (V. 29). Tomas ist 
also nicht •unser Mann", sondern an seiner Gestalt wird uns deutlich 
gemacht, daß unser Weg zum Glauben ein anderer sein muß. 

Ziehen wir aber noch das Fazit: Wenn dieses Glauben ohne Sehen 
- also unser Glauben - selig gepriesen wird, so heißt das doch, daß dieses 
Glauben für Johannes als nichts Selbstverständliches gilt. Auch Johannes 
weiß also, daß es mit dem Glauben der späteren Generationen seine Pro- 
bleme hat. Wenn er darum weiß, ist anzunehmen, daß er auch einen Weg 
angedeutet hat, der aus dieser Problematik herausführt. 

2. Lernprozeß im Glauben 

Glauben im vollen Sinn des Wortes ist beim vierten Evangelisten erst 
nach Ostern im Licht des Parakleten möglich (z. B. 14,26). Wenn Johannes 
den Begriff trotzdem bereits in das Wirken des irdischen Jesus hineinstellt, 
so mit der Absicht, das Werden des Glaubens, sein Wachsen und sein Ziel 
für die nachösterlich Glaubenden anschaulich machen zu können. Diese 
Absicht erreicht er nun vor allem mit Hilfe der sogenannten Synonyma, 
d. h. jener Worte, die Johannes wechselweise für •glauben" gebraucht. 



Glauben - aber wie? 171 

Diese Synonyma haben zwei verschiedene Bezugspunkte: Sie sind teils 
auf das Wort Jesu, teils auf Jesus selber bezogen - eine Zweiteilung, die 
der dynamischen Entwicklungsrichtung des johanneischen Glaubens ent- 
spricht und zugleich eine Antwort gibt auf die Frage, wie ein Weg zum 
Glauben verlaufe. 

Glauben beginnt mit dem Hören des Wortes 

Der Einstieg in das, was Glauben bedeutet, geschieht bei Johannes dadurch, 
daß der Mensch sich auf das Wort Jesu einläßt. Glauben ist dementspre- 
chend im Sprachgebrauch des vierten Evangeliums gleichbedeutend mit: 
Jesu Wort hören (5,24), 
Jesu Wort aufnehmen (12,48), 
in Jesu Wort bleiben (8,30 f) und 
Jesu Wort halten (12,47). 
In dieser einfachen Aufzählung ist eine Steigerung und damit eine Be- 
schreibung des Glaubensweges gegeben: Hören, aufnehmen, bleiben, hal- 
ten. Darauf ist näher einzugehen. 

Glauben beginnt also zunächst einmal mit dem Hören des Wortes Jesu 
(5,24), wobei Johannes das Wort der Jünger (15,20. 27) - das heißt der 
tatsächlich an Jesus Glaubenden - so sehr in einer Linie mit dem Wort 
Jesu sieht, daß er beides in einem •Wir" zusammenschließen kann: •Amen, 
Amen, ich sage dir (Nikodemus): Was wir wissen, davon reden wir, und 
was wir gesehen haben, das bezeugen wir ..." (3,11). Dem Glauben geht 
also das Wort Jesu bzw. der Jesu Wort weitergebenden Jünger voraus. 
Dieses Wort will zum Glauben provozieren (17,20). 

Ein Wort ist nun aber nur sinnvoll, wenn es gehört wird. Dabei gilt 
natürlich: Hören und hören sind zweierlei Dinge. Wer wirklich hört, öffnet 
nicht nur das Ohr, sondern sich selbst; er nimmt das gehörte Wort in sich 
hinein und läßt davon - wenn es ihn überzeugt - sein Denken und Handeln 
bestimmen. Das meint Johannes mit der Formulierung: Jesu Wort auf- 
nehmen (12,48). Und dementsprechend unterscheidet er auch ein zwei- 
faches Hören: •Amen, Amen, ich sage euch: Die Stunde kommt, und jetzt 
ist sie da (gemeint ist: die nachösterliche Situation der Gemeinde), in der 
die Toten (d. h. die noch nicht durch den Glauben in den Bereich des Lebens 
hineingenommenen Menschen) die Stimme des Gottessohnes hören werden 
(akustisch), und alle, die sie hören (im Sinn des Glaubens), werden leben 
(d.h. Leben haben)" (5,25). 

Glauben beginnt also mit dem Hinhören und Sich-Öffnen des Dürsten- 
den (des hören-wollenden Menschen). Das einzige, was ihm aber nun 
gegeben wird, ist das Wort, das er •aufnehmen" soll. Natürlich handelt es 



Josef Heer 172 

sich dabei nicht um irgendein Wort, sondern um jenes Wort, in dem die 
Herwendung Gottes zu uns Menschen durch Jesus in die jeweilige Situa- 
tion hinein verkündet wird. Aber immerhin - gegeben wird nur das Wort, 
nicht irgendein Beweis, es sei denn der in der Liebe bestehende Glaubwür- 
digkeits-Kredit dessen, der dieses Wort spricht (13,35). 

Das •Hören" geschieht im Lernprozeß gelebten Glaubens 

Wer das Wort hört und aufnimmt, setzt den ersten Schritt auf den Weg 
des Glaubens. Aber das Wort Jesu zielt auf mehr: Wer es hört, soll sich 
davon auf die Dauer bestimmen lassen (im Wort bleiben: 8,30 f) und er 
soll dieses Wort in seinem Handeln verwirklichen (12,47). Rechtes Hören 
erfordert also im Grunde den ganzen Prozeß des Sich-Öffnens, des Beden- 
kens, des Sich-bestimmen-Lassens und Handelns. Hören geschieht, wo 
man das Gehörte lebt. Das bringt Johannes auch sonst zum Ausdruck, etwa 
wenn er in 12,47 f - gleichsam in einem Atemzug - vier Formulierungen 
zur Beschreibung des rechten Hörens verwendet: •Wer meine Worte hört", 
•wer meine Worte annimmt", •wer sie bewahrt" und •wer mir gehor- 
sam ist". Ähnlich sagt 13,17 - jetzt •Hören" mit •Wissen" austauschend: 
•Ihr, die ihr dies alles wißt, selig seid ihr, wenn ihr danach handelt". 

Hören also geschieht in der Praxis, übrigens vornehmlich in der Praxis 
der Liebe, wie sich später zeigen wird. Es erfordert außerdem Entschieden- 
heit und Treue, sowie jenes Nicht-Hören auf die Gegenstimmen, das in 
der Bildrede vom guten Hirten angedeutet ist (10,5. 8). Wirkliches Hören 
des Wortes Jesu zielt also letztlich auf den gelebten Glauben (5, 24) und 
auf die Nachfolge (1,37.40). 

Johannes weiß also offensichtlich, daß man den Weg des Glaubens nicht 
so geschwind und in einem Atemzug gehen kann, und wahrscheinlich hat 
er diesen Sachverhalt in der Darstellung des Glaubensweges der Jünger 
des irdischen Jesus plastisch herausgearbeitet. 

Diese Jünger kommen zu Jesus (1,35 ff). Sie sind ständig bei ihm. Sie 
sehen seine Zeichen und hören seine Worte. Trotzdem verstehen sie ihn 
oft nicht (z.B. 16,17). Wie Jesus - um ein Beispiel zu erwähnen - ihnen 
erklärt, die Erfüllung des Vaterwillens sei für ihn so wichtig wie die Speise, 
von der einer lebt, meinen sie, er rede von Lebensmitteln (4,33). Das 
mit Mißverständnissen durchsetzte (z.B. 14,5), schwerfällige (11, 8), gele- 
gentlich sogar sich sperrende (13, 8) Wachsen ihres Glaubens wird durch 
die •skandalöse" Brot-Rede (Kap. 6) massiv in Frage gestellt (6, 60 ff), 
wobei sich dann nur ein Teil der Jünger in das Wort des Petrus hinüber- 
rettet: •Herr, zu wem sollen wir gehen? Du hast Worte des ewigen Lebens" 
(6,68). Die zweite, eigentliche Krisis in der Stunde der Passion Jesu beste- 



Glauben - aber wie? 173 

hen sie alle nicht. Erst der nach Ostern geschenkte Paraklet (16,12 ff) 
wird ihnen das ermöglichen, was Glauben im Vollsinn heißt. 

Natürlich geben diese Einzelzüge zunächst einmal den ungefähren Ver- 
lauf der tatsächlichen Glaubensentwicklung der Jünger wieder. Aber offen- 
sichtlich ist ihr Hineinwachsen in den Glauben vom Evangelisten zugleich 
als Muster dafür gedacht, daß auch das Glauben der Adressaten seines 
Evangeliums einen Wachstumsprozeß darstellt, der Mißverständnissen 
und Anfechtungen ausgeliefert ist und so immer einen •Glauben auf dem 
Weg" darstellt. 

Das Fazit: Glauben ist ein Weg. Es ist etwas Lebendiges, Wachsendes, 
in die Krisis Geworfenes. Das den Anfang bildende Hören muß zum 
•Ge-Hören" bzw. zum •Ge-Horsam" gegenüber dem Wort werden; sonst 
ist es ein nutzloser Anfang. 

Erfahrung beim Lernprozeß des Glaubens 

Ist das alles - so großartig es klingt - nicht doch ein bißchen riskant: 
Man soll sich so einfach ohne Zuverlässigkeitsbeweis auf das Wort 
Jesu einlassen? Johannes beantwortet diese Frage mit einer erstaunlichen 
Behauptung. Er sagt, daß einer auf diesem Weg des Glaubens Erfahrun- 
gen im Sinne des Überzeugung-Gewinnens machen könne. In 7,17 heißt es: 

•Wer bereit ist, 
den Willen Gottes zu tun, 
wird inne werden, 
ob die Lehre aus Gott ist, 
oder ob ich von mir aus rede." 

Den Willen Gottes tun - das heißt bei Johannes einfach an Jesus zu glau- 
ben (vgl. 6,29). Augustinus interpretiert das Wort also richtig: •Was heißt 
das: Wenn jemand seinen Willen tun will? Ich möchte sagen, es heißt: 
Wenn einer glaubt .. . Suche also nicht zu verstehen, um (dann) zu glau- 
ben, sondern glaube, damit du (so) verstehest"6. Oder in moderner Sprache 
Rudolf Bultmann: •Wer das Wort des Offenbarers als Anrede hört und 
ihm gehorcht, wer glaubt, nur der wird das Kriterium gewinnen, ob es 
das Wort Gottes oder die Behauptung eines arroganten Menschen ist ... 
Der Glaube hat die Verheißung, daß sich ihm der Gegenstand des Glau- 
bens erschließt"7. 

8 Augustinus, In Joannis Evangelium Tractatus CXXIV, Corpus Christianorum 36 (Turn- 
holt-Paris 1954); die Stelle: tract 29,6. 
7 R. Bultmann, Das Evangelium des Johannes, 16. Aufl., Göttingen 1959, 206. 



Josef Heer 174 

Um Erfahrung bzw. um das Gewinnen einer eigenen Überzeugung im 
Glauben geht es auch bei der schon einmal gestreiften Perikope von der 
Samariterin. Nachdem Jesus sich dieser Frau zu erkennen gegeben (4,26), 
läuft sie ins Dorf und sagt den Leuten: •Kommt, dort ist ein Mann, der mir 
alles gesagt hat, was ich getan habe. Ist er vielleicht der Messias?" (4,29). 
Die Leute reagieren und •kommen zu Jesus" (4,30); ja sie holen Jesus 
ins Dorf und er bleibt zwei Tage bei ihnen. Wie sie sein Wort dann selbst 
gehört haben, erklären sie der Frau: •Wir glauben nicht mehr, weil du das 
geredet hast; denn wir selbst haben gehört und wissen: dieser ist der wahre 
Retter der Welt" (4,42). 

Die Szene bietet geradezu eine Kurz-Theologie des johanneischen Glau- 
bens: Glauben entsteht durch das fremde Wort (hier das der Samariterin); 
es erreicht seine vorläufige Stufe im •Kommen zu Jesus". Dann aber über- 
steigt es die Abhängigkeit vom Fremdzeugnis, läßt sich auf das Hören 
des Wortes Jesu ein und gewinnt im Vollzug dieses Hörens jene innere 
Überzeugung, die Johannes mit dem Wort •Wissen" ausdrückt. 

Es geht also darum, im Eingehen auf Jesu Wort Glaubenserfahrung zu 
machen, Überzeugung zu gewinnen. Dieser Gedanke ist auch dadurch 
herausgearbeitet, daß Johannes das •Tun der Wahrheit" als Weg zum 
Licht (3,21) betrachtet und daß er das •Lieben in der Tat und Wahrheit" 
als den einzigen Erfahrungsbeweis dafür wertet, daß einer in der Wirk- 
lichkeit des neuen Lebens steht (1 Joh 3,13-19). Dementsprechend kann 
dann auch ganz generell gesagt werden: •Wer an den Sohn glaubt, hat 
das Zeugnis in sich" (1 Joh 5,10). 

Worin aber besteht nun diese Erfahrung? So weit ich sehe, beantwortet 
Johannes die Frage nicht direkt. Aber im Sinne seiner Grundkonzeption 
wird man sagen können: Diese Erfahrung besteht nicht so sehr in außer- 
ordentlichen, zum Bereich der Mystik gehörenden Erlebnissen, sondern sie 
besteht hauptsächlich darin, daß einer bei sich selbst feststellen kann, daß 
praktizierter Glaube zu einem gelingenden Leben verhilft. 

Der •königliche Beamte" als Illustrationsfigur (4,46-54) 

Viel Theorie hat sich bislang über den Lernprozeß des Glaubens bei Johan- 
nes herausgestellt: Glauben beginnt beim Hören auf das Wort. Hören 
aber geschieht nur richtig, wo man das Wort •tut". Bei diesem Tun 
schließlich kann man auch eine gewisse Erfahrung machen. Diese •graue" 
Theorie hat Johannes nun in einer farbigen Geschichte zusammengefaßt, 
d.h. genauer: In der Gestalt des königlichen Beamten von Kafarnaum 
(4,46-54). 

Die Geschichte findet sich auch bei Mattäus (8,5-13) und bei Lukas 



Glauben - aber wie? \ 75 

(7,1-11), und das ist von großer Bedeutung, weil so durch den Vergleich 
der drei Texte die johanneische Eigenart und Erzählungsabsicht deutlich 
wird. Natürlich kann die Abhebung dieser johanneischen Eigengestaltung 
hier nicht im einzelnen vorgenommen werden. Nur das Ergebnis sei in der 
Reduktion auf drei Punkte skizziert: 
a) Johannes redet nicht von einer Heilung am Ort wie Mattäus und Lukas, 
sondern von einer Fernheilung, bei der Jesus in Kana und nur der kranke 
Sohn in Kafarnaum ist (V. 46 ff). 
b) Er erwähnt kein Lob des Glaubens des Mannes wie Mattäus und Lukas, 
sondern einen Tadel jenes Glaubens, von dem gilt: •Wenn ihr nicht 
Zeichen und Wunder seht, glaubt ihr nicht" (V. 48). 
c) Er konstatiert einen zweifachen Glaubensschritt des königlichen Beam- 
ten. In V. 50 sagt er: •Der Mann glaubte dem Wort ..." - eben weil er 
sich auf das Wort Jesu einläßt (V. 50) und mit dem Wort den Weg hinab 
nach Kafarnaum (etwa 26 km) geht. Sodann stellt er später nochmals fest: 
•Und der Mann wurde gläubig mit seinem ganzen Hause" (V. 53), und 
diese zweite Aussage über den Glauben fällt, nachdem berichtet worden 
war, daß der Mann die Wirkkraft des Wortes Jesu in der •Lebens"-Gabe 
an seinem Sohn erfahren hat (V. 53). 

Diese eigenwillige Stilisierung der in der urchristlichen Tradition anders 
vorgegebenen Geschichte ist nun daraus zu erklären, daß Johannes hier 
ein Beispiel für das geben will, was Glauben nach Ostern bedeutet. Die 
Problematik der Glaubenden um die Jahrhundertwende (eben der Adres- 
saten des Johannesevangeliums) ist ja die: Jesus ist fern; seine Zeichen 
und Wunder kann man nicht mehr sehen; man hat nur das Wort. Kann 
man so glauben? 

Johannes gibt seine Antwort in der Form dieser Geschichte: Glauben 
vollzieht sich so, daß man sich zunächst auf das Wort (V. 50) des fernen 
Jesus (V. 46 f) einläßt, daß man - ohne Zeichen und Wunder zu verlangen 
(V. 48) - mit dem Wort den Weg geht (V. 50), und daß man dann, wenn 
man den Weg geht (V. 51), die Erfahrung machen darf, daß dieses Wort 
etwas bewirkt (V. 52 f), daß es nämlich •Leben" gibt (V. 50.51.53). 

Diese Erfahrung führt nun zu einer neuen Stufe des Glaubens - einer 
Stufe, die sonst mit dem personalen Verhältnis zu Jesus umschrieben wird. 

3. Glauben zielt auf eine personale Beziehung zu Jesus Christus 

Glauben ist also ein Weg. Das akzeptiert man ohne größere Bedenken. 
Problematisch wird die Sache aber, wenn man weiter fragt, was denn das 
Ziel dieses Weges eigentlich sei. Hier drängt sich nach kurzer Befragung 
des vierten Evangeliums der Eindruck auf, Johannes sei ein Phantast. 



Josef Heer 176 

Aber greifen wir nicht vor; sehen wir uns seine Aussagen im einzelnen an, 
indem wir die Reihe jener Synonyma weiterverfolgen, die Johannes 
- außer den bereits aufgezählten - für Glauben verwendet. 

Ich glaube an dich ... 

Glauben gründet sich zunächst auf das Wort Jesu; das sagte die erste 
Gruppe der früher aufgezählten Parallelbegriffe für Glauben. Die zweite 
Gruppe dieser Parallelbegriffe aber stellt heraus, daß Glauben auf ein 
personales Verhältnis zu Jesus Christus zielt. In diesem Sinne ist bei Johan- 
nes Glauben gleichbedeutend mit: 
- Nicht von Jesus weg anderswohin gehen (6,68); 
- Jesus als dem Licht nachfolgen (8,12); 
- Jesus, dem Sohn, gehorchen (3,36); 
- Jesus annehmen (5,43 f); 
-Jesus lieben (14,23 f); 
- den nach Kreuz und Auferstehung wiederkommenden Jesus •sehen" 

(14,18f); 
- Jesu Stimme hören bzw. kennen (10,3 f), ja Jesus folgen bzw. ihn ken- 

nen (10,4.14), d.h. ein Verhältnis zu ihm gewinnen, das - auf anderer 
Ebene - dem des Schafes zum Hirten entspricht; 

- im Kontakt stehen zu Jesus (das Bild von der Wohnungnahme Jesu in 
uns: 14,23); 

- in der lebendigen Bezogenheit auf Jesus bleiben, so wie es die Bildrede 
vom Weinstock veranschaulicht (10,1 ff); 

- Jesus •festhalten" (20,17). Wenn nämlich der Auferstandene zu Maria 
Magdalena sagt: •Halte mich nicht fest, denn ich bin noch nicht zum 
Vater aufgefahren" (20,17), so bedeutet das: Wenn Jesus aufgefahren 
ist, darf bzw. kann sie ihn festhalten, und zwar im Glauben. 
Doch genug der Aufzählung. Die Parallelbegriffe machen jedenfalls 

deutlich, daß Glauben über die Annahme des •nackten" Wortes hinaus 
zu einem personalen Verhältnis zu Jesus Christus führen soll, zu einem: 
Ich-bin-auf-dich-bezogen. Das ansprechendste Bild dafür ist das der 
Freundschaft. Von ihr sagt der johanneische Jesus denn auch, daß sie mit 
dem Hören des Wortes beginnt: •Ich habe euch Freunde genannt, weil ich 
euch alles geoffenbart habe, was ich von meinem Vater gehört habe" 
(15,15). Und er stellt heraus, daß sie sich bewähren muß im Gehen des 
Glaubensweges, im Tun des Wortes also: •Ihr seid meine Freunde, wenn 
ihr tut, was ich euch auftrage" (15,14). 

Nun kommen natürlich erneut unsere Einwände. Ist das alles nicht •zu 
schön, um wahr zu sein" ? Grenzt das nicht an den Bereich der Luftschlösser? 



Glauben - aber wie? 177 

Hört sich das bei unserer kritischen Nüchternheit nicht fast so an wie 
fromme Sprüche? Und sind solche Vorstellungen von einem personalen 
Verhältnis zu Jesus Christus nicht genau das Gegenteil von dem, was vor- 
her als unsere Glaubensschwierigkeit in der Epoche der Gottesfinsternis 
umschrieben wurde? Sollte das alles also möglich sein? 

Johannes appelliert als Antwort auf solche Fragen nicht einfach an den 
guten Willen, im Stile von: •Streng' Dich eben an..."; sondern er verweist 
auf das Wirken des Heiligen Geistes, der den Glauben erst ermöglicht 
und ihn dynamisch dem Ziel näher bringt. 

Glauben in der Kraft des Heiligen Geistes 

•Beistand" (Paraklet) - das ist der Name, den das vierte Evangelium für 
den Heiligen Geist in der Hauptsache (neben Pneuma) gebraucht. Die 
Namenswahl entspricht denn auch der Funktion: Dieser Heilige Geist ist 
als Beistand bzw. Helfer beim Glauben gesehen (wobei wir hier von seinen 
anderen Funktionen wie dem •Überführen der Welt" einmal absehen). 
In den fünf sogenannten Paraklet-Sprüchen wird dies entfaltet. Zwei 
Verse als Beispiel: 

•Noch vieles habe ich euch zu sagen, 
aber ihr könnt es jetzt nicht ertragen. 
Wenn aber jener kommt, der Geist der Wahrheit, 
wird er euch in die volle Wahrheit einführen. 
Denn er wird nicht von sich aus reden, 
sondern was er hört, wird er reden, 
und das Kommende wird er euch verkünden" (16,12-13). 

Im Blick auf unser Thema machen diese fünf Paraklet-Sprüche folgende 
Aussagen: 

Vor der Gabe des Parakleten war Glaube im Vollsinn nicht möglich 
(z.B. 16,12). 

Das wird sich ändern, wenn der Paraklet nach Kreuz und Auferstehung 
Jesu (auf Bitten Jesu vom Vater [14,6] bzw. von Jesus selber [16,7] 
gegeben) bei den Jüngern sein wird. 

Es ist also gut für die Jünger, daß Jesus fortgeht (16, 7). Im Gegensatz 
zu dem •Vielen" nämlich, was die Jünger zu Lebzeiten Jesu noch nicht 
hatten begreifen können, wird er, der Geist der Wahrheit (14,17), sie alles 
lehren und an alles erinnern, was Jesus gesagt hat (14,26), und er wird sie 
so •in alle Wahrheit" - d. h. in Jesus und seine Sache - einführen. 

Er wird dabei keine neue Offenbarung bringen (16,13 f), sondern sein 
Erläutern der •Wahrheit" besteht im Erschließen der Botschaft des irdi- 
schen Jesus, wobei eigens betont ist, daß er diese Erschließung in der je 



Josef Heer 178 

neuen, der je •kommenden" Situation (16,13) vornehmen wird. Die Sen- 
dung Jesu als des Offenbarers des Vaters wird also erst durch die Sendung 
des Heiligen Geistes als des Interpreten Jesu vollendet. 

Dieser Paraklet ist also die entscheidende Gabe, die der verherrlichte 
Christus seinen Jüngern gibt, und zwar nicht nur den Jüngern, die vor dem 
Kreuzestod um ihn gewesen waren, sondern den Jüngern einfachhin, den 
Glaubenden. Sie sind ja (meistens) die Adressaten der johanneischen 
Abschiedsreden (Kap. 13-17), in denen die Paraklet-Sprüche sich finden; 
und von ihnen betont der 1. Johannesbrief (der ja für Glaubende der 
zweiten und dritten Generation nach Jesus verfaßt ist) ganz eindeutig: 
Alle, die das Zeugnis über Jesus (1,1 ff) angenommen haben, besitzen 
das •Salböl des Geistes", sind •Wissende" (2, 20). In jeder Zeit also wird 
der Paraklet das Verständnis Jesu und seiner Sprache neu ermöglichen. 

Ja, Johannes behauptet noch mehr: Durch den Parakleten komme Jesus 
selber zu den Seinen. Das resultiert aus der Parallelität der Verheißung 
der Sendung des Geistes (in 14,16 f und 16,12-15) und der jeweils unmit- 
telbar anschließenden Verheißung des Wiederkommens Jesu (in 14,18 ff 
und 16,16 ff). Wenn Jesus also sagt, 
daß er selber wiederkommen werde (14,18), 
daß er sich denen, die ihn lieben, offenbaren werde (14,21), 
daß die Jünger ihn wiedersehen würden (16,16), 
daß er sie nicht als Waisen zurücklassen (14,18), sondern mit dem Vater 
zusammen Wohnung in ihnen nehmen werde (14,23), 
dann sind all das bildhafte Aussagen für jenes Verhältnis, das der Paraklet 
zwischen dem auferstandenen Jesus Christus und den Glaubenden nach 
Ostern ermöglicht. 

Freilich ist der Empfang dieses Geistes an die Bedingung der Liebe 
zu Jesus und der Beobachtung seiner Gebote gebunden (14,15) - also 
daran, daß einer den Glaubensweg tatsächlich zu gehen sucht und Bruder- 
liebe verwirklicht. Wo aber diese Bedingung erfüllt ist, da kann Glauben 
nach wie vor als ein •Kommen zu Jesus" umschrieben werden; nicht mehr 
zum irdischen Jesus natürlich, wohl aber zum verherrlichten Christus, und 
zwar durch den Parakleten. Er schlägt ja die Brücke zwischen dem Glau- 
benden und dem verherrlichten Christus; er führt immer neu zur •Erkennt- 
nis" der Wirklichkeit Jesu und seiner Sache; er ermöglicht jenes personale 
Verhältnis, auf das Glauben zielt. 

4. Und noch einmal: Unsere Probleme mit dem Glauben 

Konfrontieren wir nun - als Fazit des Bisherigen - unsere Glaubenssitua- 
tion mit der johanneischen Auffassung, daß Glauben ein langer Weg sei, 



Glauben - aber wie? 179 

ein Weg, der vom Hören des Wortes ausgeht, im Tun des Wortes zu einer 
gewissen Erfahrung kommt und ein personales Verhältnis zu Jesus Chri- 
stus anzielt. Vier Überlegungen drängen sich dabei auf. 

Erfahrung gegen theoretische Problematik 

Wir haben also unsere Schwierigkeiten mit dem Glauben, zweifellos! Aber 
heute ist fast nur mehr (meist aus ehrlicher Betroffenheit) von diesen 
unseren Schwierigkeiten die Rede, und man vergißt ganz, daß es Leute 
gegeben hat und gibt, die, wenn sie vom Glauben sprechen, nicht nur in 
Fragesätzen oder abstrakter Theorie sich ausdrücken, sondern die einfach 
das Zeugnis ihrer Erfahrung bieten. Und einer von ihnen ist Johannes - 
wobei mit dem Eigennamen einfach jene Gruppe von glaubenden, charis- 
matisch begabten Verkündern gemeint ist, die wahrscheinlich vom Zebe- 
daiden Johannes herkommen und die man als •Johannes-Schule" bezeich- 
net. 

Johannes spricht aus dieser Erfahrung. Für ihn ist Gott kein intellek- 
tuelles Problem. Er ist der in der ganzen Bibel vertretenen Auffassung, 
daß Gott bei all seiner Unbegreiflichkeit ein Du ist, das personale Gegen- 
über, das der Glaube sucht und das er auch finden kann. Und für Johannes 
ist auch der auferstandene Herr eine personale Wirklichkeit (überperso- 
nal gewiß; aber jedenfalls nicht unterpersonal). Er weiß, dieser Herr wirkt 
in der Gemeinde der Glaubenden durch den Heiligen Geist, im Wort, in 
den Sakramenten und in der Tat der Liebe. Wer nun das alles als mytho- 
logisches Reden betrachtet und statt dessen sagt, im Wort, in den Sakra- 
menten, in der Tat der Liebe werde die Sache Jesu allein weitergetragen 
und ein Wirken des auferstandenen Christus durch den Parakleten sei in 
unserem Weltbild genauso wenig denkbar wie ein personales Verhält- 
nis zu ihm bzw. durch ihn zu Gott, der wird sich schwer tun, die johan- 
neische Konzeption des Glaubensweges in seinen Verständnishorizont hin- 
über zu interpretieren. Im Dilemma zwischen dem Erfahrungszeugnis des 
Johannes und den Denkschwierigkeiten, die jeder heute hat, zumal wenn 
er auf dem Weg des Glaubens gerade die ersten Schritte zu machen ver- 
sucht, in diesem Dilemma also ist es wohl klüger, der Erfahrung den 
Vorrang zu geben. 

Nicht wie im Selbstbedienungsladen 

Wir neigen dazu, die Erfahrung im Glauben nach dem System des Selbst- 
bedienungsladens machen zu wollen: Man geht hin, nimmt sich die Flasche 
und bezahlt geschwind. Weil es so nicht geht, reden wir vorschnell von der 
Abwesenheit Gottes bzw. der Unerfahrbarkeit Jesu Christi. Daß es so 



Josef Heer 180 

nicht gehen kann, sagt nicht nur Johannes, das ist einfach selbstverständ- 
lich. Drei Beispiele sollen dies erläutern: 

Im Alten Testament ist einmal das Bild des Ringkampfes zur Illustra- 
tion dafür verwendet, wie man sich in Israel Gotteserfahrung vorstellt 
(Ringkampf des Jakob-Israel mit dem Engel Jahwes, d.h. Jahwe selbst: 
Gen 32). 

Martin Buber bietet in den •Erzählungen der Chassidim" folgenden 
Text: •Rabbi Baruchs Enkel, der Knabe Jechiel, spielte einst mit einem 
anderen Knaben Verstecken. Er verbarg sich gut und wartete, daß ihn sein 
Gefährte suche. Als er lange gewartet hatte, kam er aus dem Versteck; 
aber der andere war nirgends zu sehen. Nun merkte Jechiel, daß jener 
ihn von Anfang an nicht gesucht hatte. Darüber mußte er weinen, kam 
weinend in die Stube seines Großvaters gelaufen und beklagte sich über 
den bösen Spielgenossen. Da flössen Rabbi Baruch die Augen über, und er 
sagte: So spricht Gott auch: ,Ich verberge mich, aber keiner will mich 
suchen!'"8 

Wenn man in alten Büchern über religiöses Leben nachliest, findet man 
wenig Klage über die Verborgenheit Gottes. Von Abwesenheit sprach man 
nicht, sondern von Anwesenheit bei Verborgenheit. Dafür aber stehen dort 
lange Ausführungen und konkrete Anleitungen darüber, wie man auf der 
•via purgativa" (dem Läuterungsweg) für eine Erfahrung Gottes über- 
haupt erst fähig werden könne. Erst viel später ist dann von der •via uni- 
tiva", dem Einigungsweg die Rede. Von einer eventuellen Erfahrung also, 
bei der Gott etwas den Vorhang lüftet und der Mensch • jetzt mit geläu- 
tertem Blick - Verschwimmendes erkennen darf. Ähnlich ist es ja auch im 
Buddhismus, wo das Freiwerden von der Gier Voraussetzung für jede 
tiefere Erfahrung der Meditation bildet. 

Nur wer den Weg geht, kommt voran 

Wir wollen auch in Sachen des Glaubens eine absolut klare Theorie. Alle 
Probleme müßten gelöst sein, bevor wir uns auf ein Angebot einlassen. 
Das ist nicht der johanneische Weg des Glaubens. Für Johannes geht es 
darum, daß einer den Weg geht, daß er also in der Beziehung zu Jesus 
Christus lebt und sich den Mitmenschen gerecht, fair, verzeihend und hel- 
fend zuwendet. Dies gilt wohl auch dann, wenn es zunächst im •Als-ob" 
geschieht, wenn man den Weg also geht, als ob man schon wirklich glauben 
würde. Erst so erschließt sich Erfahrung mit Gott bzw. Jesus Christus. 

Heinz Zahrnt beschreibt das einmal so: •Es gibt von der Wahrheit 
der Offenbarung Gottes keine vorwegnehmende Gewißheit, wie 

8 M. Buber, Die Erzählungen der Chassidim, Zürich 1949, 191. 



Glauben - aber wie? 181 

es überhaupt keine vorwegnehmende Gewißheit vom Dasein Got- 
tes, ja von keiner Liebe, keiner Freundschaft, keiner Wahrheit 
gibt. Ich kann der Offenbarung Gottes als Wahrheit nur gewiß 
werden, indem ich mich auf sie einlasse und es mit ihr probiere ... 
Ob das, worauf wir uns einlassen, richtig, gut und wahr ist, ob 
dadurch heute Offenbarung Gottes geschieht und also neu Erfah- 
rung Gottes entsteht, das muß sich daran erweisen, wie es sich 
durchsetzt und wirksam wird, nicht im Sinne eines äußeren Erfol- 
ges, sondern so, daß es die Menschen und ihr Leben verwandelt, 
daß es ihren Weg erhält, daß es ihnen Hoffnung gibt und das 
Leben bestehen hilft, indem es ihnen eine neue Zukunft eröffnet, 
kurzum, daß es den Menschen das Heil bringt. Um diese selbstän- 
dige Erprobung der Wahrheit Gottes kommt niemand herum."9 

Menschliche Analogie 

Was Johannes mit dem Verhältnis zu Jesus Christus meint, läßt sich viel- 
leicht am ehesten mit einer menschlichen Begegnung illustrieren. Es gibt 
oberflächliche Begegnungen; man sieht sich einmal, ist beeindruckt oder 
auch nicht; jedenfalls man vergißt sich wieder. Es gibt auch tiefere Begeg- 
nungen, die zu Kameradschaft, Freundschaft und Liebe führen, und die 
einen eine Zeitlang oder auf die Dauer bestimmen. In jeder tieferen Begeg- 
nung gewinnt der Partner Bedeutung im Gefüge der Vorstellungen, Wün- 
sche, Motivationen und Entscheidungen. 

So ähnlich wird es mit dem Glauben als einem personalen Verhältnis 
zu Jesus Christus sein. Seine durch das Wort zunächst einfach behauptete 
Wirklichkeit gewinnt bei dem, der dieses Wort suchend und handelnd lebt, 
immer mehr Bedeutung; es beeinflußt das Denken, Wünschen und Ent- 
scheiden, und so reift die Offenheit für die Erkenntnis, daß hinter dem 
Wort ein Du steht. Der Buchstabe des Wortes wird dann Anrede, und das 
Hören des Wortes führt zum Antworten im Gebet. 

Glauben wird so zu einer personalen Bezogenheit auf ein Du, auf den 
Jesus Christus, der in seiner Auferweckung in die unbegreifliche Wirk- 
lichkeit Gottes hineingenommen wurde, und jetzt durch den Geist gegen- 
wärtig und wirksam bleibt. Glauben besteht dann darin, daß einer auf 
dieses Du hin und von ihm her dialogisch sein Leben versteht, daß sich 
einer vor diesem Du verantwortlich weiß, daß einer mit diesem Du ein- 
fachhin rechnet, so wie ja - Vergleiche hinken - eine in gelingender Ehe 
lebende Frau ihren Mann und ihre Kinder auch dann im Denken und Ent- 
scheiden einfach gegenwärtig hat, wenn sie nicht ausdrücklich an sie denkt. 

9 H. Zähmt, Gott kann nicht sterben, 2. Aufl., München 1970, 178 f. 




