Glauben — aber wie:

Eine Antwort aus dem Johannesevangelium®

Josef Heer, Stuttgart

1. Unser Problem mit dem Glauben

Wer heute glaubt, der steht meist auflerhalb des Modetrends, und die Pro-
bleme, die mit dem Glauben immer schon verbunden waren, fallen ihn in
seiner Isoliertheit um so schirfer an. Verschlagen einem die dunklen Strei-
fen, die das Gewebe der Geschichte des Christentums durchziehen, nicht
die Sprache? Ist die Armseligkeit der Glaubenden und der Kirchen nicht
ein stindiger Einspruch gegen die Wahrheit oder wenigstens gegen die
praktische Wirksamkeit dieses Glaubens? Erscheint uns das Gebet nicht
immer wieder als ein Wort ins Leere — so wie das Selbstgesprich eines
Menschen, dem niemand zuhort? Springt uns die uralte Frage, wie man
den Schépfergott angesichts der Not und Schlechtigkeit in der Welt recht-
fertigen konne, heute nicht mit neuer Gewalt an? Vielen ist denn auch das
frither weithin akzeptierte Gottesbild vom unbegreiflichen, die Welt regie-
renden, unser Gebet horenden (und manchmal auch erhérenden), unser
Bestes wollenden Vater durch die Erfahrungen der Gegenwart zerstort
worden.

Reinhold Schneider z. B. litt darunter: ,Des Vaters Antlitz hat
sich ganz verdunkelt; es ist die schreckliche Maske des Zerschmei-
Renden, des Keltertreters; ich kann eigentlich nicht ,Vater
sagen . . . Das Antlitz des Vaters? Das ist ganz unfafibar“2.

Beweist nicht das Leben vieler Menschen, dafl es ohne Glauben genauso
geht — genauso gut und genauso schlecht — und dafl man den Ballast des
Glaubens also einfach abwerfen kénnte? K6nnte es nicht sein, dafl wir uns
den Glauben als ,heile Welt“, als Trost erfunden haben, um nicht die
brutale Realitit unseres Lebens ohne Vater aushalten zu mussen? Ist nicht
die Unbeweisbarkeit des Glaubens fiir viele eine belastende Verunsiche-
rung, so dafd sie sich vorkommen wie einer, der auf Glatteis geht und bei

! Der folgende Beitrag ist einem Manuskript entnommen, das unter dem Titel ,Sinn-
volles Leben® in der Buchreihe ,Geist und Leben® (hrsg. von O.Knoch u. F. Wulf)
erscheinen wird, Darin geht der V. dem Weg nach, den das Johannesevangelium fiir ein
Gelingen des menschlichen Lebens aufweist. Das vorliegende Kapitel diber das Glauben
schildert ein entscheidendes Stiick dieses Weges.

2 R. Schneider, Winter in Wien, Freiburg 1963, 110,



Josef Heer 166

jedem Schritt zu fallen firchtet? In dieser Verunsicherung ist Gott allen-
falls noch der immer umstrittene unsichtbare Gértner, von dem A.Flew
einmal schreibt:

»-Es waren einmal zwei Forschungsreisende, die kamen zu einer
Lichtung im Dschungel, wo viele Blumen und Kriuter wuchsen.
Da sagte der eine Forscher: ,Es muf} einen Girtner geben, der
dieses Stiick Land bebaut.’ Der andere widersprach: ,Es gibt kei-
nen Gartner.‘ Da schlugen sie ihre Zelte auf und iiberwachten die
Lichtung. Aber kein Gartner lief sich blicken. ,Vielleicht ist es ein
unsichtbarer Girtner.‘ So zogen sie einen Zaun aus Stacheldraht
und setzten ihn unter Strom. Und sie schritten ihn mit Spiirhunden
ab. Kein Schrei aber lief jemals vermuten, daf ein Eindringling
einen Schlag bekommen hitte. Keine Bewegung des Drahtes deu-
tete jemals auf einen Unsichtbaren hin, der hiniiberkletterte. Auch
die Spiirhunde schlugen niemals an. Dennoch war der Glaubige
noch nicht iiberzeugt. ,Es gibt doch einen Gértner, unsichtbar,
unberiihrbar, unempfindlich gegen elektrische Schlige, einen Gért-
ner, der keine Spur hinterldfit und keinen Laut von sich gibt, der
aber heimlich kommt und sich um den Garten kiimmert, den er
liebt.* Schliefllich sagte der Skeptiker verzweifelt: ,Was ist denn
eigentlich von deiner urspriinglichen Behauptung iibriggeblieben?
Wie unterscheidet sich denn dein unsichtbarer, unberiihrbarer,
ewig ungreifbarer Gartner von einem eingebildeten oder gar von
iberhaupt keinem Gartner?“3

Jedenfalls, der Glaube ist fiir uns problematisch geworden. Sicherlich
wire das nicht so schlimm, wenn der Glaubende selbst sich wenigstens
auf Erfahrung berufen kénnte, wenn sich Gott also manchmal ,sehen®
liefBe, so wie ein Freund, der wenigstens gelegentlich zu Besuch kommt.
Doch ganz im Gegenteil. Die Not vieler Menschen spiegelt sich in dem
Biihnenstiick von S. Beckett: Warten auf Godot. Zwei Minner warten da
in sinnloser Ausdauer — schwitzend, philosophierend und nichtstuend —
auf einen Herrn namens Godot (doch wohl Gott), der aber nie in Erschei-
nung tritt. Uberhaupt geschieht an Handlung so viel wie nichts, aufler daf}
einmal ein ,Mensch“, von einem Sklavenhalter getrieben, eine schwere
Last {iber die Bithne schleppt — so menschliches Schicksal und Knechtung
von Menschen durch Menschen symbolisierend. Alles endet mit der Fest-
stellung, dafl Godot nicht gekommen ist. Ob wir nicht genauso umsonst
auf irgendeine Erfahrung Gottes warten?

# A.Flew, zitiert in: P. M. van Buren, Reden von Gott in der Sprache der Welt, Ziirich
1965, 8 f.



Glauben — aber wie? 167

Man kénnte mit dieser Litanei fortfahren. Aber schon jetzt zeigt sich,
daf das Glauben seinen Schatten wirft: Den Zweifel in all seinen Spiel-
arten. Und dieser Schatten fillt heute nicht nur auf diese oder jene Einzel-
aussage des satzhaft formulierten Glaubens (etwa: Jungfrauengeburt,
biologisch oder nicht; Abschied vom Teufel oder Wiedersehen mit ihm?),
sondern dieser Schatten fallt auf das Ganze, auf das Glauben als mensch-
liche Haltung. Viele (die meisten?), die glauben, glauben miihsam, in der
Anstrengung des Trotzdem.

Hilfe von seiten der Theologen?

Wer sich nun bei den Fachwissenschaftlern Hilfe holen will, der gerat
wahrscheinlich vom Regen in die Traufe. Schon die Budhtitel machen ihn
stutzig: ,Die Frage nach Gott“; ,Wer ist das eigentlich — Gott?“; ,Zer-
brochene Gottesbilder®; , Wo ist Gott?“; ,Wohin ist Gott?“; ,Gott ist
tot?“; , Was kommt nach dem Tode Gottes?“; ,Gott ist nicht ganz tot®;
,Gott kann nicht sterben“; ,Menschlich sein — mit oder ohne Gott?*;
,Atheistisch an Gott glauben® usw.

Etwas irritiert fragt sich der Laie, was denn nun mit den Theologen
eigentlich los sei? Wenn die Armsten so schlimm dran sind, daf} ,der
Gegenstand ihres Nachdenkens® tot ist, dann geziemt es sich doch wohl,
fiir einen Augenblick die Uninteressiertheit an ihrer Arbeit mit aufrich-
tigem Mitleid zu vertauschen. Aber dieser spottische Ton ist deplaciert.
Gott als das Du, auf das der Glaube zielt, ist tatsdchlich zum Problem
geworden.

Wer ist dieser Gott und wie soll man sich ihn im heutigen Weltbild
vorstellen? Oben in der Hohe oder in der Tiefe bzw. Mitte der Wirklich-
keit? Kommt er aus der Vergangenheit auf uns zu oder gehen wir ihm
im Schritt nach vorne entgegen, oder ist er doch einfach da, jederzeit gleich
nahe und gleich fern? Ist er oder geschieht er — etwa in der Mitmenschlich-
keit? Sollen wir ihn jenseitig oder diesseitig denken? Ist er Person oder
Prinzip . . . All das wird — meist aus ehrlicher Betroffenheit — gefragt, und
die Antworten sind so verschieden wie die Kopfe derer, die — quer durch
alle Konfessionen — dariiber schreiben.

Das ist im Grunde ja auch nicht verwunderlich, wenn man bedenkt, dafl
wir mit der Taschenlampe unseres Glaubens und Denkens ohnedies nur
ein wenig in das Geheimnis Gottes hineinzuleuchten vermégen. Verwun-
derlich aber wird es — meiner Meinung nach —, wenn man auf die Taschen-
lampe ganz verzichtet und rundweg behauptet, glaubwiirdiges Reden von
Gott gebe es nur noch im hellen Licht, etwa auf dem Feld der Mitmensch-
lichkeit, der Gesellschaft und Politik, und alles andere sei iiberholte Meta-



Josef Heer 168

physik und vorkritisches Bewuitsein. In solcher Theologie hat man — mei-
ner Meinung nach — nicht nur auf die Taschenlampe verzichtet, sondern
auch auf Gott, dessen Wirklichkeit sich fiir unser Erkennen immer im
Dunkeln verliert. Was im hellen Licht steht, ist noch nicht Er.

Man wird der Problematik um Gott also nicht dadurch entkommen
konnen, dafl man von ihm nur noch dort redet, wo unser Denken die Dinge
(einigermaBen!) in den Griff bekommt: auf der sogenannten ,horizonta-
len“ Ebene der Mitmenschlichketi. Man wird statt solcher » Verkiirzungen®
zundchst einmal in der Problematik der , Abwesenheit Gottes“ bzw. »,Got-

tesfinsternis“ aushalten miissen. Etwa so, wie in sverdichteter Form
M. L. Kaschnitz das tut:

»Zu reden begann ich mit dem Unsichtbaren.
An schlug meine Zunge das ungeheure Du,
Vorspiegelnd altgewesene Vertrautheit.
Aber wen sprach ich an? Wessen Ohr
Versuchte ich zu erreichen? Wessen Brust
Zu rihren — eines Vaters?

Vater, Du, riesiger Sterbender,

Verendend hinter dem Milchflufi,

Vater, Du Flirren der Luft,

Herfunkelnd vom fliehenden Stern —

Zu reden begann ich mit dem Unsichtbaren
Und sagte: ich verstehe nichts,
Ich bin wie ein Stein, der daliegt .. .“*

Tomas — ,unser Mann*“ bei Johannes?

Sollten das alles nur unsere Probleme sein? Sollte also das, was fiir uns
schwierig geworden ist, fiir Johannes und die von ihm angesprochenen
Leute leicht und selbstverstindlich gewesen sein? Ein paar Beobachtungen
sprechen dagegen.

Zunichst sei daran erinnert, dafl Johannes die Glaubensforderung so
hiufig und energisch betont, ja daf er alle anderen Weisungen Jesu, von
denen bei den Synoptikern die Rede ist (vgl. Mt 5-8), auf das Glauben®
(und die daraus resultierende Bruderliebe) reduziert. Dieser Sachverhalt

* M. L. Kaschnitz, Uberallnie, Hamburg 1969 (dtv SR 738), 129.
 Das Hauptwort ,der Glaube® findet sich bei Johannes ibrigens nie, Einer der Griinde
— neben den zeitbedingten anderen — ist wohl, dafl Glauben fiir Johannes einen dynami-
schen Lebensprozef darstellt. Konsequenterweise wird man also nicht sagen ,der Glaube®,
sondern ,das Glauben® — auch wenn das manchmal hart klingt.



Glauben — aber wie? 169

148t doch den Riickschluf zu, dafl das, was so sehr betont wird, eben betont
werden muf, weil es auch damals nicht selbstverstindlich und leicht zu
verwirklichen war.

Sodann ist unser Wunsch nach Beweisen fiir den Glauben in der johan-
neischen Wunder- bzw. Zeichen-Theologie indirekt aufgegriffen. Gewif§
hat Jesus auch nach Johannes Wunder gewirkt; er berichtet sieben, wobei
freilich viele Exegeten drei davon, ndmlich das Weinwunder von Kana
(2,1-11), den Seewandel (6, 16-21) und die Lazaruserweckung (11, 1 ff)
mit guten Griinden als Lehrerzihlung verstehen. Aber diese Wunder
sind in der nachosterlichen Sicht des Evangelisten samt und sonders zu
»Zeichen® geworden. Das heifit: Sie werden nicht erzahlt als Beweise, die
zum Glauben an Jesus zwingen konnten, sondern sie werden erzdhlt als
bezeichnende Beispiele (,Zeichen®), in denen die Bedeutung Jesu Christi
fiir die Glaubenden anschaulich wird. Im einzelnen:

Mit dem Weinwunder von Kana (2, 1-11) wird die Heilsgabe, die Jesus
in seiner Stunde spendet, als Gabe der Freude (Wein) und als Uberholung
des Alten Testamentes dargestellt. Bei der Heilung des Sohnes des konig-
lichen Beamten (4, 46-54) wird anschaulich gemacht, was wahrer Glaube
an Jesus bedeutet. Die Heilung am Teich Betesda (5, 1-9) zeigt (wahr-
scheinlich) Jesus als den, der das Alte Testament ,aufhebt“ (im Hegelschen
Sinn). Die Brotvermehrung (6, 1-13) illustriert, dafl Jesus das Lebensbrot
gibt bzw. ist. Der Seewandel (6, 16-21) macht deutlich, daB der, dem Jesus
als der ,Ich-bin-es“ (V.20) aufgeht und der in Gemeinschaft mit Jesus
steht (V. 17¢), Finsternis (V. 17b), Gefahr (V.18) und Angst (V. 19) iber-
wunden hat bzw. iiberwinden kann. Die Heilung des Blindgeborenen
(9, 1-7) besagt, dal Jesus fiir den, der glaubt, zum Licht wird. Und die
Auferweckung des Lazarus stellt schliefllich heraus, da Glauben jetzt
schon den Ubergang in ein neues Leben bedeutet.

So sehr also diese Wunder fiir die Zeitgenossen Jesu Aufruf zum Glau-
ben gewesen sein mogen (12, 37 usw.), fur die nachosterlich Glaubenden
gilt, daf} sie glauben sollen, ohne den Hinweis (geschweige den Beweis)
von Zeichen und Wundern in der Hand zu haben (4, 48). Die Problematik
des Glaubens bleibt also trotz der Zeichen, die Johannes erzahlt.

Schlieflich findet sich im vierten Evangelium sogar eine Anspielung auf
das, was wir heute als Gottes-Ferne erfahren. Der Schluf3satz des Prologs
sagt: ,Niemand hat Gott je geschaut.” Diese gewichtige Aussage ist natir-
lich nur dann johanneisch, wenn man auch ihre Fortsetzung mithért: ,Der
einzig erzeugte Sohn, der am Herzen des Vaters ruht, er hat Kunde
gebracht® (1, 18). Auf diesen ,Einzigen®, den Menschgewordenen, der als
Offenbarer sein Werk vollbringt, der in den Tod geht und als der Ver-
herrlichte beim Vater ist und durch den Geist wirkt, auf diesen Jesus Chri-



Josef Heer 170

stus also richtet sich jetzt das Glauben. Aber natiirlich ist es dadurch auch
nicht leichter geworden. Fiir alle, die nicht Zeitgenossen Jesu waren, gilt
ja der abgewandelte Satz von vorher: Diesen Einzigen — eben Jesus Chri-
stus — hat keiner von ihnen je geschaut.

Auch Johannes weif} also, daff Glauben nicht selbstverstindlich ist, dafl
es seine Probleme hat, und dieses Wissen fafit er in jener Szene zusammen,
die unter dem Titel ,Der ungliaubige Tomas“ landlidufig bekannt ist
(20,24-29). Die Glaubensbedingung dieses Tomas: , Wenn ich nicht an
seinen Hinden die Nagelwunden sehe . . . glaube ich nicht“ (V.25) — das
ist auf anderer Ebene unser Verlangen nach Glaubensbeweisen. Weil wir
nicht sehen kdnnen, weil wir keine — oder doch nur eine sehr geringe —
Erfahrung Gottes bzw. Jesu machen kénnen, deswegen haben wir unsere
Schwierigkeiten. Wir mdchten uns also mit Tomas identifizieren und auch
das ,Sehen” verlangen. Aber das wird uns nun eben in dieser Geschichte
verwehrt. Sie unterscheidet ja scharf zwischen Tomas und uns (V. 29).

Weil Tomas zu jener ersten Generation gehort, durch deren Wort die
spateren Generationen zum Glauben gebracht werden sollen (17, 20), des-
wegen wird seinem Glauben in dieser Ostererscheinung die (mit Sehen und
Bertihren umschriebene) Erfahrung des Auferstandenen gewihrt. Wir
aber, die spiteren Generationen der Glaubenden, werden diese Stiitze des
Glaubens nicht erhalten. Wir sind — das sei vorweggenommen — auf das
Wort und das Erinnern des Heiligen Geistes verwiesen. Deswegen gilt
uns der Satz: ,Selig, die nicht sehen und doch glauben® (V. 29). Tomas ist
also nicht ,unser Mann“, sondern an seiner Gestalt wird uns deutlich
gemacht, dafl unser Weg zum Glauben ein anderer sein mufl. '

Ziehen wir aber noch das Fazit: Wenn dieses Glauben ohne Sehen
— also unser Glauben — selig gepriesen wird, so heifit das doch, daB} dieses
Glauben fiir Johannes als nichts Selbstverstindliches gilt. Auch Johannes
weill also, daBl es mit dem Glauben der spiteren Generationen seine Pro-
bleme hat. Wenn er darum weif}, ist anzunehmen, daff er auch einen Weg
angedeutet hat, der aus dieser Problematik herausfiihrt.

2. Lernprozefl im Glauben

Glauben im vollen Sinn des Wortes ist beim vierten Evangelisten erst
nach Ostern im Licht des Parakleten moglich (z. B. 14, 26). Wenn Johannes
den Begriff trotzdem bereits in das Wirken des irdischen Jesus hineinstellt,
so mit der Absicht, das Werden des Glaubens, sein Wachsen und sein Ziel
fir die nachésterlich Glaubenden anschaulich machen zu kdénnen. Diese
Absicht erreicht er nun vor allem mit Hilfe der sogenannten Synonyma,
d.h. jener Worte, die Johannes wechselweise fiir ,glauben“ gebraucht.



Glauben — aber wie? 171

Diese Synonyma haben zwei verschiedene Bezugspunkte: Sie sind teils
auf das Wort Jesu, teils auf Jesus selber bezogen — eine Zweiteilung, die
der dynamischen Entwicklungsrichtung des johanneischen Glaubens ent-
spricht und zugleich eine Antwort gibt auf die Frage, wie ein Weg zum
Glauben verlaufe.

Glauben beginnt mit dem Horen des Wortes

Der Einstieg in das, was Glauben bedeutet, geschieht bei Johannes dadurdh,
dafl der Mensch sich auf das Wort Jesu einldfit. Glauben ist dementspre-
chend im Sprachgebrauch des vierten Evangeliums gleichbedeutend mit:
Jesu Wort héren (5, 24),

Jesu Wort aufnehmen (12, 48),

in Jesu Wort bleiben (8, 30 f) und

Jesu Wort halten (12, 47).

In dieser einfachen Aufzihlung ist eine Steigerung und damit eine Be-
schreibung des Glaubensweges gegeben: Horen, aufnehmen, bleiben, hal-
ten. Darauf ist ndher einzugehen.

Glauben beginnt also zunichst einmal mit dem Hoéren des Wortes Jesu
(5,24), wobei Johannes das Wort der Jiinger (15, 20.27) — das heifit der
tatsdchlich an Jesus Glaubenden — so sehr in einer Linie mit dem Wort
Jesusieht, dafl er beides in einem , Wir“ zusammenschlieflen kann: ,Amen,
Amen, ich sage dir (Nikodemus): Was wir wissen, davon reden wir, und
was wir gesehen haben, das bezeugen wir .. .“ (3, 11). Dem Glauben geht
also das Wort Jesu bzw. der Jesu Wort weitergebenden Jiinger voraus.
Dieses Wort will zum Glauben provozieren (17, 20).

Ein Wort ist nun aber nur sinnvoll, wenn es gehdrt wird. Dabei gilt
natiirlich: Héren und horen sind zweierlei Dinge. Wer wirklich hort, 6ffnet
nicht nur das Ohr, sondern sich selbst; er nimmt das gehdrte Wort in sich
hinein und 1488t davon — wenn es ihn {iberzeugt — sein Denken und Handeln
bestimmen. Das meint Johannes mit der Formulierung: Jesu Wort auf-
nehmen (12,48). Und dementsprechend unterscheidet er auch ein zwei-
faches Horen: ,Amen, Amen, ich sage euch: Die Stunde kommt, und jetzt
ist sie da (gemeint ist: die nachdsterliche Situation der Gemeinde), in der
die Toten (d. h. die noch nicht durch den Glauben in den Bereich des Lebens
hineingenommenen Menschen) die Stimme des Gottessohnes horen werden
(akustisch), und alle, die sie horen (im Sinn des Glaubens), werden leben
(d. h. Leben haben)“ (5, 25).

Glauben beginnt also mit dem Hinhéren und Sich-Offnen des Diirsten-
den (des horen-wollenden Menschen). Das einzige, was ihm aber nun
gegeben wird, ist das Wort, das er ,aufnehmen* soll. Natiirlich handelt es



Josef Heer 172

sich dabei nicht um irgendein Wort, sondern um jenes Wort, in dem die
Herwendung Gottes zu uns Menschen durch Jesus in die jeweilige Situa-
tion hinein verkiindet wird. Aber immerhin — gegeben wird nur das Wort,
nicht irgendein Beweis, es sei denn der in der Liebe bestehende Glaubwiir-
digkeits-Kredit dessen, der dieses Wort spricht (13, 35).

Das ,Ho6ren“ geschieht im Lernprozef} gelebten Glaubens

Wer das Wort hort und aufnimmt, setzt den ersten Schritt auf den Weg
des Glaubens. Aber das Wort Jesu zielt auf mehr: Wer es hort, soll sich
davon auf die Dauer bestimmen lassen (im Wort bleiben: 8,30 f) und er
soll dieses Wort in seinem Handeln verwirklichen (12, 47). Rechtes Horen
erfordert also im Grunde den ganzen Prozef} des Sich-Offnens, des Beden-
kens, des Sich-bestimmen-Lassens und Handelns. Horen geschieht, wo
man das Gehorte lebt. Das bringt Johannes auch sonst zum Ausdruck, etwa
wenn er in 12,47 f — gleichsam in einem Atemzug — vier Formulierungen
zur Beschreibung des rechten Hérens verwendet: , Wer meine Worte hort®,
,wer meine Worte annimmt“, ,wer sie bewahrt und ,wer mir gehor-
sam ist“. Ahnlich sagt 18,17 — jetzt ,Héren“ mit , Wissen“ austauschend:
,Ihr, die ihr dies alles wifit, selig seid ihr, wenn ihr danach handelt®.

Hbren also geschieht in der Praxis, iibrigens vornehmlich in der Praxis
der Liebe, wie sich spiter zeigen wird. Es erfordert auflerdem Entschieden-
heit und Treue, sowie jenes Nicht-Horen auf die Gegenstimmen, das in
der Bildrede vom guten Hirten angedeutet ist (10, 5. 8). Wirkliches Horen
des Wortes Jesu zielt also letztlich auf den gelebten Glauben (5, 24) und
auf die Nachfolge (1, 37. 40).

Johannes weif} also offensichtlich, dafl man den Weg des Glaubens nicht
so geschwind und in einem Atemzug gehen kann, und wahrscheinlich hat
er diesen Sachverhalt in der Darstellung des Glaubensweges der Jinger
des irdischen Jesus plastisch herausgearbeitet.

Diese Jiinger kommen zu Jesus (1, 35 ff). Sie sind stindig bei ihm. Sie
sehen seine Zeichen und héren seine Worte. Trotzdem verstehen sie ihn
oft nicht (z.B. 16, 17). Wie Jesus — um ein Beispiel zu erwihnen — ihnen
erklirt, die Erfiillung des Vaterwillens sei fiir ihn so wichtig wie die Speise,
von der einer lebt, meinen sie, er rede von Lebensmitteln (4, 33). Das
mit Mifiverstindnissen durchsetzte (z. B. 14, 5), schwerfallige (11, 8), gele-
gentlich sogar sich sperrende (13, 8) Wachsen ihres Glaubens wird durch
die ,skandalose“ Brot-Rede (Kap.6) massiv in Frage gestellt (6, 60 ff),
wobet sich dann nur ein Teil der Jinger in das Wort des Petrus hiniiber-
rettet: ,Herr, zu wem sollen wir gehen? Du hast Worte des ewigen Lebens®
(6, 68). Die zweite, eigentliche Krisis in der Stunde der Passion Jesu beste-



Glauben — aber wie? 173

hen sie alle nicht. Erst der nach Ostern geschenkte Paraklet (16,12 ff)
wird ihnen das ermédglichen, was Glauben im Vollsinn heifit.

Natiirlich geben diese Einzelziige zunédchst einmal den ungefdhren Ver-
lauf der tatsdchlichen Glaubensentwicklung der Jiinger wieder. Aber offen-
sichtlich ist ihr Hineinwachsen in den Glauben vom Evangelisten zugleich
als Muster dafiir gedacht, daf auch das Glauben der Adressaten seines
Evangeliums einen Wachstumsprozefl darstellt, der Miflverstandnissen
und Anfechtungen ausgeliefert ist und so immer einen , Glauben auf dem
Weg“ darstellt.

Das Fazit: Glauben ist ein Weg. Es ist etwas Lebendiges, Wachsendes,
in die Krisis Geworfenes. Das den Anfang bildende Héren mufl zum
»,Ge-Horen“ bzw. zum ,Ge-Horsam® gegentiber dem Wort werden; sonst
ist es ein nutzloser Anfang.

Erfahrung beim Lernproze des Glaubens

Ist das alles — so grofartig es klingt — nicht doch ein bifichen riskant:
Man soll sich so einfach ohne Zuverlissigkeitsbeweis auf das Wort
Jesu einlassen? Johannes beantwortet diese Frage mit einer erstaunlichen
Behauptung. Er sagt, dafl einer auf diesem Weg des Glaubens Erfahrun-
gen im Sinne des Uberzeugung-Gewinnens machen konne. In 7, 17 heifit es:

» Wer bereit ist,

den Willen Gottes zu tun,
wird inne werden,

ob die Lehre aus Gott ist,
oder ob ich von mir aus rede.”

Den Willen Gottes tun — das heifit bei Johannes einfach an Jesus zu glau-
ben (vgl. 6,29). Augustinus interpretiert das Wort also richtig: , Was heifit
das: Wenn jemand seinen Willen tun will? Ich mochte sagen, es heifit:
Wenn einer glaubt ... Suche also nicht zu verstehen, um (dann) zu glau-
ben, sondern glaube, damit du (so) verstehest“®. Oder in moderner Sprache
Rudolf Bultmann: ,Wer das Wort des Offenbarers als Anrede hort und
ihm gehorcht, wer glaubt, nur der wird das Kriterium gewinnen, ob es
das Wort Gottes oder die Behauptung eines arroganten Menschen ist . . .
Der Glaube hat die Verheiflung, dafl sich ihm der Gegenstand des Glau-
bens erschliet“?.

¢ Augustinus, In Joannis Evangelium Tractatus CXXIV, Corpus Christianorum 36 (Turn-
holt-Paris 1954); die Stelle: tract 29, 6.
7 R. Bultmann, Das Evangelium des Johannes, 16. Aufl., Géttingen 1959, 206.



Josef Heer 174

Um Erfahrung bzw. um das Gewinnen einer eigenen Uberzeugung im
Glauben geht es auch bei der schon einmal gestreiften Perikope von der
Samariterin. Nachdem Jesus sich dieser Frau zu erkennen gegeben (4, 26),
lauft sie ins Dorf und sagt den Leuten: ,Kommt, dort ist ein Mann, der mir
alles gesagt hat, was ich getan habe. Ist er vielleicht der Messias?“ (4, 29).
Die Leute reagieren und ,kommen zu Jesus“ (4, 30); ja sie holen Jesus
ins Dorf und er bleibt zwei Tage bei ihnen. Wie sie sein Wort dann selbst
gehort haben, erkldren sie der Frau: ,, Wir glauben nicht mehr, weil du das
geredet hast; denn wir selbst haben gehort und wissen: dieser ist der wahre
Retter der Welt“ (4, 42).

Die Szene bietet geradezu eine Kurz-Theologie des johanneischen Glau-
bens: Glauben entsteht durch das fremde Wort (hier das der Samariterin);
es erreicht seine vorldufige Stufe im ,Kommen zu Jesus“. Dann aber iiber-
steigt es die Abhingigkeit vom Fremdzeugnis, 1afit sich auf das Héren
des Wortes Jesu ein und gewinnt im Vollzug dieses Horens jene innere
Uberzeugung, die Johannes mit dem Wort , Wissen“ ausdriickt.

Es geht also darum, im Eingehen auf Jesu Wort Glaubenserfahrung zu
machen, Uberzeugung zu gewinnen. Dieser Gedanke ist auch dadurch
herausgearbeitet, dafl Johannes das ,Tun der Wahrheit* als Weg zum
Licht (8, 21) betrachtet und dafl er das ,Lieben in der Tat und Wahrheit®
als den einzigen Erfahrungsbeweis dafiir wertet, dafl einer in der Wirk-
lichkeit des neuen Lebens steht (1 Joh 3,18-19). Dementsprechend kann
dann auch ganz generell gesagt werden: ,Wer an den Sohn glaubt, hat
das Zeugnis in sich“ (1 Joh 5, 10).

Worin aber besteht nun diese Erfahrung? So weit ich sehe, beantwortet
Johannes die Frage nicht direkt. Aber im Sinne seiner Grundkonzeption
wird man sagen konnen: Diese Erfahrung besteht nicht so sehr in aufler-
ordentlichen, zum Bereich der Mystik gehorenden Erlebnissen, sondern sie
besteht hauptsichlich darin, dafl einer bei sich selbst feststellen kann, daf}
praktizierter Glaube zu einem gelingenden Leben verhilft.

Der ,konigliche Beamte® als Illustrationsfigur (4, 46-54)

Viel Theorie hat sich bislang tiber den Lernprozef} des Glaubens bei Johan-
nes herausgestellt: Glauben beginnt beim Horen auf das Wort. Horen
aber geschieht nur richtig, wo man das Wort ,tut“. Bei diesem Tun
schliefllich kann man auch eine gewisse Erfahrung machen. Diese ,graue*
Theorie hat Johannes nun in einer farbigen Geschichte zusammengefafit,
d.h. genauer: In der Gestalt des koniglichen Beamten von Kafarnaum
(4, 46-54).

Die Geschichte findet sich auch bei Mattius (8,5-13) und bei Lukas



Glauben — aber wie? 175

(7,1-11), und das ist von grofler Bedeutung, weil so durch den Vergleich
der drei Texte die johanneische Eigenart und Erzihlungsabsicht deutlich
wird. Natiirlich kann die Abhebung dieser johanneischen Eigengestaltung
hier nicht im einzelnen vorgenommen werden. Nur das Ergebnis sei in der
Reduktion auf drei Punkte skizziert:

a) Johannes redet nicht von einer Heilung am Ort wie Mattius und Lukas,
sondern von einer Fernheilung, bei der Jesus in Kana und nur der kranke
Sohn in Kafarnaum ist (V. 46 ff).

b) Er erwihnt kein Lob des Glaubens des Mannes wie Mattius und Lukas,
sondern einen Tadel jenes Glaubens, von dem gilt: ,Wenn ihr nicht
Zeichen und Wunder seht, glaubt ihr nicht* (V. 48).

c) Er konstatiert einen zweifachen Glaubensschritt des koniglichen Beam-
ten. In V.50 sagt er: ,Der Mann glaubte dem Wort . ..“ — eben weil er
sich auf das Wort Jesu einldfit (V. 50) und mit dem Wort den Weg hinab
nach Kafarnaum (etwa 26 km) geht. Sodann stellt er spiter nochmals fest:
»Und der Mann wurde gliubig mit seinem ganzen Hause® (V.53), und
diese zweite Aussage iiber den Glauben fillt, nachdem berichtet worden
war, dafl der Mann die Wirkkraft des Wortes Jesu in der , Lebens“-Gabe
an seinem Sohn erfahren hat (V. 53).

Diese eigenwillige Stilisierung der in der urchristlichen Tradition anders
vorgegebenen Geschichte ist nun daraus zu erkliren, dafl Johannes hier
ein Beispiel fiir das geben will, was Glauben nach Ostern bedeutet. Die
Problematik der Glaubenden um die Jahrhundertwende (eben der Adres-
saten des Johannesevangeliums) ist ja die: Jesus ist fern; seine Zeichen
und Wunder kann man nicht mehr sehen; man hat nur das Wort. Kann
man so glauben?

Johannes gibt seine Antwort in der Form dieser Geschichte: Glauben
vollzieht sich so, da man sich zunichst auf das Wort (V. 50) des fernen
Jesus (V. 46 f) einldflt, dal man — ohne Zeichen und Wunder zu verlangen
(V.48) — mit dem Wort den Weg geht (V. 50), und dafl man dann, wenn
man den Weg geht (V. 51), die Erfahrung machen darf, daf dieses Wort
etwas bewirkt (V. 521), daf es nidmlich ,Leben“ gibt (V. 50. 51. 53).

Diese Erfahrung fithrt nun zu einer neuen Stufe des Glaubens — einer
Stufe, die sonst mit dem personalen Verhiltnis zu Jesus umschrieben wird.

3. Glauben zielt auf eine personale Beziehung zu Jesus Christus

Glauben ist also ein Weg. Das akzeptiert man ohne grofiere Bedenken.
Problematisch wird die Sache aber, wenn man weiter fragt, was denn das
Ziel dieses Weges eigentlich sei. Hier dringt sich nach kurzer Befragung
des vierten Evangeliums der Eindruck auf, Johannes sei ein Phantast.



Josef Heer 176

Aber greifen wir nicht vor; sehen wir uns seine Aussagen im einzelnen an,
indem wir die Reihe jener Synonyma weiterverfolgen, die Johannes
— aufler den bereits aufgezihlten — fiir Glauben verwendet.

Ich glaube an dich . ..

Glauben griindet sich zundchst auf das Wort Jesu; das sagte die erste

Gruppe der frither aufgezihlten Parallelbegriffe fir Glauben. Die zweite

Gruppe dieser Parallelbegriffe aber stellt heraus, dafl Glauben auf ein

personales Verhiltnis zu Jesus Christus zielt. In diesem Sinne ist bei Johan-

nes Glauben gleichbedeutend mit:

—Nicht von Jesus weg anderswohin gehen (6, 68);

— Jesus als dem Licht nachfolgen (8, 12);

— Jesus, dem Sohn, gehorchen (3, 36);

— Jesus annehmen (5, 43 f);

— Jesus lieben (14, 23 f);

— den nach Kreuz und Auferstehung wiederkommenden Jesus ,sehen®
(14, 18 f);

— Jesu Stimme horen bzw. kennen (10, 3 f), ja Jesus folgen bzw. ihn ken-
nen (10,4. 14), d. h. ein Verhaltnis zu ihm gewinnen, das — auf anderer
Ebene — dem des Schafes zum Hirten entspricht;

— im Kontakt stehen zu Jesus (das Bild von der Wohnungnahme Jesu in
uns: 14, 23);

—in der lebendigen Bezogenheit auf Jesus bleiben, so wie es die Bildrede
vom Weinstock veranschaulicht (10, 1 ff);

— Jesus ,festhalten“ (20,17). Wenn ndmlich der Auferstandene zu Maria
Magdalena sagt: ,Halte mich nicht fest, denn ich bin noch nicht zum
Vater aufgefahren® (20, 17), so bedeutet das: Wenn Jesus aufgefahren
ist, darf bzw. kann sie ihn festhalten, und zwar im Glauben.

Doch genug der Aufzdhlung. Die Parallelbegriffe machen jedenfalls
deutlich, dafl Glauben iiber die Annahme des ,nackten® Wortes hinaus
zu einem personalen Verhiltnis zu Jesus Christus fihren soll, zu einem:
Ich-bin-auf-dich-bezogen. Das ansprechendste Bild dafiir ist das der
Freundschaft. Von ihr sagt der johanneische Jesus denn auch, dafl sie mit
dem Horen des Wortes beginnt: ,,Ich habe euch Freunde genannt, weil ich
euch alles geoffenbart habe, was ich von meinem Vater gehort habe®
(15, 15). Und er stellt heraus, daf sie sich bewdhren mufl im Gehen des
Glaubensweges, im Tun des Wortes also: ,Ihr seid meine Freunde, wenn
ihr tut, was ich euch auftrage® (15, 14).

Nun kommen natiirlich erneut unsere Einwinde. Ist das alles nicht ,zu
schon, um wahr zu sein“? Grenzt das nicht an den Bereich der Luftschlosser?



Glauben — aber wie? 177

Hort sich das bei unserer kritischen Nichternheit nicht fast so an wie
fromme Spriiche? Und sind solche Vorstellungen von einem personalen
Verhiltnis zu Jesus Christus nicht genau das Gegenteil von dem, was vor-
her als unsere Glaubensschwierigkeit in der Epoche der Gottesfinsternis
umschrieben wurde? Sollte das alles also moglich sein?

Johannes appelliert als Antwort auf solche Fragen nicht einfach an den
guten Willen, im Stile von: ,Streng’ Dich eben an. . .“; sondern er verweist
auf das Wirken des Heiligen Geistes, der den Glauben erst ermoglicht
und ihn dynamisch dem Ziel naher bringt.

Glauben in der Kraft des Heiligen Geistes

»Beistand“ (Paraklet) — das ist der Name, den das vierte Evangelium fir
den Heiligen Geist in der Hauptsache (neben Pneuma) gebraucht. Die
Namenswahl entspricht denn auch der Funktion: Dieser Heilige Geist ist
als Beistand bzw. Helfer beim Glauben gesehen (wobei wir hier von seinen
anderen Funktionen wie dem ,Uberfithren der Welt* einmal absehen).
In den finf sogenannten Paraklet-Spriichen wird dies entfaltet. Zwei
Verse als Beispiel:

»INoch vieles habe ich euch zu sagen,

aber ihr konnt es jetzt nicht ertragen.

Wenn aber jener kommt, der Geist der Wahrheit,

wird er euch in die volle Wahrheit einfithren.

Denn er wird nicht von sich aus reden,

sondern was er hort, wird er reden,

und das Kommende wird er euch verkiinden® (16, 12-13).

Im Blick auf unser Thema machen diese funf Paraklet-Spriiche folgende
Aussagen:

Vor der Gabe des Parakleten war Glaube im Vollsinn nicht méglich
(z.B. 16,12).

Das wird sich dndern, wenn der Paraklet nach Kreuz und Auferstehung
Jesu (auf Bitten Jesu vom Vater [14,6] bzw. von Jesus selber [16,7]
gegeben) bei den Jlingern sein wird.

Es ist also gut fiir die Jinger, daf8 Jesus fortgeht (16, 7). Im Gegensatz
zu dem ,Vielen® ndmlich, was die Jinger zu Lebzeiten Jesu noch nicht
hatten begreifen kénnen, wird er, der Geist der Wahrheit (14, 17), sie alles
lehren und an alles erinnern, was Jesus gesagt hat (14, 26), und er wird sie
so ,in alle Wahrheit“ —d. h. in Jesus und seine Sache — einfiihren.

Er wird dabei keine neue Offenbarung bringen (16, 18 f), sondern sein
Erlautern der , Wahrheit“ besteht im Erschliefen der Botschaft des irdi-
schen Jesus, wobei eigens betont ist, dafl er diese Erschliefung in der je



Josef Heer 178

neuen, der je ,kommenden® Situation (16, 13) vornehmen wird. Die Sen-
dung Jesu als des Offenbarers des Vaters wird also erst durch die Sendung
des Heiligen Geistes als des Interpreten Jesu vollendet.

Dieser Paraklet ist also die entscheidende Gabe, die der verherrlichte
Christus seinen Jiingern gibt, und zwar nicht nur den Jiingern, die vor dem
Kreuzestod um ihn gewesen waren, sondern den Jiingern einfachhin, den
Glaubenden. Sie sind ja (meistens) die Adressaten der johanneischen
Abschiedsreden (Kap.13-17), in denen die Paraklet-Spriiche sich finden;
und von ihnen betont der 1. Johannesbrief (der ja fir Glaubende der
zweiten und dritten Generation nach Jesus verfafit ist) ganz eindeutig:
Alle, die das Zeugnis iiber Jesus (1,1ff) angenommen haben, besitzen
das ,Salbé6l des Geistes®, sind ,, Wissende® (2, 20). In jeder Zeit also wird
der Paraklet das Verstindnis Jesu und seiner Sprache neu ermdéglichen.

Ja, Johannes behauptet noch mehr: Durch den Parakleten komme Jesus
selber zu den Seinen. Das resultiert aus der Parallelitit der Verheiflung
der Sendung des Geistes (in 14, 16 f und 16, 12-15) und der jeweils unmit-
telbar anschlieBenden Verheiflung des Wiederkommens Jesu (in 14, 18 ff
und 16, 16 ff). Wenn Jesus also sagt,
daf} er selber wiederkommen werde (14, 18),
daf er sich denen, die ihn lieben, offenbaren werde (14, 21),
dafl die Jiinger ihn wiedersehen wiirden (16, 16),
daf er sie nicht als Waisen zurticklassen (14, 18), sondern mit dem Vater
zusammen Wohnung in ihnen nehmen werde (14, 23),
dann sind all das bildhafte Aussagen fur jenes Verhiltnis, das der Paraklet
zwischen dem auferstandenen Jesus Christus und den Glaubenden nach
Ostern ermoglicht.

Freilich ist der Empfang dieses Geistes an die Bedingung der Liebe
zu Jesus und der Beobachtung seiner Gebote gebunden (14,15) — also
daran, daf einer den Glaubensweg tatsdchlich zu gehen sucht und Bruder-
liebe verwirklicht. Wo aber diese Bedingung erfillt ist, da kann Glauben
nach wie vor als ein ,Kommen zu Jesus® umschrieben werden; nicht mehr
zum irdischen Jesus natiirlich, wohl aber zum verherrlichten Christus, und
zwar durch den Parakleten. Er schligt ja die Bricke zwischen dem Glau-
benden und dem verherrlichten Christus; er fihrt immer neu zur , Erkennt-
nis“ der Wirklichkeit Jesu und seiner Sache; er ermoglicht jenes personale
Verhiltnis, auf das Glauben zielt.

4. Und noch einmal: Unsere Probleme mit dem Glauben

Konfrontieren wir nun — als Fazit des Bisherigen — unsere Glaubenssitua-
tion mit der johanneischen Auffassung, dafl Glauben ein langer Weg sei,



Glauben — aber wie? 179

ein Weg, der vom Horen des Wortes ausgeht, im Tun des Wortes zu einer
gewissen Erfahrung kommt und ein personales Verhiltnis zu Jesus Chri-
stus anzielt. Vier Uberlegungen dringen sich dabei auf.

Erfahrung gegen theoretische Problematik

Wir haben also unsere Schwierigkeiten mit dem Glauben, zweifellos! Aber
heute ist fast nur mehr (meist aus ehrlicher Betroffenheit) von diesen
unseren Schwierigkeiten die Rede, und man vergifit ganz, dafl es Leute
gegeben hat und gibt, die, wenn sie vom Glauben sprechen, nicht nur in
Fragesdtzen oder abstrakter Theorie sich ausdriicken, sondern die einfach
das Zeugnis ihrer Erfahrung bieten. Und einer von ihnen ist Johannes —
wobei mit dem Eigennamen einfach jene Gruppe von glaubenden, charis-
matisch begabten Verkiindern gemeint ist, die wahrscheinlich vom Zebe-
daiden Johannes herkommen und die man als ,, Johannes-Schule® bezeich-
net.

Johannes spricht aus dieser Erfahrung. Fiir ihn ist Gott kein intellek-
tuelles Problem. Er ist der in der ganzen Bibel vertretenen Auffassung,
daf Gott bei all seiner Unbegreiflichkeit ein Du ist, das personale Gegen-
tiber, das der Glaube sucht und das er auch finden kann. Und fiir Johannes
ist auch der auferstandene Herr eine personale Wirklichkeit (iiberperso-
nal gewifl; aber jedenfalls nicht unterpersonal). Er weifl, dieser Herr wirkt
in der Gemeinde der Glaubenden durch den Heiligen Geist, im Wort, in
den Sakramenten und in der Tat der Liebe. Wer nun das alles als mytho-
logisches Reden betrachtet und statt dessen sagt, im Wort, in den Sakra-
menten, in der Tat der Liebe werde die Sache Jesu allein weitergetragen
und ein Wirken des auferstandenen Christus durch den Parakleten sei in
unserem Weltbild genauso wenig denkbar wie ein personales Verhilt-
nis zu ihm bzw. durch ihn zu Gott, der wird sich schwer tun, die johan-
neische Konzeption des Glaubensweges in seinen Verstindnishorizont hin-
uber zu interpretieren. Im Dilemma zwischen dem Erfahrungszeugnis des
Johannes und den Denkschwierigkeiten, die jeder heute hat, zumal wenn
er auf dem Weg des Glaubens gerade die ersten Schritte zu machen ver-
sucht, in diesem Dilemma also ist es wohl kliger, der Erfahrung den
Vorrang zu geben.

Nicht wie im Selbstbedienungsladen

Wir neigen dazu, die Erfahrung im Glauben nach dem System des Selbst-
bedienungsladens machen zu wollen: Man geht hin, nimmt sich die Flasche
und bezahlt geschwind. Weil es so nicht geht, reden wir vorschnell von der
Abwesenheit Gottes bzw. der Unerfahrbarkeit Jesu Christi. Dafl es so



Josef Heer 180

nicht gehen kann, sagt nicht nur Johannes, das ist einfach selbstverstind-
lich. Drei Beispiele sollen dies erlautern:

Im Alten Testament ist einmal das Bild des Ringkampfes zur Illustra-
tion dafiir verwendet, wie man sich in Israel Gotteserfahrung vorstellt
(Ringkampf des Jakob-Israel mit dem Engel Jahwes, d.h. Jahwe selbst:
Gen 32).

Martin Buber bietet in den ,Erzihlungen der Chassidim“ folgenden
Text: ,Rabbi Baruchs Enkel, der Knabe Jechiel, spielte einst mit einem
anderen Knaben Verstecken. Er verbarg sich gut und wartete, dafl ihn sein
Gefdhrte suche. Als er lange gewartet hatte, kam er aus dem Verstedk;
aber der andere war nirgends zu sehen. Nun merkte Jechiel, dafl jener
ihn von Anfang an nicht gesucht hatte. Dariiber muflite er weinen, kam
weinend in die Stube seines Grofivaters gelaufen und beklagte sich iiber
den bosen Spielgenossen. Da flossen Rabbi Baruch die Augen iiber, und er
sagte: So spricht Gott auch: ,Ich verberge mich, aber keiner will mich
suchen!‘“8

Wenn man in alten Biichern iber religioses Leben nachliest, findet man
wenig Klage tiber die Verborgenheit Gottes. Von Abwesenheit sprach man
nicht, sondern von Anwesenheit bei Verborgenheit. Dafiir aber stehen dort
lange Ausfithrungen und konkrete Anleitungen dariiber, wie man auf der
»via purgativa“ (dem Lauterungsweg) fiir eine Erfahrung Gottes iber-
haupt erst fahig werden konne. Erst viel spater ist dann von der ,via uni-
tiva“, dem Einigungsweg die Rede. Von einer eventuellen Erfahrung also,
bei der Gott etwas den Vorhang liiftet und der Mensch — jetzt mit geldu-
tertem Blick — Verschwimmendes erkennen darf. Ahnlich ist es ja auch im
Buddhismus, wo das Freiwerden von der Gier Voraussetzung fir jede
tiefere Erfahrung der Meditation bildet.

Nur wer den Weg geht, kommt voran

Wir wollen auch in Sachen des Glaubens eine absolut klare Theorie. Alle
Probleme miiiten geldst sein, bevor wir uns auf ein Angebot einlassen.
Das ist nicht der johanneische Weg des Glaubens. Fiir Johannes geht es
darum, daf} einer den Weg geht, dafl er also in der Beziehung zu Jesus
Christus lebt und sich den Mitmenschen gerecht, fair, verzeihend und hel-
fend zuwendet. Dies gilt wohl auch dann, wenn es zunichst im ,, Als-ob“
geschieht, wenn man den Weg also geht, als ob man schon wirklich glauben
wiirde. Erst so erschliefit sich Erfahrung mit Gott bzw. Jesus Christus.

Heinz Zahrnt beschreibt das einmal so: , Es gibt von der Wahrheit
der Offenbarung Gottes keine vorwegnehmende Gewifheit, wie

8 M. Buber, Die Erzihlungen der Chassidim, Ziirich 1949, 191.



Glauben — aber wie? 181

es iiberhaupt keine vorwegnehmende Gewif$heit vom Dasein Got-
tes, ja von keiner Liebe, keiner Freundschaft, keiner Wahrheit
gibt. Ich kann der Offenbarung Gottes als Wahrheit nur gewif§
werden, indem ich mich auf sie einlasse und es mit ihr probiere. . .
Ob das, worauf wir uns einlassen, richtig, gut und wahr ist, ob
dadurch heute Offenbarung Gottes geschieht und also neu Erfah-
rung Gottes entsteht, das muf} sich daran erweisen, wie es sich
durchsetzt und wirksam wird, nicht im Sinne eines duleren Erfol-
ges, sondern so, daf} es die Menschen und ihr Leben verwandelt,
dafl es ihren Weg erhilt, dafl es ihnen Hoffnung gibt und das
Leben bestehen hilft, indem es ihnen eine neue Zukunft eréffnet,
kurzum, dafl es den Menschen das Heil bringt. Um diese selbstidn-
dige Erprobung der Wahrheit Gottes kommt niemand herum.“®

Menschliche Analogie

Was Johannes mit dem Verhiltnis zu Jesus Christus meint, 148t sich viel-
leicht am ehesten mit einer menschlichen Begegnung illustrieren. Es gibt
oberflichliche Begegnungen; man sieht sich einmal, ist beeindruckt oder
auch nicht; jedenfalls man vergifit sich wieder. Es gibt auch tiefere Begeg-
nungen, die zu Kameradschaft, Freundschaft und Liebe fithren, und die
einen eine Zeitlang oder auf die Dauer bestimmen. In jeder tieferen Begeg-
nung gewinnt der Partner Bedeutung im Gefiige der Vorstellungen, Wiin-
sche, Motivationen und Entscheidungen.

So dhnlich wird es mit dem Glauben als einem personalen Verhiltnis
zu Jesus Christus sein. Seine durch das Wort zunéchst einfach behauptete
Wirklichkeit gewinnt bei dem, der dieses Wort suchend und handelnd lebt,
immer mehr Bedeutung; es beeinfluflit das Denken, Wiinschen und Ent-
scheiden, und so reift die Offenheit fiir die Erkenntnis, dafl hinter dem
Wort ein Du steht. Der Buchstabe des Wortes wird dann Anrede, und das
Hoéren des Wortes fithrt zum Antworten im Gebet.

Glauben wird so zu einer personalen Bezogenheit auf ein Du, auf den
Jesus Christus, der in seiner Auferweckung in die unbegreifliche Wirk-
lichkeit Gottes hineingenommen wurde, und jetzt durch den Geist gegen-
wirtig und wirksam bleibt. Glauben besteht dann darin, dafl einer auf
dieses Du hin und von ihm her dialogisch sein Leben versteht, dafl sich
einer vor diesem Du verantwortlich weifl, dafl einer mit diesem Du ein-
fachhin rechnet, so wie ja — Vergleiche hinken — eine in gelingender Ehe
lebende Frau ihren Mann und ihre Kinder auch dann im Denken und Ent-
scheiden einfach gegenwirtig hat, wenn sie nicht ausdriicklich an sie denkt.

* H. Zahrnt, Gott kann nicht sterben, 2. Aufl., Miinchen 1970, 178 f.





