Jesus und die Gefallenen
Giinter Bleickert, Wiirzburg

Wer Jesus begegnete, gelegen oder ungelegen, geriet noch allemal in die
Krise seines Lebens. Denn die Begegnung mit ihm zwang jeden in die
Entscheidung — entweder fiir ihn oder gegen ihn. Eine dritte Moglichkeit,
etwa ein unverbindliches, sich selber schadlos haltendes Verweilen in
halber Distanz, gibt es nicht. Wenn nimlich er sich dazu verstand, sein
Leben, ja sein Herz und seine Seele in die Waagschale der Begegnung zu
werfen, konnte ihm nur entsprechen, wer auch selber aufs Ganze zu gehen
bereit war. Deshalb konnte jenes weite und allgemeine , Wer nicht gegen
mich ist, der ist fiir mich“ im konkreten Fall der Begegnung mit ithm nur
eindeutig und radikal heiflen: ,Wer nicht fiir mich ist, der ist gegen mich.
Und wer nicht mit mir sammelt, der zerstreut® (Lk 11, 23). Da sein ganzes
Wesen im Grunde nur darin besteht, fiir uns da zu sein, geniigt es keines-
wegs, nichts gegen ihn zu haben; in der Stunde der Bewédhrung kommt es
darauf an, fiir ihn zu sein. Obwohl Jesus eigentlich fir alle da sein wollte,
wurde er in Wirklichkeit zu einem Zeichen der Unterscheidung der Geister.
So weissagte es schon der alte Simeon: ,Dieser ist gesetzt zum Falle und
zum Auferstehen vieler in Israel und zum Zeichen, dem widersprochen
wird“ (Lk 2, 84); und nicht anders sagt es Jesus selbst: , Wohl dem, der an
mir nicht Anstofl nimmt* (7, 23).

Zwei Arten von Gefallenen

Von vornherein schien es festzustehen, dafl die Chancen, zu Jesus und in
das von ihm verkiindete Gottesreich zu gelangen, ungleich verteilt waren.
Sie waren offenbar beinahe gleich null fiir die Reichen, wie es das Debakel
Jesu mit dem reichen Jiingling, der von seinem Reichtum und den darin
begriindeten Moglichkeiten einfach nicht loskommt, in trostloser Eindeu-
tigkeit erhirtet: ,Leichter kommt ein Kamel durch das Loch einer Nadel
hindurch als ein Reicher ins Reich Gottes hinein“ (Mk 10, 25). Begiinstigt
wie keine andere Gruppe schienen dagegen die Parias der Gesellschaft zu
sein, die Randsiedler und Ausgestoflenen, die Entrechteten und Entwur-
zelten, die Gefallenen also. Denn Jesus verstand sich ganz bewuflt als
Freund der ,Zédllner und Siinder®, indem er gezielt und provokativ ihre
Gemeinschaft suchte, mit ihnen af} und trank. Der heuchlerischen Frage der
Pharisier, warum er dies tue, hielt er entgegen: ,Nicht die Gesunden, die
Kranken brauchen den Arzt“ (Mk 2, 17).



Giinter Bleickert 200

Nichts wire nun unsinniger, als daraus ableiten zu wollen, Jesus meine
mit den ,Kranken“ die ,Z6llner und Siinder“ und mit den ,Gesunden®
eben die ,Phariséer“. Denn krank sind ja beide Gruppen, und die Phari-
saer nur noch schwerer, wenngleich sie ihre Krankheit auch nicht zugeben
wollen und im Gegenzug dazu alles unternehmen, méglichst fromm und
adrett zugleich zu erscheinen. Aber der Schein triigt! Denn in Wirklichkeit
sind sie alles andere eher als ,Gesunde®. Wie sehr ithr Aussehen nur Maske
und ihr Verhalten nur Heuchelei ist, hat Jesus oft genug gezeigt (vgl.
Mt 23). Er, der allen helfen will, st6f3t bei ihnen auf uniiberwindlichen
Widerstand, da sie sich — obwohl krank und hilfsbediirftig — nicht helfen
lassen wollen. Und ihnen, den Reichen, die jetzt satt sind und die jetzt
lachen, den von allen Menschen Umschmeichelten, gilt der vierfache Wehe-
ruf Jesu im Anschlufl an die Seligpreisungen der Bergpredigt, wie sie uns
nach dem Lukasevangelium tiberliefert ist. Die Seligpreisungen hingegen
koénnen ihnen nicht gelten, sondern nur jenen Kranken, die, um ihre Krank-
heit wissend, sie auch eingestehen und in ihrer Hilflosigkeit dankbar die
von Jesus dargereichte rettende Hand auch ergreifen.

Wir alle kennen die Seligpreisungen der Bergpredigt ziemlich gut; aber
wir kennen sie fast ausschliefilich nach der Mattiusversion, in der sie allge-
mein gehalten und mit interpretierenden Zusitzen versehen sind. Bei
Lukas klingen sie drastischer, spontaner und direkter; da heifit es:

Wohl euch Armen,
denn euch gehort das Reich Gottes;

Wohl eudh, die ihr jetzt hungert,
denn ihr werdet satt werden;

Wohl euch, die ihr jetzt weint,
denn ithr werdet lachen;

‘Wohl euch, wenn euch die Menschen hassen und wenn sie
euch ausschliefen und schmihen und euren Namen als
einen schlechten ausstoflen um des Menschensohnes
willen (6, 20-22).

In Angleichung an unseren Gedankengang kénnte man diese Seligprei-

sungen weiterfilhren und formulieren:

‘Wohl] euch Gefallenen,
denn ihr werdet aufgerichtet werden.

Und um Miflverstindnissen vorzubeugen, kénnte man ihr noch, gut
lukanisch, als Antithese folgenden Weheruf hinzufiigen:

Wehe euch, die ihr jetzt aufgerichtet tut,
denn ihr werdet fallen.



Jesus und die Gefallenen 201

Daraus folgt, dafl man sich schliefllich doch mit jener einen, frei formu-
lierten Seligpreisung begniigen kdonnte, wenn man sie lediglich um einen
entscheidenden Zusatz erweiterte. An ihr liefle sich dann ohne weiteres
das Verhalten Jesu zu den Gefallenen aufweisen und erldutern; lauten
konnte sie vielleicht so:

Wohl euch Gefallenen,
denn ihr werdet aufgerichtet werden, sofern
ihr euch nur aufrichten lassen wollt.

Gefallene sind wir alle. Aber es gibt eben zwei Arten von Gefallenen,
solche, die ihr Gefallensein erkennen und heuchlerisch zu tberspielen
suchen, und solche, die ihr Gefallensein erkennen und zugleich bekennen
und vor allem die helfende Hand nicht zuriickweisen. Die Erkenntnis des
eigenen Gefallenseins allein niitzt also gar nichts; es ist ndmlich die Frage,
ob sich einer sein Gefallensein auch eingesteht und ob er an Jesus nicht
Anstofl nimmt. Allein darauf kommt es an. Jesus steht bereit, immer, auch
jetzt, und bietet das Heil an — auch dem, der siebenundsiebzigmal gefallen
ist. Und er verspricht das Heil nicht blof, er gibt es auch. Denn er kann es,
weil er das Heil selber ist. Noch wichtiger, als was er sagt, ist ndmlich, wer
er selber ist: das Heil — oder wie man frither zu sagen pflegte: der Heiland.

Ein kurzer Rickblick auf die groflen Propheten, in deren Linie und als
deren Gipfel Jesus hier zu sehen ist, kann dies vielleicht noch mehr ver-
deutlichen. Man konnte wohl vor allem Hosea erwahnen, dem von Gott
nicht weniger abverlangt wird, als jene ganze verungliickte Geschichte
Gottes mit seinem auserwihlten Volk in seinem eigenen Familienleben
exemplarisch durchzuexerzieren, sie mehr zu erleiden als zu erleben. Was
er gemif seinem gottlichen Auftrag dem Volk in seinem Wort mitzuteilen
hat, ist zweifellos wichtig, wichtiger aber ist, was er in seinem Leben als
dem Abbild des Heilshandelns Gottes an Israel erfihrt und erleidet. Nur
darin liegt die Kraft des Wortes eines jeden Propheten, daf§ er, was er
selber ist, sagt. Und das heifit, dal jede prophetische Botschaft immer aufs
engste mit der Existenz des Propheten selbst verkniipft ist, ja daf sie iiber-
haupt erst durch dessen eigenes Leben begriindet und abgedeckt ist.

Wie bei keinem andern ist dies aber gerade bei Jesus der Fall. Weil er
selber das Heil war, konnte er es ohne Ubertreibung anbieten: in der blei-
benden Form der Gemeinschaft des Gottesreiches. Seine Botschaft vom
Gottesreich war ja im Grunde nichts anderes als die Versprachlichung
seiner selbst. Dabei darf es nicht weiter verwundern, dafl seine Botschaft,
die Auslegung seines innersten und unbedingten Liebeswillens, so sehr
dieser ihn vor allem zu stindig neuen Gleichnisbildungen getrieben haben
mayg, sicherlich hinter dem zuriickblieb, was er selber in Wirklichkeit war.



Giinter Bleickert 202

Grofler als seine Botschaft war er selbst. Dies erhellt auch daraus, daf seine
Jinger nach seinem Tod mit Recht weniger sein Wort als vielmehr ihn
selbst verkiindeten. Denn eigentlich hatte auch er ,nur“ sich selbst ange-
boten, allen Menschen, vor allem aber den Gefallenen:

Hierher! Zu mir, Geknechtete: eingespannt in das Joch,

wie ihr seid, und erschopft von der Last! Ich will euch
ausruhen lassen. Nehmt mein Joch auf die Schultern! Bedenkt:
1ch brauche keine Gewalt, ich bin selbstlos und

arm und ihr werdet Ruhe finden in eurem Herzen. Denn
mein Joch ist nicht hart, und meine Last ist nicht

schwer (Mt 11, 28-30).

Zwei an Jesus zu Fall Gekommene: Petrus und Judas

Er, der alle Gefallenen aufrichten wollte — wie verhielt er sich nun gegen-
tiber jenen, die gerade an ihm zu Fall gekommen waren, also gegeniiber
Judas, der ihn verriet, und Petrus, der ihn verleugnete?

Da ist zunachst einmal Petrus, der ,Fels — aber ist er das wirklich? Der
Absicht Jesu entsprechend sollte er, Simon, der Fischer vom See Genezaret,
dies jedenfalls sein. Er war wohl, jedenfalls nach der von Paulus iiber-
lieferten Liste (1 Kor 15, 5), erster Auferstehungszeuge und insofern erster
Glaubender, Fels der Kirche und Triger der Schliisselgewalt des Himmel-
reiches. Trotzdem war er keineswegs nur der glaubensstarke Fels im
Wedbselspiel der Gezeiten — er war auch ein grofler Zauderer und der
angstlichen einer! Als ndmlich Jesus sein Geschick, sein Leiden und seinen
Tod, unabwendbar iiber sich hereinbrechen sah und dies seinen Jiingern
zum ersten Male mitteilte, ,da nahm ihn Petrus beiseite und sprach auf ihn
ein: ,Gott ist dir gnadig, sagte er laut, ,es wird nicht geschehen!* Jesus aber
wandte sich um und rief: ,Fort, Satan! Aus dem Weg! Du willst mich zu
Fall bringen! Denn du denkst nicht, was Gott will: du denkst wie ein
Mensch!‘“ (Mt 16, 221).

Indem Petrus so auf Jesus einredete, menschlich, nur allzumenschlich,
hitte er ihn durchaus zu Fall bringen konnen; denn es ging hier um die
Sache Gottes und nicht um menschliche Interessen und schon gar nicht um
die des Petrus. Man darf wohl annehmen, dafl Petrus nur aus Sorge um
Jesus diesen Einwand erhob und daf er den Sinn der Botschaft vom Got-
tesreich nur noch nicht richtig erfafit hatte; aber in Wirklichkeit wurde er
hier, ob er es wollte oder nicht, zum Versucher Jesu und dessen Auftrag.
Und offenbar hat er auch spiter nicht viel hinzugelernt, wenn wirklich er

1 Bei den Evangelienzitaten aus Mt wurde vorzugsweise die Ubersetzung von Walter
Jens (,Am Anfang der Stall — am Ende der Galgen®, Stuttgart 1972) benntzt.



Jesus und die Gefallenen 203

es war, der nach der Darstellung des Johannes bei der Gefangennahme
Jesu in Getsemani zum Schwert griff, um so fiir das Leben Jesu und die
Sache des Gottesreiches zu streiten. So alt — und damit fiir die Jiinger Jesu
verhingnisvoll geldufig — die Vorstellung vom Gottesreich auch war, so
fillte sie Jesus eben doch mit einem neuen Inhalt: mit sich selbst. Schon
rein formal gesehen, war dies ein neuer Gedanke und wie jeder neue Ge-
danke nur durch Aneignung zu begreifen. Aneignung bedeutete hier aber
zugleich Verabschiedung, und zwar die konsequente Verabschiedung aller
althergebrachten, liebgewonnenen und eifersiichtig gehiiteten Modellvor-
stellungen vom Gottesreich, und seien sie noch so edler Art. Kompromisse
konnte es da nicht geben; denn ins Gottesreich fithrt kein anderer Weg, als
ihn Jesus zu gehen bereit war. Und so entgegnete Jesus weiter auf den
Einwand des Petrus:

Wer mir folgen will, nehme den Balken auf sich, an dem
man ihn kreuzigen wird. Denn wer sein Leben behalten will,
wird es verlieren, doch wer es, um meinetwillen, verliert,

der wird es behalten (Mt 16, 24 f).

Wie schwer verstindlich diese Leidensankiindigungen fiir die Jiinger
waren, hebt vor allem Lukas bei den folgenden Wiederholungen hervor.
Aber Petrus schien sich allmahlich darauf eingestellt zu haben; denn fort-
an widersprach er nicht mehr; und auf dem Weg zum Ulberg sagte er zu
Jesus sogar: ,Und miifite ich sterben mit dir, nie und nimmer werde ich
dich verleugnen“ (Mk 14, 31). In Wirklichkeit sah es freilich ganz anders
aus, da lief er ihn im Stich und verleugnete ihn. Aber wenn er dies auch
dreimal tat, so kam er dabei doch nicht von ihm los. Er blieb zwar in halber
Distanz, aber sich ganz schadlos zu halten, was er wohl lieber getan hitte,
vermochte er auch nicht. Eigentlich wollte er sich von Jesus jedoch keines-
wegs lossagen; vielmehr war er jener Bewihrungsprobe damals nur noch
nicht gewachsen. So erklirt sich seine Trauer iiber sein Versagen im letzten
als Beweis seiner Treue zu Jesus, die zwar immer wieder der eigenen
Schwachheit erliegen wird, in der tiefsten Schicht seines Herzens aber uner-
schiitterlich ist.

Wenn es stimmt, wofiir alles spricht, dafl der Bericht vom Seewandel
Jesu eigentlich eine in das irdische Leben Jesu zuriickgeblendete Geschichte
vom Auferstandenen ist, dann zeigt sich hier wohl am besten, wie tief und
unbelastet das Verhiltnis Jesu gerade zu Petrus auch iiber seinen Tod
hinaus war und blieb. Der Auferstandene kommt den im Boot versammel-
ten Jingern iiber den See entgegen; und Petrus kann es nun gar nicht
mehr erwarten, bis Jesus da ist, und gegen alle Regeln der Erfahrung bittet
er ihn, nunmehr seinerseits zu ihm kommen zu diirfen. Aber auch hier



Giinter Bleickert 204

zeigt es sich wieder: der Wille des Petrus war wieder einmal grofier als
sein tatsdchlicher Mut, seine Spontaneitdt trieb ihn erneut iber seine
eigenen Moglichkeiten hinaus. ,Als er merkte, wie stark der Wind war,
tiberkam ihn die Furcht und er schrie: ,Rette mich, Herr!*“ (Mt 14, 30).
Fiir einen Augenblick droht er unterzugehen; denn er verliert den Boden
unter den Fiiflen. Aber da fingt ihn die rettende Hand Jesu auch schon
auf. War er auch zweifelnd und kleingldubig, wie ihn Jesus rigte, so war
sein Glaube immerhin grof} genug, ihm die richtige Richtung zu weisen:
zu Jesus. Es geniigte schon, wenn er sich nur auf den Weg machte; dafl er
dabei nicht ins Leere lief, sondern wie selbstverstindlich aufgefangen,
geborgen und aufgerichtet wurde, dafiir sorgte schon Jesus. Allen Wider-
wirtigkeiten zum Trotz fiel Petrus niemals endgiiltig aus der von Jesus
angebotenen Gemeinschaft mit ihm heraus. Und so paradox es klingen
mag: indem er die wirklichen Intentionen Jesu und dessen Hilfe bei jedem
Versagen von neuem und wohl auch ein wenig besser verstehen lernte,
wuchs er vielmehr immer stirker in sie hinein, bis er am Ende — freilich
im Tod am Kreuz — Jesus endgiiltig gleichgestaltet war. Petrus, der zau-
dernde und kleinmiitige, war immer wieder zu Fall gekommen, aber er
hatte nie aufgegeben; bei seiner ersten groflen Bewdhrungsprobe war er
zu Jesus in Distanz gegangen, aber er hielt es darin nicht aus, immer wieder
sah er sich zu Jesus hingezogen. Und er erfuhr schlieflich dies: Wo bei ihm
nur noch Angst und Schwachheit waren, da wurde er durch die Kraft der
Liebe Jesu getragen.

Unm so bestiirzender und peinigender ist deshalb, was uns die Evangeli-
sten vom Konflikt zwischen Judas und Jesus berichten. Viel zu sagen ist
dazu wohl nicht. Wie wir das alles wohl kaum verstehen, so verschligt es
uns auch geradezu die Sprache. Denn nicht eigentlich sein Verrat ist das
Entsetzliche, und auch nicht, dafl er an Jesus AnstoB nahm, sondern viel-
mehr die unbeirrbare Hartndckigkeit, mit der er dies tat, und sein Ende.
Jesus hatte auch ihm die Fifle gewaschen und ihn noch, als er kam, ihn den
Soldaten zu iibergeben, als Freund angesprochen — wie hitte er da nicht
auch ihm wie jenem mitgekreuzigten Verbrecher vergeben sollen? Es gab
keinen, den Jesus von sich aus jemals aus seiner Gemeinschaft ausgeschlos-
sen hiitte, da er doch alle fiir sich zu gewinnen suchte. Hief} es nicht von ihm:

Das geknickte Rohr wird er nicht brechen
und den glimmenden Docht nicht ausléschen (Mt 12, 20),

und sagte er nicht selbst:

Es wird vergeben werden: Jede Siinde; vergeben: Jede Lasterung —
aufler der einen: Die Listerung gegen den Geist.



Jesus und die Gefallenen 205

Wer ein Wort gegen den Menschensohn sagt, dem ist Vergebung
gewil}. Wer aber ein Wort sagt gegen den Heiligen Geist: Fiir den
gibt es keine Vergebung, in dieser Welt nicht und auch in der kiinf-
tigen nicht (12, 31 f).

Was bedeutet das nun fiir uns heute? Wir sind weder ,Petrus“ noch
»Judas®, aber zwischen beiden haben wir zu wihlen; und dennoch gibt es
eigentlich nur eine Moglichkeit, die andere ndmlich wire der Tod. In der
Hauptsache ist dann wohl zweierlei festzuhalten:

Erstens: Wir alle sind Gefallene. Deshalb sollten wir nicht vergessen,
dafl wir alle in derselben Ausgangsposition gegeniiber Gott sind, daf} es
also unter uns nicht noch einmal eine Gruppe von Randexistenzen geben
kann, auf die wir verachtlich ,als Gefallene“ herabblicken. Und so miissen
wir uns fragen, ob wir Jesus wirklich unter den Geringsten unter seinen
Briidern zu erkennen vermégen. Wie leicht konnte es sonst geschehen, daf§
wir durch sie iiber Jesus zu Fall kommen. Wohl uns, wenn wir an ihnen,
mit denen sich Jesus eins weif}, nicht Anstofi nehmen.

Und zweitens: Wir alle haben uns unser Gefallensein einzugestehen.
Dann kénnen wir, selbst wenn wir gerade iiber Jesus zu Fall gekommen
waren, aufgerichtet werden durch ihn, der keinen preisgibt, der immer
vergibt, weil fiir ihn das Maf nie voll ist. An uns aber liegt es, daf} wir nie,
wie Judas, resigniert aufgeben und unsern eigenen Weg suchen, sondern
dafl wir immer wieder, so mutlos und schwankend wir dabei auch werden
mogen, aufbrechen, wie Petrus, auf Jesus hin, der fiir uns da ist, uns mit
der gréfieren Kraft seiner Liebe zu tragen.





