
Jesus und die Gefallenen 
Günter Bleickert, Würzburg 

Wer Jesus begegnete, gelegen oder ungelegen, geriet noch allemal in die 
Krise seines Lebens. Denn die Begegnung mit ihm zwang jeden in die 
Entscheidung - entweder für ihn oder gegen ihn. Eine dritte Möglichkeit, 
etwa ein unverbindliches, sich selber schadlos haltendes Verweilen in 
halber Distanz, gibt es nicht. Wenn nämlich er sich dazu verstand, sein 
Leben, ja sein Herz und seine Seele in die Waagschale der Begegnung zu 
werfen, konnte ihm nur entsprechen, wer auch selber aufs Ganze zu gehen 
bereit war. Deshalb konnte jenes weite und allgemeine •Wer nicht gegen 
mich ist, der ist für mich" im konkreten Fall der Begegnung mit ihm nur 
eindeutig und radikal heißen: •Wer nicht für mich ist, der ist gegen mich. 
Und wer nicht mit mir sammelt, der zerstreut" (Lk 11, 23). Da sein ganzes 
Wesen im Grunde nur darin besteht, für uns da zu sein, genügt es keines- 
wegs, nichts gegen ihn zu haben; in der Stunde der Bewährung kommt es 
darauf an, für ihn zu sein. Obwohl Jesus eigentlich für alle da sein wollte, 
wurde er in Wirklichkeit zu einem Zeichen der Unterscheidung der Geister. 
So weissagte es schon der alte Simeon: •Dieser ist gesetzt zum Falle und 
zum Auferstehen vieler in Israel und zum Zeichen, dem widersprochen 
wird" (Lk 2, 34); und nicht anders sagt es Jesus selbst: •Wohl dem, der an 
mir nicht Anstoß nimmt" (7, 23). 

Zwei Arten von Gefallenen 

Von vornherein schien es festzustehen, daß die Chancen, zu Jesus und in 
das von ihm verkündete Gottesreich zu gelangen, ungleich verteilt waren. 
Sie waren offenbar beinahe gleich null für die Reichen, wie es das Debakel 
Jesu mit dem reichen Jüngling, der von seinem Reichtum und den darin 
begründeten Möglichkeiten einfach nicht loskommt, in trostloser Eindeu- 
tigkeit erhärtet: •Leichter kommt ein Kamel durch das Loch einer Nadel 
hindurch als ein Reicher ins Reich Gottes hinein" (Mk 10, 25). Begünstigt 
wie keine andere Gruppe schienen dagegen die Parias der Gesellschaft zu 
sein, die Randsiedler und Ausgestoßenen, die Entrechteten und Entwur- 
zelten, die Gefallenen also. Denn Jesus verstand sich ganz bewußt als 
Freund der •Zöllner und Sünder", indem er gezielt und provokativ ihre 
Gemeinschaft suchte, mit ihnen aß und trank. Der heuchlerischen Frage der 
Pharisäer, warum er dies tue, hielt er entgegen: •Nicht die Gesunden, die 
Kranken brauchen den Arzt" (Mk 2, 17). 



Günter Bleickert 200 

Nichts wäre nun unsinniger, als daraus ableiten zu wollen, Jesus meine 
mit den •Kranken" die •Zöllner und Sünder" und mit den •Gesunden" 
eben die •Pharisäer". Denn krank sind ja beide Gruppen, und die Phari- 
säer nur noch schwerer, wenngleich sie ihre Krankheit auch nicht zugeben 
wollen und im Gegenzug dazu alles unternehmen, möglichst fromm und 
adrett zugleich zu erscheinen. Aber der Schein trügt! Denn in Wirklichkeit 
sind sie alles andere eher als •Gesunde". Wie sehr ihr Aussehen nur Maske 
und ihr Verhalten nur Heuchelei ist, hat Jesus oft genug gezeigt (vgl. 
Mt 23). Er, der allen helfen will, stößt bei ihnen auf unüberwindlichen 
Widerstand, da sie sich - obwohl krank und hilfsbedürftig - nicht helfen 
lassen wollen. Und ihnen, den Reichen, die jetzt satt sind und die jetzt 
lachen, den von allen Menschen Umschmeichelten, gilt der vierfache Wehe- 
ruf Jesu im Anschluß an die Seligpreisungen der Bergpredigt, wie sie uns 
nach dem Lukasevangelium überliefert ist. Die Seligpreisungen hingegen 
können ihnen nicht gelten, sondern nur jenen Kranken, die, um ihre Krank- 
heit wissend, sie auch eingestehen und in ihrer Hilflosigkeit dankbar die 
von Jesus dargereichte rettende Hand auch ergreifen. 

Wir alle kennen die Seligpreisungen der Bergpredigt ziemlich gut; aber 
wir kennen sie fast ausschließlich nach der Mattäusversion, in der sie allge- 
mein gehalten und mit interpretierenden Zusätzen versehen sind. Bei 
Lukas klingen sie drastischer, spontaner und direkter; da heißt es: 

Wohl euch Armen, 
denn euch gehört das Reich Gottes; 

Wohl euch, die ihr jetzt hungert, 
denn ihr werdet satt werden; 

Wohl euch, die ihr jetzt weint, 
denn ihr werdet lachen; 

Wohl euch, wenn euch die Menschen hassen und wenn sie 
euch ausschließen und schmähen und euren Namen als 
einen schlechten ausstoßen um des Menschensohnes 
willen (6,20-22). 

In Angleichung an unseren Gedankengang könnte man diese Seligprei- 
sungen weiterführen und formulieren: 

Wohl euch Gefallenen, 
denn ihr werdet aufgerichtet werden. 

Und um Mißverständnissen vorzubeugen, könnte man ihr noch, gut 
lukanisch, als Antithese folgenden Weheruf hinzufügen: 

Wehe euch, die ihr jetzt aufgerichtet tut, 
denn ihr werdet fallen. 



Jesus und die Gefallenen 201 

Daraus folgt, daß man sich schließlich doch mit jener einen, frei formu- 
lierten Seligpreisung begnügen könnte, wenn man sie lediglich um einen 
entscheidenden Zusatz erweiterte. An ihr ließe sich dann ohne weiteres 
das Verhalten Jesu zu den Gefallenen aufweisen und erläutern; lauten 
könnte sie vielleicht so: 

Wohl euch Gefallenen, 
denn ihr werdet aufgerichtet werden, sofern 
ihr euch nur aufrichten lassen wollt. 

Gefallene sind wir alle. Aber es gibt eben zwei Arten von Gefallenen, 
solche, die ihr Gefallensein erkennen und heuchlerisch zu überspielen 
suchen, und solche, die ihr Gefallensein erkennen und zugleich bekennen 
und vor allem die helfende Hand nicht zurückweisen. Die Erkenntnis des 
eigenen Gefallenseins allein nützt also gar nichts; es ist nämlich die Frage, 
ob sich einer sein Gefallensein auch eingesteht und ob er an Jesus nicht 
Anstoß nimmt. Allein darauf kommt es an. Jesus steht bereit, immer, auch 
jetzt, und bietet das Heil an - auch dem, der siebenundsiebzigmal gefallen 
ist. Und er verspricht das Heil nicht bloß, er gibt es auch. Denn er kann es, 
weil er das Heil selber ist. Noch wichtiger, als was er sagt, ist nämlich, wer 
er selber ist: das Heil - oder wie man früher zu sagen pflegte: der Heiland. 

Ein kurzer Rückblick auf die großen Propheten, in deren Linie und als 
deren Gipfel Jesus hier zu sehen ist, kann dies vielleicht noch mehr ver- 
deutlichen. Man könnte wohl vor allem Hosea erwähnen, dem von Gott 
nicht weniger abverlangt wird, als jene ganze verunglückte Geschichte 
Gottes mit seinem auserwählten Volk in seinem eigenen Familienleben 
exemplarisch durchzuexerzieren, sie mehr zu erleiden als zu erleben. Was 
er gemäß seinem göttlichen Auftrag dem Volk in seinem Wort mitzuteilen 
hat, ist zweifellos wichtig, wichtiger aber ist, was er in seinem Leben als 
dem Abbild des Heilshandelns Gottes an Israel erfährt und erleidet. Nur 
darin liegt die Kraft des Wortes eines jeden Propheten, daß er, was er 
selber ist, sagt. Und das heißt, daß jede prophetische Botschaft immer aufs 
engste mit der Existenz des Propheten selbst verknüpft ist, ja daß sie über- 
haupt erst durch dessen eigenes Leben begründet und abgedeckt ist. 

Wie bei keinem andern ist dies aber gerade bei Jesus der Fall. Weil er 
selber das Heil war, konnte er es ohne Übertreibung anbieten: in der blei- 
benden Form der Gemeinschaft des Gottesreiches. Seine Botschaft vom 
Gottesreich war ja im Grunde nichts anderes als die Versprachlichung 
seiner selbst. Dabei darf es nicht weiter verwundern, daß seine Botschaft, 
die Auslegung seines innersten und unbedingten Liebeswillens, so sehr 
dieser ihn vor allem zu ständig neuen Gleichnisbildungen getrieben haben 
mag, sicherlich hinter dem zurückblieb, was er selber in Wirklichkeit war. 



Günter Bleickert 202 

Größer als seine Botschaft war er selbst. Dies erhellt auch daraus, daß seine 
Jünger nach seinem Tod mit Recht weniger sein Wort als vielmehr ihn 
selbst verkündeten. Denn eigentlich hatte auch er •nur" sich selbst ange- 
boten, allen Menschen, vor allem aber den Gefallenen: 

Hierher! Zu mir, Geknechtete: eingespannt in das Joch, 
wie ihr seid, und erschöpft von der Last! Ich will euch 
ausruhen lassen. Nehmt mein Joch auf die Schultern! Bedenkt: 
Ich brauche keine Gewalt, ich bin selbstlos und 
arm und ihr werdet Ruhe finden in eurem Herzen. Denn 
mein Joch ist nicht hart, und meine Last ist nicht 
schwer (Mt 11, 28-30)1. 

Zwei an Jesus zu Fall Gekommene: Petrus und Judas 

Er, der alle Gefallenen aufrichten wollte - wie verhielt er sich nun gegen- 
über jenen, die gerade an ihm zu Fall gekommen waren, also gegenüber 
Judas, der ihn verriet, und Petrus, der ihn verleugnete? 

Da ist zunächst einmal Petrus, der •Fels" - aber ist er das wirklich? Der 
Absicht Jesu entsprechend sollte er, Simon, der Fischer vom See Genezaret, 
dies jedenfalls sein. Er war wohl, jedenfalls nach der von Paulus über- 
lieferten Liste (1 Kor 15, 5), erster Auferstehungszeuge und insofern erster 
Glaubender, Fels der Kirche und Träger der Schlüsselgewalt des Himmel- 
reiches. Trotzdem war er keineswegs nur der glaubensstarke Fels im 
Wechselspiel der Gezeiten - er war auch ein großer Zauderer und der 
ängstlichen einer! Als nämlich Jesus sein Geschick, sein Leiden und seinen 
Tod, unabwendbar über sich hereinbrechen sah und dies seinen Jüngern 
zum ersten Male mitteilte, •da nahm ihn Petrus beiseite und sprach auf ihn 
ein: ,Gott ist dir gnädig', sagte er laut, ,es wird nicht geschehen!' Jesus aber 
wandte sich um und rief: ,Fort, Satan! Aus dem Weg! Du willst mich zu 
Fall bringen! Denn du denkst nicht, was Gott will: du denkst wie ein 
Mensch!'" (Mt 16,22f). 

Indem Petrus so auf Jesus einredete, menschlich, nur allzumenschlich, 
hätte er ihn durchaus zu Fall bringen können; denn es ging hier um die 
Sache Gottes und nicht um menschliche Interessen und schon gar nicht um 
die des Petrus. Man darf wohl annehmen, daß Petrus nur aus Sorge um 
Jesus diesen Einwand erhob und daß er den Sinn der Botschaft vom Got- 
tesreich nur noch nicht richtig erfaßt hatte; aber in Wirklichkeit wurde er 
hier, ob er es wollte oder nicht, zum Versucher Jesu und dessen Auftrag. 
Und offenbar hat er auch später nicht viel hinzugelernt, wenn wirklich er 
1 Bei den Evangelienzitaten aus Mt wurde vorzugsweise die Übersetzung von Walter 
Jens (•Am Anfang der Stall - am Ende der Galgen", Stuttgart 1972) benutzt. 



Jesus und die Gefallenen 203 

es war, der nach der Darstellung des Johannes bei der Gefangennahme 
Jesu in Getsemani zum Schwert griff, um so für das Leben Jesu und die 
Sache des Gottesreiches zu streiten. So alt - und damit für die Jünger Jesu 
verhängnisvoll geläufig - die Vorstellung vom Gottesreich auch war, so 
füllte sie Jesus eben doch mit einem neuen Inhalt: mit sich selbst. Schon 
rein formal gesehen, war dies ein neuer Gedanke und wie jeder neue Ge- 
danke nur durch Aneignung zu begreifen. Aneignung bedeutete hier aber 
zugleich Verabschiedung, und zwar die konsequente Verabschiedung aller 
althergebrachten, liebgewonnenen und eifersüchtig gehüteten Modellvor- 
stellungen vom Gottesreich, und seien sie noch so edler Art. Kompromisse 
konnte es da nicht geben; denn ins Gottesreich führt kein anderer Weg, als 
ihn Jesus zu gehen bereit war. Und so entgegnete Jesus weiter auf den 
Einwand des Petrus: 

Wer mir folgen will, nehme den Balken auf sich, an dem 
man ihn kreuzigen wird. Denn wer sein Leben behalten will, 
wird es verlieren, doch wer es, um meinetwillen, verliert, 
der wird es behalten (Mt 16, 24 f). 

Wie schwer verständlich diese Leidensankündigungen für die Jünger 
waren, hebt vor allem Lukas bei den folgenden Wiederholungen hervor. 
Aber Petrus schien sich allmählich darauf eingestellt zu haben; denn fort- 
an widersprach er nicht mehr; und auf dem Weg zum ölberg sagte er zu 
Jesus sogar: •Und müßte ich sterben mit dir, nie und nimmer werde ich 
dich verleugnen" (Mk 14, 31). In Wirklichkeit sah es freilich ganz anders 
aus, da ließ er ihn im Stich und verleugnete ihn. Aber wenn er dies auch 
dreimal tat, so kam er dabei doch nicht von ihm los. Er blieb zwar in halber 
Distanz, aber sich ganz schadlos zu halten, was er wohl lieber getan hätte, 
vermochte er auch nicht. Eigentlich wollte er sich von Jesus jedoch keines- 
wegs lossagen; vielmehr war er jener Bewährungsprobe damals nur noch 
nicht gewachsen. So erklärt sich seine Trauer über sein Versagen im letzten 
als Beweis seiner Treue zu Jesus, die zwar immer wieder der eigenen 
Schwachheit erliegen wird, in der tiefsten Schicht seines Herzens aber uner- 
schütterlich ist. 

Wenn es stimmt, wofür alles spricht, daß der Bericht vom Seewandel 
Jesu eigentlich eine in das irdische Leben Jesu zurückgeblendete Geschichte 
vom Auferstandenen ist, dann zeigt sich hier wohl am besten, wie tief und 
unbelastet das Verhältnis Jesu gerade zu Petrus auch über seinen Tod 
hinaus war und blieb. Der Auferstandene kommt den im Boot versammel- 
ten Jüngern über den See entgegen; und Petrus kann es nun gar nicht 
mehr erwarten, bis Jesus da ist, und gegen alle Regeln der Erfahrung bittet 
er ihn, nunmehr seinerseits zu ihm kommen zu dürfen. Aber auch hier 



Günter Bleickert 204 

zeigt es sich wieder: der Wille des Petrus war wieder einmal größer als 
sein tatsächlicher Mut, seine Spontaneität trieb ihn erneut über seine 
eigenen Möglichkeiten hinaus. •Als er merkte, wie stark der Wind war, 
überkam ihn die Furcht und er schrie: ,Rette mich, Herr!'" (Mt 14,30). 
Für einen Augenblick droht er unterzugehen; denn er verliert den Boden 
unter den Füßen. Aber da fängt ihn die rettende Hand Jesu auch schon 
auf. War er auch zweifelnd und kleingläubig, wie ihn Jesus rügte, so war 
sein Glaube immerhin groß genug, ihm die richtige Richtung zu weisen: 
zu Jesus. Es genügte schon, wenn er sich nur auf den Weg machte; daß er 
dabei nicht ins Leere lief, sondern wie selbstverständlich aufgefangen, 
geborgen und aufgerichtet wurde, dafür sorgte schon Jesus. Allen Wider- 
wärtigkeiten zum Trotz fiel Petrus niemals endgültig aus der von Jesus 
angebotenen Gemeinschaft mit ihm heraus. Und so paradox es klingen 
mag: indem er die wirklichen Intentionen Jesu und dessen Hilfe bei jedem 
Versagen von neuem und wohl auch ein wenig besser verstehen lernte, 
wuchs er vielmehr immer stärker in sie hinein, bis er am Ende - freilich 
im Tod am Kreuz - Jesus endgültig gleichgestaltet war. Petrus, der zau- 
dernde und kleinmütige, war immer wieder zu Fall gekommen, aber er 
hatte nie aufgegeben; bei seiner ersten großen Bewährungsprobe war er 
zu Jesus in Distanz gegangen, aber er hielt es darin nicht aus, immer wieder 
sah er sich zu Jesus hingezogen. Und er erfuhr schließlich dies: Wo bei ihm 
nur noch Angst und Schwachheit waren, da wurde er durch die Kraft der 
Liebe Jesu getragen. 

Um so bestürzender und peinigender ist deshalb, was uns die Evangeli- 
sten vom Konflikt zwischen Judas und Jesus berichten. Viel zu sagen ist 
dazu wohl nicht. Wie wir das alles wohl kaum verstehen, so verschlägt es 
uns auch geradezu die Sprache. Denn nicht eigentlich sein Verrat ist das 
Entsetzliche, und auch nicht, daß er an Jesus Anstoß nahm, sondern viel- 
mehr die unbeirrbare Hartnäckigkeit, mit der er dies tat, und sein Ende. 
Jesus hatte auch ihm die Füße gewaschen und ihn noch, als er kam, ihn den 
Soldaten zu übergeben, als Freund angesprochen - wie hätte er da nicht 
auch ihm wie jenem mitgekreuzigten Verbrecher vergeben sollen? Es gab 
keinen, den Jesus von sich aus jemals aus seiner Gemeinschaft ausgeschlos- 
sen hätte, da er doch alle für sich zu gewinnen suchte. Hieß es nicht von ihm: 

Das geknickte Rohr wird er nicht brechen 
und den glimmenden Docht nicht auslöschen (Mt 12,20), 

und sagte er nicht selbst: 

Es wird vergeben werden: Jede Sünde; vergeben: Jede Lästerung - 
außer der einen: Die Lästerung gegen den Geist. 



Jesus und die Gefallenen 205 

Wer ein Wort gegen den Menschensohn sagt, dem ist Vergebung 
gewiß. Wer aber ein Wort sagt gegen den Heiligen Geist: Für den 
gibt es keine Vergebung, in dieser Welt nicht und auch in der künf- 
tigen nicht (12,31 f). 

Was bedeutet das nun für uns heute? Wir sind weder •Petrus" noch 
•Judas", aber zwischen beiden haben wir zu wählen; und dennoch gibt es 
eigentlich nur eine Möglichkeit, die andere nämlich wäre der Tod. In der 
Hauptsache ist dann wohl zweierlei festzuhalten: 

Erstens: Wir alle sind Gefallene. Deshalb sollten wir nicht vergessen, 
daß wir alle in derselben Ausgangsposition gegenüber Gott sind, daß es 
also unter uns nicht noch einmal eine Gruppe von Randexistenzen geben 
kann, auf die wir verächtlich •als Gefallene" herabblicken. Und so müssen 
wir uns fragen, ob wir Jesus wirklich unter den Geringsten unter seinen 
Brüdern zu erkennen vermögen. Wie leicht könnte es sonst geschehen, daß 
wir durch sie über Jesus zu Fall kommen. Wohl uns, wenn wir an ihnen, 
mit denen sich Jesus eins weiß, nicht Anstoß nehmen. 

Und zweitens: Wir alle haben uns unser Gefallensein einzugestehen. 
Dann können wir, selbst wenn wir gerade über Jesus zu Fall gekommen 
wären, aufgerichtet werden durch ihn, der keinen preisgibt, der immer 
vergibt, weil für ihn das Maß nie voll ist. An uns aber liegt es, daß wir nie, 
wie Judas, resigniert aufgeben und unsern eigenen Weg suchen, sondern 
daß wir immer wieder, so mutlos und schwankend wir dabei auch werden 
mögen, aufbrechen, wie Petrus, auf Jesus hin, der für uns da ist, uns mit 
der größeren Kraft seiner Liebe zu tragen. 




