
Meditierter Personalismus 
Zum Gespräch zwischen Ost und West* 

Josef Sudbrack SJ, München 

In •Zen - Weg zum andern" vergleicht Francois A. Viallet Teilhard de 
Chardins Weltvision mit der östlichen Erfahrung. Der Punkt Omega, der 
Christus der Evolution, •erfüllt das All wie eine Gedankenkraft und erin- 
nert uns in erstaunlicher Weise an das ,Kraftfeld des Tao' der Chinesen". 
Doch der letzte Schritt sei noch nicht gelungen. •Teilhard klammert sich an 
Worte wie: Person, Bewußtsein, Individuum ... In diesem Sektor der Er- 
kenntnis erscheint es unserem Denker unmöglich, seinen Gesichtswinkel zu 
erweitern .. . Die Materie selbst bewahrt seiner Ansicht nach ihre starre 
und wirkliche Existenz ... Aus dieser Sicht aber stammt die Hartnäckig- 
keit, mit der er die Idee der .Person' in einem äußerst anthropomorphischen 
(unrichtig vermenschlichten) Sinne vertritt. Für den Zenbuddhismus be- 
steht ein solches Problem überhaupt nicht. Person wie Materie werden 
Schein, werden ,Leere', eine Nebenerscheinung, eine relative Wirklich- 
keit." 

Nun, schon 1950 hat sich Teilhard in Le Monde ausdrücklich von Viallet 
distanziert - aber dessen Deutung des christlichen Personalismus als naive, 
materielle Vorstufe der vollen Wahrheit, aus der der Buddhismus lebt, 
fand ich bei allen Stimmen, die vom Zen aus das Christentum zu verstehen 
suchen. 

D. T. Suzuki, der geniale Vermittler von Japan zum Westen, beginnt 
seinen Aufsatz über •Kreuzigung und Erleuchtung": •Immer wenn ich ein 
Bild des gekreuzigten Christus sehe, muß ich an die tiefe Kluft denken, die 
zwischen Christentum und Buddhismus liegt. .. Das persönliche Ich wird 
im Westen stark betont. Im Osten gibt es kein Ich. Das Ich ist nicht-existent, 
und daher gibt es kein Ich, das man kreuzigen könnte." 

Die meisten Dialogbeiträge zum Thema sind eher Monologe mit allge- 
meinen Behauptungen. Professor Shizuteru Uedas Arbeiten bilden eine 

* Belege und genauere Ausführungen zu folgenden Erwägungen finden sich in der Erst- 
fassung dieses Aufsatzes: Pour lire ä neuf limitation de Jesus Christ, Christus 1973, Heft 
78, 178-190; und in dem Beitrag zur Thomas-von-Kempen-Festschrift, 1971: Das geistliche 
Gesicht der vier Bücher von der Nachfolge Christi, 14-36. Vgl. auch A. Ampe SJ, Limi- 
tation de Jesus-Christ et son Auteur, Rom 1973. Unter dem Titel •Personale Meditation" 
bringt der Patmos-Verlag im Sommer praktische Einführungen, Anleitungen und Medita- 
tions-Vorlagen heraus. 



Meditierter Personalismus 207 

Ausnahme. Als japanischer Buddhist und zugleich Schüler Fr. Heilers und 
E. Benz' ist sein Urteil wie kaum ein anderes qualifiziert: Meister Eckhart 
und Zen-Buddhismus tendieren in die gleiche Richtung; doch •sowohl die 
negativ-theologische Erfassung der Transzendenz als auch die Rückkehr 
zur Weltwirklichkeit als realer Vollzug des Durchbruchs zur wahren Tran- 
szendenz sind im Zen-Buddhismus viel radikaler und konsequenter durch- 
geführt als bei Meister Eckhart". Der Unterschied, der die Ähnlichkeit zwi- 
schen beiden •völlig bedeutungslos" werden läßt, gründet im •personali- 
stischen Theismus", den Eckhart als •unentbehrlichen Unterbau" beibehält, 
während der Buddhismus ihn •überwindet". 

Auch für die japanischen Texte, die Ph. Kapleau übersetzt, ist die christ- 
liche Sicht als Gedo-Zen oder höchstens als Shöjo-Zen nur •ein Notbehelf 
für jene, die die tiefe Bedeutung von Buddhas Erleuchtung nicht fassen 
können...". Im indischen Buddhismus heißt das entsprechende Wort: 
Upäyakausalya: Für die nicht-eingeweihten, die nicht-initiatischen (Graf 
Dürckheim) Menschen müsse die Wahrheit noch in der Form des Persona- 
lismus angeboten werden; die wahre Erfahrung aber überschreite diese 
vordergründige Weltdeutung. 

Die Kraft der Einseitigkeit 

Viallet weist auf ein Buch hin, an dem das Gespräch zwischen Ost und West 
sich entzünden könnte: •Das Buch der tiefsten Aszese im Westen: Die 
Nachfolge Christi, das mehr als jedes andere zur Übung der Selbstaufgabe 
und Selbstvernichtung auffordert". Es war •lange Zeit das Lieblingsbuch 
Teilhards .. . Heute wird in Japan eben dieses Buch, selbst in Zenkreisen, 
sehr geschätzt". 

Eben dieses Buch aber kann eine Ahnung vermitteln, daß der christliche 
Personalismus keine materielle Erstarrung oder hartnäckige Verfestigung 
eines tieferen und wahreren Lebensstromes bedeutet, sondern den letzten 
Grund und die tragende Wirklichkeit des menschlichen Lebens meint. 

Zur damaligen Zeit lebten die Menschen noch ungebrochen in ihren Ge- 
meinschaftsbezügen; der Individualismus späterer Jahrhunderte kündigte 
sich gerade erst an. So manches, was uns heute gemeinschaftsfeindlich zu 
sein scheint, ist in Wirklichkeit nur der zeitnotwendige Versuch, die Bedeu- 
tung des Einzelmenschen in Begegnung mit Gottes Personalität christlich 
zu verstehen. Das ist auch unser Thema. 

Die •Nachfolge Christi" ist eine einseitige Schrift; man tut ihr keinen 
Gefallen, wenn man dies vertuscht. Der vertraute - •familiaris-familiäre" 
- Umgang mit anderen Menschen gilt als Hindernis für christliche Voll- 
kommenheit. Die reich zitierte Bibel wird zur Weisheits-Sammlung, statt 



Josef Sudbrack 208 

eine Geschichte Gottes mit den Menschen zu erzählen. Der Mensch selbst 
wird so sehr auf Innerlichkeit reduziert, daß das •Sichtbare-Fleischliche- 
Zeitliche-Äußerliche-Gegenwärtige" von der Begegnung mit Gott abhal- 
ten. Und dieser Gott selbst wird so sehr zur Mitte von allen und von allem, 
daß die trinitarische Vielfalt aufgesogen zu werden droht; manchmal schei- 
nen der Vater und Jesus zusammenzufallen; und vom Geist ist in diesem 
•geistlichen Buch" nicht die Rede. 

Man sollte die Einseitigkeiten nicht apologetisch abschwächen. Im Ge- 
genteil, man kann sie nur verstehen, wenn man sie akzeptiert; man muß aus 
ihrer überklaren Linienführung das eigentliche Anliegen der Imitatio her- 
auslesen. 

Die Würde des Einzel-Menschen 

Im vierten Buch z. B. tritt der einzelne Mensch (discipulus - Schüler) mit 
dem Jesus des Altarssakraments in den Dialog. Dogmatisch ist das überaus 
einseitig: die Gemeinde, die Kirche, die Liturgie, alles das, was uns das 
Zweite Vatikanische Konzil anempfiehlt, fehlt. Aber diese Spiritualität ge- 
winnt auf dem Hintergrund der Zeit ein anderes Gesicht. Der mittelalter- 
liche Mensch wurde sich der eigenen Individualität nirgendwo mehr be- 
wußt, als im zweisamen Gegenüber zu seinem Gott der Hostie: •Wer gibt es 
mir, Herr, daß ich dich allein finde... kein Geschöpf mich bewege oder an- 
fechte, sondern du allein zu mir sprichst und ich zu dir, wie der Geliebte zum 
Geliebten spricht, wie der Freund mit dem Freund zusammenlebt?" (IV13, 
1). Man könnte die Freudsche Terminologie ideologiekritisch anwenden: das 
eucharistische Du war das Realitätsprinzip, das den mittelalterlichen Men- 
schen zur Selbstwerdung geleitete. Oder in der Terminologie der Identi- 
tätspsychologie: Das eucharistische Du war eines, wenn nicht sogar das 
wichtigste Gegenüber, das ihm den Raum des Urvertrauens erschloß, in 
dem sein ,Ich' sich entfaltete. 

Was vom Evangelium - wie heute vernünftigerweise niemand mehr be- 
streitet - der Weltgeschichte eingepflanzt wurde, das Wissen vom unüber- 
bietbaren Wert des Einzelmenschen, was von prophetischen Lehrern wie 
Augustin und Bernhard als Einzelschicksal antizipiert wurde, fand in der 
•Imitatio" den gültigen Niederschlag für eine breite, allgemeinchristliche 
Spiritualität. Der Mensch, der Einzelmensch wurde durch die christliche 
Botschaft von der Menschwerdung Gottes zur unübersteigbaren Würde 
erhoben. Damals kam die Zeit herauf, diese Botschaft wissenschaftlich und 
spirituell zu begreifen. Die •Imitatio" spricht sie in ihrer Sprache aus: 
•Welches Geschöpf ist so geliebt wie die fromme Seele, zu der Gott herab- 
steigt und sie mit seinem verherrlichten Fleisch erquickt?" (IV 13, 11). Die 



Meditiertet Personalismus 209 

absolute Würde des einzelnen Menschen gehört jedem Menschen und wird 
ihm vor der gegenwärtigen Absolutheit Gottes bewußt. 

Man kann über Sprache und Denkformen der •Imitatio" verschieden 
urteilen, man kann ihre Einseitigkeiten beklagen und sie der Übertreibung 
beschuldigen; aber man darf nicht überhören, daß dies ihre Botschaft ist: 
Der Mensch wird vor Gott zu dem Menschen, dessen Würde so unendlich 
ist wie Gott. 

Aber selbst zur Sprache und zu den Einseitigkeiten sollte man jemanden 
wie Dietrich Bonhoeffer hören. In den gleichen Gefängnisbriefen, in denen 
er seine Welt-Theologie entwarf und nach vielen das Startzeichen zur 
Theologie vom Tode Gottes und zur Theologie vom politischen Einsatz 
gab, berichtet er seinem Freund Bethge von der Lektüre der •Imitatio Chri- 
sti", daß •sie . . . übrigens lateinisch doch unendlich viel schöner (ist) als 
deutsch". 

Was also hat so viele Leser seit fast sechs Jahrhunderten an diesem 
schmalen Büchlein fasziniert? Sicher erwuchs aus dem Grundanliegen von 
der unaufgebbaren Würde des Einzelnen durch Gott und vor Gott ihre 
große Wirkungsgeschichte; auch die geschliffene, aphoristische Sprache, für 
die der Schlußredaktor, Thomas aus Kempen, verantwortlich ist, spielt 
eine Rolle in ihrer breiten und langandauernden Wirkung. Doch beides 
gab es auch anderswo. Was die Menschen in der •Imitatio" fanden, und 
was auch heute noch denjenigen anzieht, der sie nicht konsumiert, sondern 
meditiert, ist eine Erfahrungstiefe, ihre Ehrlichkeit und ihre Menschlich- 
keit; alles entstammt der - gewiß einseitigen, aber großartigen - Blickrich- 
tung auf Gottes Du. 

Gottes •Mehr"-Sein 

Viallet wirft Teilhard und dem Christentum einen billigen, materiellen 
Person-Begriff vor. Vor dem •Du" Gottes der • Imitatio " enthüllen Alterna- 
tiven wie Gott ist Person / Gott ist Nicht-Person ihre Oberflächlichkeit. Dem 
meditierenden Leser der •Imitatio" geht anderes auf. Gott ist •Mehr", Gott 
bleibt •Mehr" - könnte man den Gottesbegriff umschreiben. Gott ist 
•mehr", als wir von ihm wissen, Gott ist •mehr", als wir von ihm erfahren, 
Gott ist selbst •mehr" als die Behauptung, er sei Person. Genau dieses 
•Mehr"-Sein meint die •Imitatio", wenn sie Gott mit •Du" anredet. 

Das 21. Kapitel im II. Buch beginnt mit einem Hymnus auf Gottes 
•Mehr"-Sein: •Über alles, über alle Kreatur, über alle Hoffnung und Ver- 
heißung, über alle Freude und über allen Jubel, über alles, was du, mein 
Gott, nicht bist". Hier wird nicht festgelegt; hier wird eine Richtung gewie- 
sen, die jede Festlegung übersteigt. 



Josef Sudbrack 210 

Der Sprachstilist wird vor einem Barbarismus des IV. Buches (18,21) 
zurückschaudern: •Superexcellentissimus - übererhabenst". Wohl nur ein 
germanisches Sprachgefühl kann sich so verirren. Doch einem meditativen, 
nicht aber einem gescheit sein wollenden Nachempfinden erschließt sich, was 
die •Imitatio" sagen will: Gottes Personalität übersteigt alles, was wir von 
ihm wissen und empfinden, übersteigt auch die Möglichkeiten von Logik 
und Sprache. Ein Vorwurf wie der Viallets, daß diese •Personalität" an 
der statischen •Hartnäckigkeit" der Materie abgelesen sei, kann nur von 
jemandem erhoben werden, der die christliche Mentalität in Logik auf- 
löst, statt sie zu meditieren. 

Die •Imitatio" liebt das •quanto-tanto": •Je-desto": •Die Liebe 
Jesu . .. stachelt an, immer (Heidegger würde schreiben: je) Vollkomme- 
neres zu verlangen" (III 5, 10). Wie in kommunizierenden Röhren treiben 
sich beide Sätze ständig in die Höhe, zielen nach keinem Fixpunkt, sondern 
symbolisieren eine nie-ruhende Aufwärtsbewegung. Ein anderes, entspre- 
chendes Lieblingswort (118mal) ist •magis"-•mehr". So in einem Satz, in 
dem eine überquellende grammatikalische Unkorrektheit die Sinnspitze 
der Aussage noch verschärft: •Je mehr (quanto) sich der Mensch mehr 
(magis) Gott nähert, desto mehr (tanto) bekommt er von allem irdischen 
Trost weiter (longius) Abstand" (III 42, 6). Sehen wir vom Inhalt ab; schon 
die Sprachgestalt zeigt, wie jemand sich bemüht, Gott und Gotteserfahrung 
aus allen Greifbarkeiten herauszulösen, aus allen menschlichen Verfesti- 
gungen zu befreien. 

Einmal aufmerksam geworden, findet man diese Mentalität Kapitel für 
Kapitel. In feinfühligem Sprachempfinden (die •Barbarismen" sind ja 
keine primitiven Verstöße gegen die Sprachgesetze, sondern lyrische Ver- 
suche, die Aussagemöglichkeiten der Sprache so restlos auszuschöpfen, daß 
die Sprache selbst zu zerbrechen droht) werden z. B. die seit der Spätpatri- 
stik klassisch gewordenen •Super"-•Uber"-Aussagen von Ding- und 
Eigenschaftswörtern abgelöst und in die verbale Struktur eingebracht - 
wiederum ein Versuch, die Dynamik über alles Begreifen hinaus in Sätzen 
zu fassen, die eben doch auf Begreifen angelegt sind; ein Versuch, den •je- 
größeren Gott" und seine Begegeung mit dem Menschen nun doch mit 
menschlichen Größen zu umschreiben; ein Versuch, mit der statisch blei- 
benden Sprache die Dynamik der Gottesbegegnung zu begreifen. 

Kann man die göttliche (und wohl auch die menschliche) Personalität 
anders ausdrücken, als daß man den Techniken des Sprechens und der wis- 
senschaftlich erforschten Struktur der Sprache ins Gesicht schlägt? So wird 
•gesagt", daß die Person niemals im •Sagen" aufgeht, in dem, was sprach- 
lich-wissenschaftlich zu verifizieren ist. Sprache drückt das Letzte aus, in 
dem sie selbst sich zerbricht. Und zur gleichen Zeit bewahrt eine feinfühlige 



Meditierter Personalismus 211 

Sprachkultur unseren Text vor der Sinnlosigkeit. Die christliche Spirituali- 
tät der Vergangenheit hatte für diese •Gesetzlichkeiten" einer sich über- 
steigenden Sprache ein gutes Gespür; die paradoxen Aussagen Meister 
Eckharts oder die widersprüchlichen Zusammenstellungen des Nikolaus 
von Kues beweisen das; ebenso auch die •Super-Über"-Aussagen der grie- 
chischen Patristik, die schon bei Johannes Chrysostomus und bei den drei 
Kappadoziern (im Gegensatz zur Logik des Arius) das Sprechen von Gott 
trugen; und ebenso beweist es die klassische Mystik der Dunkelheit. Wer 
heute nach dem Widerschein der göttlichen Personalität in unserer Welt 
von Technik und Manipulation sucht, wird sie dort finden, wo grundsätz- 
lich nicht mehr zu manipulieren, nicht mehr zu beherrschen, nicht mehr zu 
logifizieren ist. Dies aber drückt die •Imitatio" durch ihre Sprache der 
Übersteigungen aus. Gottes Würde, Gottes Personsein zeigt sich als stän- 
diges •Mehr". 

Erfahrung und Zerbrechen der Erfahrung 

Doch mit diesen Überlegungen sind wir noch nicht in der Mitte der •Spiri- 
tualität" der •Imitatio" angelangt. Wir sind auch noch nicht dort, wo eine 
Meditation der •Imitatio" geschehen sollte. Es gab nämlich in der Ge- 
schichte der christlichen Bemühungen, von Gott zu sprechen, keine Zeit, in 
der man nicht wußte und auch sagte, daß Gott unbegreifbar bleibt, daß er 
jede sprachliche Festlegung übersteigt, daß er - wie Thomas schreibt - eher 
im Nichtwissen als im Wissen erfaßt wird. Aber in der Praxis des christli- 
chen Lebens ist man oft genug darüber hinweggegangen. Es ist unsagbar 
schwer, ein christliches Leben auszusprechen, dem seine Mitte, nämlich 
Gott, zugleich nah wie fern bleiben muß, zugleich ergriffen wie unbegriffen, 
zugleich auszulegen in Gesetzlichkeiten wie auch alle Gesetzlichkeiten 
übersteigend. Genau dies aber gelang der •Imitatio" in selten zu findender 
Lebensnähe. Deshalb wurde sie zum Lebensbuch für viele Christen in allen 
Konfessionen; deshalb dürfte auch heute eine christliche Selbstfmdung nicht 
an ihr vorübergehen. 

Warum es ihr gelingen konnte, hat zwei entscheidende Gründe: Zum 
ersten stammt die •Imitatio" aus der Erfahrung; aus einer Erfahrung, die 
in einer extrem-einseitigen Lebensstimmung gemacht werden mußte; aus 
einer Erfahrung allerdings, die größere Gültigkeit hat als die Extrem- 
situation, aus der sie stammt. Überdies wurde sie in einer Zeit (und auch 
in einer Landschaft!) geboren, in der die alte (Huizinga: Herbst des Mit- 
telalters) und die neue Epoche (H. Blumenfeld: Beginn der Neuzeit) wie 
zwei Wellenberge aufeinanderzustürmten. Man muß nicht geschichts- 
gläubig sein, um zu verstehen, daß eine solche Zeit prädestiniert war für 



Josef Sudbrack 212 

die existentielle Darstellung einer typischen Lebensform. Doch überzeu- 
gender als große Worte ist eine Beschäftigung mit dem Text; wiederum, 
dies muß meditierend und nicht konsumierend geschehen - so wie es eben 
der Text verlangt. 

Das wichtige, alles andere schon quantitativ weit in den Schatten stel- 
lende Stichwort für die humane Komponente der Gottesbegegnung lautet 
in der Imitatio: Consolatio - Trost. Zur damaligen Zeit gab es eine regel- 
rechte Inflation der •Trost"-Literatur und des Redens vom •Trost". Was 
in einer objektiven alten Sprache und einem verflossenen Lebensgefühl als 
•hingebender Weihedienst" (devotio) ausgedrückt wurde, wird nun sub- 
jektiv und affektiv zu bewältigen versucht. Leicht verständlich, daß sich 
ein Großteil der damaligen Zeugnisse in süßlichen, zum Erleben gewand- 
ten Worten ergeht. 

Auch die •Imitatio" schwelgt in •Süßigkeits"-Hymnen. Das schon er- 
wähnte 21. Kapitel des III. Buches beginnt mit: •Gib mir, süßester und ge- 
liebtester Jesus, in dir zu ruhen über alle Kreatur hinaus". Einige Zeilen 
weiter werden die Übersteigerungen unerträglich: •Herr-Gott. . . Du 
allein Höchster, du allein Mächtigster, du allein dir selbst Genügendster 
und Erfülltester (Erfüllendster?), du allein Mildester und Tröstendster". 
Wie im Kompendium wird die Eigenart der •Imitatio" sichtbar; daß sie 
ohne Bedenken von Jesus zum Herr-Gott (Huijbens OSB hat auf den ger- 
manischen Unter-Ton von Herr-Gott aufmerksam gemacht) wechseln kann; 
daß sie die objektiv-sachlichen Superlative der Vergangenheit (Höchster, 
Mächtigster) nun subjektiv (Tröstender, Höchster Trost) wendet. 

Ein Schritt weiter und die Ehrlichkeit des Textes wäre dahin: das ist 
nicht mehr erfahrbar, das ist Schwulst, das ist Manierismus. Doch das ist 
nicht die •Imitatio"; das ist nur eine - wohl sogar eine erforderliche! - 
Seite. 

Überraschenderweise nämlich schlägt diese Gefühlsgeladenheit um ins 
Gegenteil. Die •Imitatio" müht sich zugleich, jede Glückserfahrung mit 
Gott auszustreichen und ins Gegenteil zu verkehren: •Glaubst du, daß du 
nach Deinem Willen immer geistliche Tröstungen haben wirst? Meine Hei- 
ligen hatten solche nicht immer; aber dafür viele Belastungen und verschie- 
denste Anfechtungen, also großeTrauer" (III35,13 f). Die •Imitatio" sucht 
zwar den Trost, die Beglückung durch Gott: •Wende dein Antlitz nicht von 
mir ab; verlängere deine Heimsuchung nicht; verweigere mir nicht die 
Tröstung" (III 3, 28). Aber sie weiß zugleich, daß Gott mehr ist als Trost- 
erfahrung. So wie ein ehrliches Denken von Gott alle Begriffe und Denk- 
systeme durchbricht, muß auch die echte Gotteserfahrung durchbrochen 
werden von der Nicht-Erfahrung Gottes. 



Meditierter Personalismus 213 

Man ahnt, daß das Sprechen von Gott als dem •Über-", dem •Mehr-" 
in der Erfahrung von Dunkelheit, von Nichterfahrung wurzelt: •Bei gro- 
ßen Heiligen und alten Propheten war oft solch ein Wechselspiel" (119,17). 
Die •Imitatio" benutzt das alte Wort •Visitatio" (wo man die schöne ger- 
manische Prägung: Heim-Suchung mithören sollte!); sie läßt Gott spre- 
chen: •In doppelter Weise pflege ich meine Erwählten heimzusuchen: durch 
Anfechtung nämlich und durch Tröstung" (III 3, 18). 

Das II. und III. Buch handelt von diesem Doppelgesicht der göttlichen 
Heimsuchung (erschütternd in Kapitel II, 12: Vom königlichen Weg des 
heiligen Kreuzes). Wenn Gott wirklich derjenige ist, der nicht aufgeht im 
menschlichen Begreifen, dann muß Gotteserfahrung auch im Nicht-Erfah- 
ren Gottes bestehen. In diesem Doppelgesicht der Heimsuchung wird 
Gottes Personalität sichtbar; nur derjenige darf von personaler Erfahrung 
Gottes sprechen, der sich nicht in die reine Glücks- und Identitäts-Erfah- 
rung flüchtet. Sicher hängt die Zen-Erf ahrung, in der Leiden und Vergehen 
abgestreift werden, mit dem buddhistischen, person-los gewordenen Abso- 
luten zusammen. Der christliche Weg verläuft - wie D. T. Suzuki klar er- 
kannte - anders. 

Doch unser Thema ist die Meditation der •Imitatio". Gerade diese Dop- 
pelsicht der Erfahrung leitet von der Erfahrung weiter zur erfahrenen 
Person, von dem, was •ich" fühle, zu dem •du" des anderen: man •schaut 
nicht auf die eigene Frömmigkeit und Tröstung, sondern über alle Fröm- 
migkeit und Tröstung hinaus auf den Ruhm und die Ehre Gottes" 
(IV 15,14). Denn •Gottes ist es zu geben und zu trösten, wann er will 
und wieviel er will und wem er will, wie es ihm gefällt und nicht mehr" 
(III 7, 7). Zwar suchen die Frommen weiterhin den Trost und freuen sich: 
•Innerlich wurden sie von Gnade und göttlichem Trost erquickt" (I 18,17). 
Aber gerade diese Heiligen wollten •ihren Trost nur in Gott" (III 54, 24). 
•Nicht auf die Gaben schaut, sondern über alles Gute hinweg wendet er 
sich zum Geber" (III 5,16). 

Die drei Strukturen sind in Wirklichkeit nur eine einzige: Die Sprach- 
struktur eines Sagens, das die eigenen Möglichkeiten übersteigen möchte; 
die Erfahrungsstruktur, die geprägt ist von Nicht-Erfahrung; und die per- 
sonale Struktur, die hinter aller Erfahrung und hinter allem Wissen und 
Wollen das •Du" sichtbar macht. •Kein Geschöpf kann meine Sehnsucht 
(appetitum!) voll und ganz zur Ruhe bringen und trösten" (III 23, 25). Gott 
oder Jesus trösten nicht, schenken keine Identitätserfahrung, sondern sind 
in Person •Trost" und •Identität" des Menschen; alles, was zwischen ihnen 
und dem Menschen steht, bleibt zwiegesichtig. •Kein Ding kann mich 
trösten, keine Kreatur mir Ruhe schenken - nur Du kannst es, mein Gott 
(IV 11,13). •Denn neben Dir gibt es keinen Trost" (IV 3, 6). 



Josef Sudbrack 214 

Die Grenzsituation als Tor zur Radikalität der Liebe 

Wie soll man Erfahrungen zum Ausdruck bringen, die jede Erfahrung 
übersteigen? Wie soll man mit der Sprache, dem Instrument der Eindeu- 
tigkeit und Durchsichtigkeit etwas sagen und gar schreiben, das diese Ein- 
deutigkeit radikal in Frage stellt? Genau das aber ist die Frage, die sich 
bei der Meditation der •Imitatio" stellt. 

Wer diese Schwierigkeit begriffen - sagen wir getrost: erfahren hat, wird 
leicht über die Einseitigkeiten ihres Textes hinwegsehen; er wird sich so- 
gar fragen, ob man eine solche Erfahrung anders als einseitig zu Wort 
bringen darf. Aber am Rang solcher Einseitigkeiten wird er kaum noch 
zweifeln; er wird wünschen, daß eine solche Stimme, wie die der •Imi- 
tatio" im heutigen Konzert der Meinungsäußerungen zum Tragen kommt. 

Von Dietrich Bonhoeffer stammt das bekannte Wort: Man solle Gott 
nicht an den Grenzen des Lebens, sondern mitten in ihm suchen. Man solle 
Gottes Wirklichkeit und Personalität nicht von Grenzsituationen wie Tod 
und Leid her ansichtig machen. Als Bonhoeffer das schrieb, stand er vor 
dem Strang, las er und fand Trost in der •Imitatio Christi", dem klassi- 
schen Buch eines Gottes, der in Grenzsituationen ansichtig wird. So richtig 
seine Mahnung bleibt, so einseitig ist und schon korrigiert war sie durch 
seine extrem-einseitige Situation. 

Wie anders als einseitig soll man von den letzten Dingen des Menschen 
sprechen? Die •Imitatio" scheint hier übrigens einige moderne Philosophu- 
mena zu antizipieren, wenn sie die menschliche Angst- und Todeserfahrung 
korrespondieren läßt mit der Gotteserfahrung. •Selig, wer die Stunde sei- 
nes Todes immer vor Augen hat" (I, 23, 15). Heidegger hat uns gelehrt, 
daß nur so der Mensch aus der Verlorenheit an das •Man" zu sich selbst, 
zur eigenen Existenz, zur Person geführt wird. Die •Imitatio" aber weiß 
noch mehr: Über den Tod und über die eigene Existenz hinaus wird der 
Mensch zum anderen Ufer geführt. Gut paulinisch •wünscht sie den Tod 
herbei, um aufgelöst und mit Christus zu sein" (I 12, 8). Zu ihm allein 
führt sie als dialogisches Buch: Die Selbstbesinnungen des ersten Buches 
leiten konsequent zum Aufbrechen der •cognitio suiipsius" (Selbsterkennt- 
nis) im zweiten und zum •inneren Dialog" (v. Ginnecken) im dritten Buch 
weiter, um dann im vierten Buch zum •äußeren Dialog" mit dem konkre- 
ten, in der Hostie •wohnenden" Jesus zu werden. 

Außerhalb dieser dialogischen Spannung versteht man die •Imitatio" 
falsch. Man darf fragen, ob ihre dialogische Weltsicht (Gott und die Seele, 
schrieb Augustinus) richtig sei; aber man darf keinen ihrer Sätze losgelöst 
von dieser ihrer Weltsicht zu interpretieren versuchen. Von diesem Ver- 
ständigungsansatz her kann auch demjenigen ein Zugang zu ihrer medita- 



Meditiertet Personalismus 215 

tiven Mitte gelingen, der sich an vielen ihrer Aussagen (zu Recht!) stößt. 
Aber für die •Imitatio" war es selbstverständliche Erfahrungstatsache: 
•Wo du bist, dort ist der Himmel; und dort ist Tod und Hölle, wo du nicht 
bist" (III 59, 6). •Ohne Freund kannst du nicht gut leben" (II 8, 18). Der 
Freund der •Imitatio" ist Gott, ist Jesus. Ihre Aszese heißt nicht •sich 
absterben", sondern •leben mit Jesus" (I 23, 34). 

Jeder ihrer Sätze ist nach einer einzigen Melodie abgestimmt. Das ist 
radikale Einseitigkeit; aber es ist die Radikalität der Liebe. Vor diesem 
einen Ziel verdunkelt alles übrige: •Das Ziel nämlich alles Guten und der 
Gipfel des Lebens bist Du" (III 59,16). Die Radikalität der Verneinung ist 
getragen von einer noch radikaleren Bejahung: •Gib Jesus Platz, und ver- 
weigere (nega) allem übrigen den Zutritt" (II 1,9). 

Der Auftrag für heute 

Wo findet diese Radikalität in der heutigen Zeit ihren Platz? Der Pietist 
und evangelische Prediger Philipp Jacob Spener schrieb schon im 17. Jahr- 
hundert über •das liebliche Büchlein": Wir sollten für seine Einseitigkeiten 
Verständnis haben und sie aus der Entstehungszeit verstehen. Und dann 
lobt er die Schrift, und zählt ihren Nutzen auf und die vielen Übersetzungen 
in alle Sprachen, •gar in die Arabische und Türckische Sprache". 

Auch in die heutige Sprache müßte die •Imitatio" neu übersetzt werden. 
Aber der Zugang zu ihr gelingt vielleicht auch durch den Hinweis auf ihre 
Geschichte und - wichtiger noch - auf ihre Mitte. Auf jeden Fall tut es 
heute not, ihre Botschaft neu zu hören und zu verstehen: die Botschaft vom 
unübersteigbaren Wert des einzelnen Menschen (in der •Imitatio" heißt 
dies: Seele des Menschen); er wurde und bleibt der Menschheit bewußt in 
der Begegnung mit dem unbegreiflichen personalen Gott der christlichen 
Offenbarung. 

Diese Botschaft muß so hart gesagt werden, wie es die •Imitatio" tut. 
Hier verbirgt sich ein Funke von Richtigkeit in dem Angriff Viallets gegen 
den Personalismus von Teilhard de Chardin. Aber die Hartnäckigkeit 
seines und des christlichen, personalen Denkens ist keine Hartnäckigkeit 
der Materie, sondern eine der Liebe - ein Wort übrigens, das im Japani- 
schen, in der Heimat-Sprache des Zen, nach dem wiederholten Bericht von 
Graf Dürckheim ausfällt. 

Aber auch in anderen Situationen des Christlichen Dialogs mit der Zeit 
ist die Stimme der •Imitatio" vordringlich zu hören. Mit ihren Übersteige- 
rungen nach beiden Seiten - nach der Seite Gottes, der unfaßbar bleibt, und 
nach der Seite der menschlichen Person, die in entsprechender existen- 
tieller Unbegreiflichkeit beschrieben wird - warnt sie vor den Techniken 



Josef Sudbrack 216 

und Manipulationen unserer Zeit. So gut es ist, den psychologischen Mecha- 
nismus des Menschen zu durchschauen und zu beherrschen, so schlimm 
wird es, wenn der Mensch mit seinem psychologischen Mechanismus gleich- 
gesetzt wird. So gut es ist, die soziologischen Gesetzlichkeiten zu erforschen 
und anzuwenden, so schlimm wird es, wenn der Mensch aufgelöst wird im 
sozialen Funktionieren. 

Hier erhebt die •Imitatio" ihre warnende Stimme. Und ihre Mahnung 
weist - in Übereinstimmung mit der Stimme des Zen - auf die eigene 
•Tiefe" hin; aber sie weiß - im Gegensatz zum Zen -, daß dies eine •Tiefe 
der eigenen Nichtigkeit" ist (IV 2, 12). Und deshalb wendet sich der Blick; 
er geht anderswo hin: •Wenn du auf dich schaust, kannst du nichts derar- 
tiges aus dir. Wenn du aber auf Gott vertraust, wird dir Kraft vom Him- 
mel zuteil" (II 12, 38 f). 

Es ist der Blick auf einen •persönlichen" Gott. Schon in der Sprache 
zeigt es die •Imitatio". Alle materiellen oder auch geistigen Festlegungen 
werden als ungenügend überschritten: •Alle Kreatur muß überschritten 
werden, sich selbst muß man restlos verlassen und stehen im Überstieg des 
Geistes" (III 31, 5). Diese Dynamik mag hart erscheinen, aber nur so ge- 
langt man zum Geheimnis einer Person (einer menschlichen wie einer gött- 
lichen). Der Mensch muß radikal werden, um Mensch und Dialogpartner 
zu werden. Es ist das Thema der •Imitatio". 

•Mein Gott und alles: dem, der weiß, genügt dies!" (III 34, 1-3) schreibt 
sie einmal in Anlehnung an Franz von Assisi. Wir dürfen erweitern: •Dem 
der es in Nicht-Erfahrung erfahren hat, genügt dies!" 




