Meditierter Personalismus

Zum Gesprach zwischen Ost und West*
Josef Sudbrack SJ, Miinchen

In ,Zen — Weg zum andern“ vergleicht Frangois A. Viallet Teilhard de
Chardins Weltvision mit der 6stlichen Erfahrung. Der Punkt Omega, der
Christus der Evolution, ,erfiillt das All wie eine Gedankenkraft und erin-
nert uns in erstaunlicher Weise an das ,Kraftfeld des Tao‘ der Chinesen®.
Doch der letzte Schritt sei noch nicht gelungen. , Teilhard klammert sich an
Worte wie: Person, Bewuf3tsein, Individuum . . . In diesem Sektor der Er-
kenntnis erscheint es unserem Denker unméglich, seinen Gesichtswinkel zu
erweitern . . . Die Materie selbst bewahrt seiner Ansicht nach ihre starre
und wirkliche Existenz . . . Aus dieser Sicht aber stammt die Hartnéckig-
keit, mit der er die Idee der ,Person’ in einem duflerst anthropomorphischen
(unrichtig vermenschlichten) Sinne vertritt. Fiir den Zenbuddhismus be-
steht ein solches Problem iiberhaupt nicht. Person wie Materie werden
Schein, werden ,Leere’, eine Nebenerscheinung, eine relative Wirklich-
keit.“

Nun, schon 1950 hat sich Teilhard in Le Monde ausdriicklich von Viallet
distanziert — aber dessen Deutung des christlichen Personalismus als naive,
materielle Vorstufe der vollen Wahrheit, aus der der Buddhismus lebt,
fand ich bei allen Stimmen, die vom Zen aus das Christentum zu verstehen
suchen.

D.T. Suzuki, der geniale Vermittler von Japan zum Westen, beginnt
seinen Aufsatz Giber ,Kreuzigung und Erleuchtung®: ,Immer wenn ich ein
Bild des gekreuzigten Christus sehe, mufl ich an die tiefe Kluft denken, die
zwischen Christentum und Buddhismus liegt . . . Das persénliche Ich wird
im Westen stark betont. Im Osten gibt es kein Ich. Das Ich ist nicht-existent,
und daher gibt es kein Ich, das man kreuzigen konnte. “

Die meisten Dialogbeitrige zum Thema sind eher Monologe mit allge-
meinen Behauptungen. Professor Shizuteru Uedas Arbeiten bilden eine

* Belege und genauere Ausfiihrungen zu folgenden Erwigungen finden sich in der Erst-
fassung dieses Aufsatzes: Pour lire & neuf I'Imitation de Jésus Christ, Christus 1973, Heft
78,178-190; und in dem Beitrag zur Thomas-von-Kempen-Festschrift, 1971: Das geistliche
Gesicht der vier Biicher von der Nachfolge Christi, 14-36. Vgl. auch A. Ampe SJ, L’imi-
tation de Jésus-Christ et son Auteur, Rom 1973. Unter dem Titel , Personale Meditation®
bringt der Patmos-Verlag im Sommer praktische Einfilhrungen, Anleitungen und Medita-
tions-Vorlagen heraus.



Meditierter Personalismus 207

Ausnahme. Als japanischer Buddhist und zugleich Schiiler Fr. Heilers und
E.Benz’ ist sein Urteil wie kaum ein anderes qualifiziert: Meister Eckhart
und Zen-Buddhismus tendieren in die gleiche Richtung; doch ,sowohl die
negativ-theologische Erfassung der Transzendenz als auch die Riickkehr
zur Weltwirklichkeit als realer Vollzug des Durchbruchs zur wahren Tran-
szendenz sind im Zen-Buddhismus viel radikaler und konsequenter durch-
gefiihrt als bei Meister Eckhart. Der Unterschied, der die Ahnlichkeit zwi-
schen beiden ,véllig bedeutungslos werden 1ifit, griindet im ,personali-
stischen Theismus“, den Eckhart als , anentbehrlichen Unterbau® beibehilt,
wihrend der Buddhismus ihn ,iiberwindet.

Auch fiir die japanischen Texte, die Ph. Kapleau tibersetzt, ist die christ-
liche Sicht als Gedd-Zen oder hochstens als Shéjo-Zen nur ,ein Notbehelf
fir jene, die die tiefe Bedeutung von Buddhas Erleuchtung nicht fassen
konnen . ..“. Im indischen Buddhismus heifit das entsprechende Wort:
Updyakausalya: Fiir die nicht-eingeweihten, die nicht-initiatischen (Graf
Diirckheim) Menschen miisse die Wahrheit noch in der Form des Persona-
lismus angeboten werden; die wahre Erfahrung aber iiberschreite diese
vordergriindige Weltdeutung.

Die Kraft der Einseitigkeit

Viallet weist auf ein Buch hin, an dem das Gesprach zwischen Ost und West
sich entziinden konnte: ,Das Buch der tiefsten Aszese im Westen: Die
Nachfolge Christi, das mehr als jedes andere zur Ubung der Selbstaufgabe
und Selbstvernichtung auffordert“. Es war ,lange Zeit das Lieblingsbuch
Teilhards . . . Heute wird in Japan eben dieses Buch, selbst in Zenkreisen,
sehr geschitzt®.

Eben dieses Buch aber kann eine Ahnung vermitteln, daf der christliche
Personalismus keine materielle Erstarrung oder hartnickige Verfestigung
eines tieferen und wahreren Lebensstromes bedeutet, sondern den letzten
Grund und die tragende Wirklichkeit des menschlichen Lebens meint.

Zur damaligen Zeit lebten die Menschen noch ungebrochen in ihren Ge-
meinschaftsbeziigen; der Individualismus spaterer Jahrhunderte kiindigte
sich gerade erst an. So manches, was uns heute gemeinschaftsfeindlich zu
sein scheint, ist in Wirklichkeit nur der zeitnotwendige Versuch, die Bedeu-
tung des Einzelmenschen in Begegnung mit Gottes Personalitiit christlich
zu verstehen. Das ist auch unser Thema.

Die ,Nachfolge Christi“ ist eine einseitige Schrift; man tut ihr keinen
Gefallen, wenn man dies vertuscht. Der vertraute - ,familiaris-familifire“
— Umgang mit anderen Menschen gilt als Hindernis fiir christliche Voll-
kommenheit. Die reich zitierte Bibel wird zur Weisheits-Sammlung, statt



Josef Sudbrack 208

eine Geschichte Gottes mit den Menschen zu erzdhlen. Der Mensch selbst
wird so sehr auf Innerlichkeit reduziert, dafl das , Sichtbare-Fleischliche-
Zeitliche-Auflerliche-Gegenwartige” von der Begegnung mit Gott abhal-
ten. Und dieser Gott selbst wird so sehr zur Mitte von allen und von allem,
daf die trinitarische Vielfalt aufgesogen zu werden droht; manchmal schei-
nen der Vater und Jesus zusammenzufallen; und vom Geist ist in diesem
»geistlichen Buch“ nicht die Rede.

Man sollte die Einseitigkeiten nicht apologetisch abschwichen. Im Ge-
genteil, man kann sie nur verstehen, wenn man sie akzeptiert; man muf} aus
ithrer iberklaren Linienfiihrung das eigentliche Anliegen der Imitatio her-
auslesen.

Die Wiirde des Einzel-Menschen

Im vierten Buch z. B. tritt der einzelne Mensch (discipulus — Schiiler) mit
dem Jesus des Altarssakraments in den Dialog. Dogmatisch ist das iiberaus
einseitig: die Gemeinde, die Kirche, die Liturgie, alles das, was uns das
Zweite Vatikanische Konzil anempfiehlt, fehlt. Aber diese Spiritualitat ge-
winnt auf dem Hintergrund der Zeit ein anderes Gesicht. Der mittelalter-
liche Mensch wurde sich der eigenen Individualitdt nirgendwo mehr be-
wullt,als im zweisamen Gegeniiber zu seinem Gott der Hostie: , Wer gibt es
mir, Herr, daf ich dich allein finde... kein Gesch6pf mich bewege oder an-
fechte, sondern du allein zu mir sprichst und ich zu dir, wie der Geliebte zum
Geliebten spricht, wie der Freund mit dem Freund zusammenlebt?“ (IV 18,
1).Man konnte die Freudsche Terminologie ideologiekritischanwenden:das
eucharistische Du war das Realitédtsprinzip, das den mittelalterlichen Men-
schen zur Selbstwerdung geleitete. Oder in der Terminologie der Identi-
tatspsychologie: Das eucharistische Du war eines, wenn nicht sogar das
wichtigste Gegenuiber, das ihm den Raum des Urvertrauens erschloff, in
dem sein ,Ich’ sich entfaltete.

‘Was vom Evangelium — wie heute verniinftigerweise niemand mehr be-
streitet — der Weltgeschichte eingepflanzt wurde, das Wissen vom uniiber-
bietbaren Wert des Einzelmenschen, was von prophetischen Lehrern wie
Augustin und Bernhard als Einzelschicksal antizipiert wurde, fand in der
»1mitatio“ den giiltigen Niederschlag fiir eine breite, allgemeinchristliche
Spiritualitdt. Der Mensch, der Einzelmensch wurde durch die christliche
Botschaft von der Menschwerdung Gottes zur uniibersteigbaren Wiirde
erhoben. Damals kam die Zeit herauf, diese Botschaft wissenschaftlich und
spirituell zu begreifen. Die ,Imitatio® spricht sie in ihrer Sprache aus:
» Welches Geschopf ist so geliebt wie die fromme Seele, zu der Gott herab-
steigt und sie mit seinem verherrlichten Fleisch erquickt?“ (IV 18, 11). Die



Meditierter Personalismus 209

absolute Wiirde des einzelnen Menschen gehort jedem Menschen und wird
ibm vor der gegenwirtigen Absolutheit Gottes bewuf3t.

Man kann uiber Sprache und Denkformen der ,Imitatio“ verschieden
urteilen, man kann ihre Einseitigkeiten beklagen und sie der Ubertreibung
beschuldigen; aber man darf nicht dberhéren, dafl dies ihre Botschaft ist:
Der Mensch wird vor Gott zu dem Menschen, dessen Wiirde so unendlich
ist wie Gott.

Aber selbst zur Sprache und zu den Einseitigkeiten sollte man jemanden
wie Dietrich Bonhoeffer héren. In den gleichen Gefdngnisbriefen, in denen
er seine Welt-Theologie entwarf und nach vielen das Startzeichen zur
Theologie vom Tode Gottes und zur Theologie vom politischen Einsatz
gab, berichtet er seinem Freund Bethge von der Lektiire der ,, Imitatio Chri-
sti“, dafl ,sie ... dbrigens lateinisch doch unendlich viel schoner (ist) als
deutsch®.

Was also hat so viele Leser seit fast sechs Jahrhunderten an diesem
schmalen Biichlein fasziniert? Sicher erwuchs aus dem Grundanliegen von
der unaufgebbaren Wiirde des Einzelnen durch Gott und vor Gott ihre
grofle Wirkungsgeschichte; auch die geschliffene, aphoristische Sprache, fiir
die der Schlufiredaktor, Thomas aus Kempen, verantwortlich ist, spielt
eine Rolle in ihrer breiten und langandauernden Wirkung. Doch beides
gab es auch anderswo. Was die Menschen in der ,Imitatio® fanden, und
was auch heute noch denjenigen anzieht, der sie nicht konsumiert, sondern
meditiert, ist eine Erfahrungstiefe, ihre Ehrlichkeit und ihre Menschlich-
keit; alles entstammt der — gewif} einseitigen, aber groflartigen — Blickrich-
tung auf Gottes Du.

Gottes ,Mehr“-Sein

Viallet wirft Teilhard und dem Christentum einen billigen, materiellen
Person-Begriff vor. Vor dem ,,Du“ Gottesder ,,Imitatio“ enthiillen Alterna-
tiven wie Gottist Person / Gott ist Nicht-Person ihre Oberflichlichkeit. Dem
meditierenden Leser der ,Imitatio” geht anderes auf. Gott ist ,Mehr“, Gott
bleibt ,Mehr“ - konnte man den Gottesbegriff umschreiben. Gott ist
»mehr®, als wir von ihm wissen, Gott ist ,,mehr®, als wir von ihm erfahren,
Gott ist selbst ,mehr“ als die Behauptung, er sei Person. Genau dieses
»Mehr“-Sein meint die ,Imitatio“, wenn sie Gott mit ,Du“ anredet.

Das 21. Kapitel im II. Buch beginnt mit einem Hymnus auf Gottes
»Mehr“-Sein: , Uber alles, iiber alle Kreatur, iiber alle Hoffnung und Ver-
heiflung, iiber alle Freude und iiber allen Jubel, iiber alles, was du, mein
Gott, nicht bist“. Hier wird nicht festgelegt; hier wird eine Richtung gewie-
sen, die jede Festlegung tibersteigt.



Josef Sudbrack 210

Der Sprachstilist wird vor einem Barbarismus des IV.Buches (18,21)
zuriickschaudern: ,Superexcellentissimus — ibererhabenst®. Wohl nur ein
germanisches Sprachgefiihl kann sich so verirren. Doch einem meditativen,
nicht aber einem gescheit sein wollenden Nachempfinden erschliefit sich, was
die ,Imitatio” sagen will: Gottes Personalitit tbersteigt alles, was wir von
ihm wissen und empfinden, tibersteigt auch die Moglichkeiten von Logik
und Sprache. Ein Vorwurf wie der Viallets, dafl diese ,Personalitit® an
der statischen ,Hartndckigkeit” der Materie abgelesen sei, kann nur von
jemandem erhoben werden, der die christliche Mentalitit in Logik auf-
16st, statt sie zu meditieren.

Die ,Imitatio“ liebt das ,quanto-tanto“: ,Je-desto“: ,Die Liebe
Jesu. .. stachelt an, immer (Heidegger wiirde schreiben: je) Vollkomme-
neres zu verlangen® (III 5, 10). Wie in kommunizierenden Réhren treiben
sich beide Satze stindig in die Hohe, zielen nach keinem Fixpunkt, sondern
symbolisieren eine nie-ruhende Aufwirtsbewegung. Ein anderes, entspre-
chendes Lieblingswort (118mal) ist ,magis®-,mehr“. So in einem Satz, in
dem eine iiberquellende grammatikalische Unkorrektheit die Sinnspitze
der Aussage noch verscharft: , Je mehr (quanto) sich der Mensch mehr
(magis) Gott nihert, desto mehr (tanto) bekommt er von allem irdischen
Trost weiter (longius) Abstand“ (11T 42, 6). Sehen wir vom Inhalt ab; schon
die Sprachgestalt zeigt, wie jemand sich bemiiht, Gott und Gotteserfahrung
aus allen Greifbarkeiten herauszul6sen, aus allen menschlichen Verfesti-
gungen zu befreien.

Einmal aufmerksam geworden, findet man diese Mentalitat Kapitel fiir
Kapitel. In feinfuhligem Sprachempfinden (die ,Barbarismen® sind ja
keine primitiven Verstéfie gegen die Sprachgesetze, sondern lyrische Ver-
suche, die Aussagemoglichkeiten der Sprache so restlos auszuschopfen, dafl
die Sprache selbst zu zerbrechen droht) werden z. B. die seit der Spatpatri-
stik klassisch gewordenen ,Super“-,Uber“-Aussagen von Ding- und
Eigenschaftswortern abgelost und in die verbale Struktur eingebracht —
wiederum ein Versuch, die Dynamik dber alles Begreifen hinaus in Satzen
zu fassen, die eben doch auf Begreifen angelegt sind; ein Versuch, den ,je-
grofieren Gott“ und seine Begegeung mit dem Menschen nun doch mit
menschlichen Gréfien zu umschreiben; ein Versuch, mit der statisch blei-
benden Sprache die Dynamik der Gottesbegegnung zu begreifen.

Kann man die gottliche (und wohl auch die menschliche) Personalitit
anders ausdriicken, als dafl man den Techniken des Sprechens und der wis-
senschaftlich erforschten Struktur der Sprache ins Gesicht schlagt? So wird
~gesagt®, daf} die Person niemals im ,Sagen® aufgeht, in dem, was sprach-
lich-wissenschaftlich zu verifizieren ist. Sprache driickt das Letzte aus, in
dem sie selbst sich zerbricht. Und zur gleichen Zeit bewahrt eine feinfiihlige



Meditierter Personalismus 211

Sprachkultur unseren Text vor der Sinnlosigkeit. Die christliche Spirituali-
tat der Vergangenheit hatte fiir diese ,Gesetzlichkeiten einer sich tiber-
steigenden Sprache ein gutes Gespiir; die paradoxen Aussagen Meister
Eckharts oder die widerspriuchlichen Zusammenstellungen des Nikolaus
von Kues beweisen das; ebenso auch die ,Super-Uber“-Aussagen der grie-
chischen Patristik, die schon bei Johannes Chrysostomus und bei den drei
Kappadoziern (im Gegensatz zur Logik des Arius) das Sprechen von Gott
trugen; und ebenso beweist es die klassische Mystik der Dunkelheit. Wer
heute nach dem Widerschein der géttlichen Personalitit in unserer Welt
von Technik und Manipulation sucht, wird sie dort finden, wo grundsatz-
lich nicht mehr zu manipulieren, nicht mehr zu beherrschen, nicht mehr zu
logifizieren ist. Dies aber driickt die ,Imitatio“ durch ihre Sprache der
Ubersteigungen aus. Gottes Wiirde, Gottes Personsein zeigt sich als stian-
diges ,Mehr*.

Erfahrung und Zerbrechen der Erfahrung

Doch mit diesen Uberlegungen sind wir noch nicht in der Mitte der ,,Spiri-
tualitat“ der ,,Imitatio“ angelangt. Wir sind auch noch nicht dort, wo eine
Meditation der ,Imitatio“ geschehen sollte. Es gab ndmlich in der Ge-
schichte der christlichen Bemithungen, von Gott zu sprechen, keine Zeit, in
der man nicht wuflte und auch sagte, dal Gott unbegreifbar bleibt, dafl er
jede sprachliche Festlegung libersteigt, dafl er — wie Thomas schreibt — eher
im Nichtwissen als im Wissen erfaflt wird. Aber in der Praxis des christli-
chen Lebens ist man oft genug dariiber hinweggegangen. Es ist unsagbar
schwer, ein christliches Leben auszusprechen, dem seine Mitte, namlich
Gott, zugleich nah wie fern bleiben muf, zugleich ergriffen wie unbegriffen,
zugleich auszulegen in Gesetzlichkeiten wie auch alle Gesetzlichkeiten
tibersteigend. Genau dies aber gelang der ,Imitatio” in selten zu findender
Lebensndhe. Deshalb wurde sie zum Lebensbudh fiir viele Christen in allen
Konfessionen; deshalb diirfte auch heute eine christliche Selbstfindung nicht
an ihr voriibergehen.

Warum es ihr gelingen konnte, hat zwei entscheidende Griinde: Zum
ersten stammt die ,Imitatio“ aus der Erfahrung; aus einer Erfahrung, die
in einer extrem-einseitigen Lebensstimmung gemacht werden mufite; aus
einer Erfahrung allerdings, die groflere Giiltigkeit hat als die Extrem-
situation, aus der sie stammt. Uberdies wurde sie in einer Zeit (und auch
in einer Landschaft!) geboren, in der die alte (Huizinga: Herbst des Mit-
telalters) und die neue Epoche (H. Blumenfeld: Beginn der Neuzeit) wie
zwei Wellenberge aufeinanderzustirmten. Man mufl nicht geschichts-
glaubig sein, um zu verstehen, dafl eine solche Zeit pradestiniert war fiir



Josef Sudbrack 212

die existentielle Darstellung einer typischen Lebensform. Doch iiberzeu-
gender als grofle Worte ist eine Beschiftigung mit dem Text; wiederum,
dies muf} meditierend und nicht konsumierend geschehen — so wie es eben
der Text verlangt.

Das wichtige, alles andere schon quantitativ weit in den Schatten stel-
lende Stichwort fiir die humane Komponente der Gottesbegegnung lautet
in der Imitatio: Consolatio — Trost. Zur damaligen Zeit gab es eine regel-
rechte Inflation der ,Trost“-Literatur und des Redens vom , Trost“. Was
in einer objektiven alten Sprache und einem verflossenen Lebensgefiihl als
»hingebender Weihedienst“ (devotio) ausgedriickt wurde, wird nun sub-
jektiv und affektiv zu bewiltigen versucht. Leicht verstindlich, daf sich
ein Grofiteil der damaligen Zeugnisse in siifllichen, zum Erleben gewand-
ten Worten ergeht.

Auch die ,Imitatio“ schwelgt in ,Stfigkeits“-Hymnen. Das schon er-
wihnte 21. Kapitel des 111. Buches beginnt mit: ,,Gib mir, siiflester und ge-
liebtester Jesus, in dir zu ruhen iiber alle Kreatur hinaus“. Einige Zeilen
weiter werden die Ubersteigerungen unertriglich: ,Herr-Gott... Du
allein Hochster, du allein Machtigster, du allein dir selbst Geniigendster
und Erfilltester (Erfiillendster?), du allein Mildester und Trostendster®.
Wie im Kompendium wird die Eigenart der ,Imitatio“ sichtbar; dafl sie
ohne Bedenken von Jesus zum Herr-Gott (Huijbens OSB hat auf den ger-
manischen Unter-Ton von Herr-Gott aufmerksam gemacht) wechseln kann;
dafl sie die objektiv-sachlichen Superlative der Vergangenheit (Hodhster,
Miichtigster) nun subjektiv (Trostender, Hochster Trost) wendet.

Ein Schritt weiter und die Ehrlichkeit des Textes wire dahin: das ist
nicht mehr erfahrbar, das ist Schwulst, das ist Manierismus. Doch das ist
nicht die ,Imitatio“; das ist nur eine — wohl sogar eine erforderliche! —
Seite.

Uberraschenderweise niamlich schlagt diese Gefiihlsgeladenheit um ins
Gegenteil. Die ,Imitatio“ miiht sich zugleich, jede Gliickserfahrung mit
Gott auszustreichen und ins Gegenteil zu verkehren: ,,Glaubst du, dafl du
nach Deinem Willen immer geistliche Trostungen haben wirst? Meine Hei-
ligen hatten solche nicht immer; aber dafiir viele Belastungen und verschie-
denste Anfechtungen, also grofie Trauer® (II1 85, 13 f). Die , Imitatio“ sucht
zwar den Trost, die Begliickung durch Gott: , Wende dein Antlitz nicht von
mir ab; verlingere deine Heimsuchung nicht; verweigere mir nicht die
Trostung® (II1 3, 28). Aber sie weif} zugleich, dafl Gott mehr ist als Trost-
erfahrung. So wie ein ehrliches Denken von Gott alle Begriffe und Denk-
systeme durchbricht, muf} auch die echte Gotteserfahrung durchbrochen
werden von der Nicht-Erfahrung Gottes.



Meditierter Personalismus 213

Man ahnt, dafl das Sprechen von Gott als dem ,Uber-“, dem ,Mehr-¢
in der Erfahrung von Dunkelheit, von Nichterfahrung wurzelt: ,Bei gro-
Ren Heiligen und alten Propheten war oft solch ein Wechselspiel“ (I 9, 17).
Die , Imitatio® benutzt das alte Wort ,, Visitatio“ (wo man die schone ger-
manische Prigung: Heim-Suchung mithéren sollte!); sie 1488t Gott spre-
chen: , In doppelter Weise pflege ich meine Erwahlten heimzusuchen: durch
Anfechtung nimlich und durch Tréstung® (III 3, 18).

Das I1. und I11. Buch handelt von diesem Doppelgesicht der gottlichen
Heimsuchung (erschiitternd in Kapitel II, 12: Vom koniglichen Weg des
heiligen Kreuzes). Wenn Gott wirklich derjenige ist, der nicht aufgeht im
menschlichen Begreifen, dann mufl Gotteserfahrung auch im Nicht-Erfah-
ren Gottes bestehen. In diesem Doppelgesicht der Heimsuchung wird
Gottes Personalitit sichtbar; nur derjenige darf von personaler Erfahrung
Gottes sprechen, der sich nicht in die reine Gliicks- und Identitéts-Erfah-
rung fliichtet. Sicher hingt die Zen-Erfahrung, in der Leiden und Vergehen
abgestreift werden, mit dem buddhistischen, person-los gewordenen Abso-
luten zusammen. Der christliche Weg verlauft — wie D. T. Suzuki klar er-
kannte — anders.

Doch unser Thema ist die Meditation der ,Imitatio“. Gerade diese Dop-
pelsicht der Erfahrung leitet von der Erfahrung weiter zur erfahrenen
Person, von dem, was ,ich“ fiihle, zu dem ,du“ des anderen: man ,schaut
nicht auf die eigene Frommigkeit und Trostung, sondern iiber alle From-
migkeit und Tréstung hinaus auf den Ruhm und die Ehre Gottes®
(IV 15,14). Denn ,Gottes ist es zu geben und zu trésten, wann er will
und wieviel er will und wem er will, wie es ihm geféllt und nicht mehr®
(I11 7, 7). Zwar suchen die Frommen weiterhin den Trost und freuen sich:
»Innerlich wurden sie von Gnade und gottlichem Trost erquickt® (118, 17).
Aber gerade diese Heiligen wollten ,ihren Trost nur in Gott“ (I11 54, 24).
,Nicht auf die Gaben schaut, sondern iiber alles Gute hinweg wendet er
sich zum Geber“ (111 5, 16).

Die drei Strukturen sind in Wirklichkeit nur eine einzige: Die Sprach-
struktur eines Sagens, das die eigenen Moglichkeiten iibersteigen méchte;
die Erfahrungsstruktur, die geprégt ist von Nicht-Erfahrung; und die per-
sonale Struktur, die hinter aller Erfahrung und hinter allem Wissen und
Wollen das ,Du“ sichtbar macht. ,Kein Geschépf kann meine Sehnsucht
(appetitum!) voll und ganz zur Ruhe bringen und trésten (I11 23, 25). Gott
oder Jesus trosten nicht, schenken keine Identitdtserfahrung, sondern sind
in Person , Trost“ und ,Identitit“ des Menschen; alles, was zwischen ihnen
und dem Menschen steht, bleibt zwiegesichtig. ,Kein Ding kann mich
trosten, keine Kreatur mir Ruhe schenken — nur Du kannst es, mein Gott
(IV 11, 18). ,Denn neben Dir gibt es keinen Trost* (IV 3, 6).



Josef Sudbrack 214

Die Grenzsituation als Tor zur Radikalitit der Liebe

Wie soll man Erfahrungen zum Ausdruck bringen, die jede Erfahrung
libersteigen? Wie soll man mit der Sprache, dem Instrument der Eindeu-
tigkeit und Durchsichtigkeit etwas sagen und gar schreiben, das diese Ein-
deutigkeit radikal in Frage stellt? Genau das aber ist die Frage, die sich
bei der Meditation der ,Imitatio® stellt.

Wer diese Schwierigkeit begriffen — sagen wir getrost: erfahren hat, wird
leicht {iber die Einseitigkeiten ihres Textes hinwegsehen; er wird sich so-
gar fragen, ob man eine solche Erfahrung anders als einseitig zu Wort
bringen darf. Aber am Rang solcher Einseitigkeiten wird er kaum noch
zweifeln; er wird wiinschen, daf} eine solche Stimme, wie die der ,Imi-
tatio® im heutigen Konzert der Meinungsiduflerungen zum Tragen kommt.

Von Dietrich Bonhoeffer stammt das bekannte Wort: Man solle Gott
nicht an den Grenzen des Lebens, sondern mitten in ihm suchen. Man solle
Gottes Wirklichkeit und Personalitit nicht von Grenzsituationen wie Tod
und Leid her ansichtig machen. Als Bonhoeffer das schrieb, stand er vor
dem Strang, las er und fand Trost in der ,Imitatio Christi“, dem klassi-
schen Buch eines Gottes, der in Grenzsituationen ansichtig wird. So richtig
seine Mahnung bleibt, so einseitig ist und schon korrigiert war sie durch
seine extrem-einseitige Situation.

Wie anders als einseitig soll man von den letzten Dingen des Menschen
sprechen? Die ,Imitatio“ scheint hier {ibrigens einige moderne Philosophu-
mena zu antizipieren, wenn sie die menschliche Angst- und Todeserfahrung
korrespondieren 1afit mit der Gotteserfahrung. ,Selig, wer die Stunde sei-
nes Todes immer vor Augen hat“ (I, 23, 15). Heidegger hat uns gelehrt,
daf} nur so der Mensch aus der Verlorenheit an das ,Man* zu sich selbst,
zur eigenen Existenz, zur Person gefiihrt wird. Die ,Imitatio“ aber weif}
noch mehr: Uber den Tod und iiber die eigene Existenz hinaus wird der
Mensch zum anderen Ufer gefiihrt. Gut paulinisch , wiinscht sie den Tod
herbei, um aufgelst und mit Christus zu sein® (I 12, 8). Zu ihm allein
tithrt sie als dialogisches Buch: Die Selbstbesinnungen des ersten Buches
leiten konsequent zum Aufbrechen der , cognitio suiipsius® (Selbsterkennt-
nis) im zweiten und zum ,inneren Dialog“ (v. Ginnecken) im dritten Buch
weiter, um dann im vierten Buch zum ,4dufleren Dialog“ mit dem konkre-
ten, in der Hostie ,,wohnenden® Jesus zu werden.

Auflerhalb dieser dialogischen Spannung versteht man die ,Imitatio®
falsch. Man darf fragen, ob ihre dialogische Weltsicht (Gott und die Seele,
schrieb Augustinus) richtig sei; aber man darf keinen ihrer Sitze losgeldst
von dieser ihrer Weltsicht zu interpretieren versuchen. Von diesem Ver-
standigungsansatz her kann auch demjenigen ein Zugang zu ihrer medita-



Meditierter Personalismus 215

tiven Mitte gelingen, der sich an vielen ihrer Aussagen (zu Recht!) stofit.
Aber fir die ,Imitatio“ war es selbstverstindliche Erfahrungstatsache:
, Wo du bist, dort ist der Himmel; und dort ist Tod und Holle, wo du nicht
bist* (I1I 59, 6). ,Ohne Freund kannst du nicht gut leben® (II 8, 18). Der
Freund der ,Imitatio® ist Gott, ist Jesus. Ihre Aszese heifit nicht ,sich
absterben®, sondern ,leben mit Jesus® (I 23, 34).

Jeder ihrer Sitze ist nach einer einzigen Melodie abgestimmt. Das ist
radikale Einseitigkeit; aber es ist die Radikalitit der Liebe. Vor diesem
einen Ziel verdunkelt alles iibrige: ,Das Ziel ndmlich alles Guten und der
Gipfel des Lebens bist Du“ (III 59, 16). Die Radikalitit der Verneinung ist
getragen von einer noch radikaleren Bejahung: ,Gib Jesus Platz, und ver-
weigere (nega) allem ibrigen den Zutritt® (II 1, 9).

Der Auftrag fir heute

Wo findet diese Radikalitit in der heutigen Zeit ihren Platz? Der Pietist
und evangelische Prediger Philipp Jacob Spener schrieb schon im 17. Jahr-
hundert iber ,,das liebliche Biichlein“: Wir sollten fiir seine Einseitigkeiten
Verstindnis haben und sie aus der Entstehungszeit verstehen. Und dann
lobt er die Schrift, und zdhlt ihren Nutzen auf und die vielen Ubersetzungen
in alle Sprachen, ,gar in die Arabische und Turckische Sprache®.

Auch in die heutige Sprache miifite die , Imitatio® neu iibersetzt werden.
Aber der Zugang zu ihr gelingt vielleicht auch durch den Hinweis auf ihre
Geschichte und — wichtiger noch — auf ihre Mitte. Auf jeden Fall tut es
heute not, ihre Botschaft neu zu horen und zu verstehen: die Botschaft vom
uniibersteigbaren Wert des einzelnen Menschen (in der ,Imitatio® heifit
dies: Seele des Menschen); er wurde und bleibt der Menschheit bewuf$t in
der Begegnung mit dem unbegreiflichen personalen Gott der christlichen
Offenbarung.

Diese Botschaft mufl so hart gesagt werden, wie es die ,Imitatio® tut.
Hier verbirgt sich ein Funke von Richtigkeit in dem Angriff Viallets gegen
den Personalismus von Teilhard de Chardin. Aber die Hartndckigkeit
seines und des christlichen, personalen Denkens ist keine Hartnickigkeit
der Materie, sondern eine der Liebe — ein Wort tibrigens, das im Japani-
schen, in der Heimat-Sprache des Zen, nach dem wiederholten Bericht von
Graf Durckheim ausfillt.

Aber auch in anderen Situationen des Christlichen Dialogs mit der Zeit
ist die Stimme der ,,Imitatio“ vordringlich zu horen. Mit ihren Ubersteige-
rungen nach beiden Seiten — nach der Seite Gottes, der unfafibar bleibt, und
nach der Seite der menschlichen Person, die in entsprechender existen-
tieller Unbegreiflichkeit beschrieben wird — warnt sie vor den Techniken



Josef Sudbrack 216

und Manipulationen unserer Zeit. So gut es ist, den psychologischen Mecha-
nismus des Menschen zu durchschauen und zu beherrschen, so schlimm
wird es, wenn der Mensch mit seinem psychologischen Mechanismus gleich-
gesetzt wird. So gut es ist, die soziologischen Gesetzlichkeiten zu erforschen
und anzuwenden, so schlimm wird es, wenn der Mensch aufgelost wird im
sozialen Funktionieren.

Hier erhebt die ,Imitatio ihre warnende Stimme. Und ihre Mahnung
weist — in Ubereinstimmung mit der Stimme des Zen — auf die eigene
» Liefe® hin; aber sie weif} — im Gegensatz zum Zen —, daf dies eine , Tiefe
der eigenen Nichtigkeit® ist (IV 2, 12). Und deshalb wendet sich der Blick;
er geht anderswo hin: , Wenn du auf dich schaust, kannst du nichts derar-
tiges aus dir. Wenn du aber auf Gott vertraust, wird dir Kraft vom Him-
mel zuteil“ (IT 12, 38f).

Es ist der Blick auf einen ,personlichen® Gott. Schon in der Sprache
zeigt es die , Imitatio”. Alle materiellen oder auch geistigen Festlegungen
werden als ungentigend tiberschritten: ,Alle Kreatur mufl tiberschritten
werden, sich selbst muf man restlos verlassen und stehen im Uberstieg des
Geistes” (III 31, 5). Diese Dynamik mag hart erscheinen, aber nur so ge-
langt man zum Geheimnis einer Person (einer menschlichen wie einer gott-
lichen). Der Mensch muf} radikal werden, um Mensch und Dialogpartner
zu werden. Es ist das Thema der , Imitatio®.

»Mein Gott und alles: dem, der weifi, geniigt dies!“ (11T 34, 1-3) schreibt
sie einmal in Anlehnung an Franz von Assisi. Wir diirfen erweitern: ,Dem
der es in Nicht-Erfahrung erfahren hat, geniigt dies!





