IMSPIEGEL DER ZEIT

Gemeinden und Versammlungen

Tendenzen neuer Gemeinschaftsbildungen in der Kirche

»Im Laufe dieser Jahre habe ich die Kirche in meiner Erfahrung als Mensch, als
Christ, als Ordensmann, als Priester und dann als Oberer einer Gemeinschaft und
schlieflich als eine tragende Kraft eines neuen Typs kirchlicher Gemeinschaft ge-
lebt, die durch die Suche nach neuen Ausdrucks- und Existenzweisen in der Welt
gepragt ist. Ich lebe sie. Ich trdume sie“. Diese Worte des bekannten franzésischen
Zisterziensers B. Besret! konnten heute viele Christen ohne weiteres auf sich bezie-
hen. An vielen Orten trdumt man von einer neuen Kirche. Man trdumt sie nicht
nur, man spricht von ihr, man diskutiert {iber sie, man beginnt sie zu leben. Ihre
Gestalt ist noch nicht besonders deutlich. Einig ist man sich eigentlich nur darin,
daf sie anders auszusehen habe als die alte, bisherige. Die unbefragte Selbstver-
stindlichkeit, mit der man in der Kirche jahrhundertelang nur einen Typ von Ge-
meinde, ndmlich den der Territorialpfarrei, gelten liefi, sei dahin2. Man brauche
aber deshalb nicht zu trauern. Unsere Zeit sei reich an Entwiirfen und Plinen.

Man versammelt sich nur, um sich zu trennen

Natiirlich mufl man sich vor Vereinfachungen hiiten. Aber es gibt Vereinfachun-
gen, die dazu beitragen, das Wesentliche zu sehen. Will man die Gestalt der Kir-
che, von der B. Besret traumt, charakterisieren, so scheint das Motto, das wir uber
diese Zeilen gesetzt haben, zumindest nicht abwegig. Lassen wir ihn selbst spre-
chen: ,Sollen wir das Wort ,Gemeinde‘ (communauté) aus unserem Vokabular
verbannen? . . . Das Wort ,Gemeinde’, so sehr es heute verwendet wird, hat kein
Aquivalent im Urchristentum. Was den Ausdruck ,christliche Gemeinde® betrifft,
der ist wegen seiner verschiedenen politischen, soziologischen und rassischen An-
klinge so zweideutig, da man ihn besser niemals anwenden sollte. Letzten Endes
kennt der Christ, nach der inneren Logik seines Glaubens, keine andere Gemein-
schaft als die Totalitdt der Menschheit. Eine christliche Gemeinde zu konstituieren
ist ein fragwiirdiges Vorhaben, das stindig das Risiko eingeht, auf die eine oder
andere Weise in einem Getto zu enden. Im Neuen Testament spricht man von
Versammlung (assemblée) oder von Vereinigung (communion)“s.

! Wenn die Nacht wie der Tag leuchtet. Realutopie einer neuen Kirche. Lahn-Verlag Lim-
burg 1971, 10.

2 Vgl. dazu den frihen Aufsatz von K. Rahner, Friedliche Erwégungen iiber das Pfarr-
prinzip, in: Schriften zur Theologie II1, Einsiedeln 1955, 299-337.

3 Cultures et Foi. Cahier Numero 25, Janvier-Fevrier 1973, 8; differenzierter und kriti-
scher wird das Anliegen aufgegriffen in dem Buch Zum Thema eine Kirche — eine Mensch-
heit (Eine 6kumenische Arbeitsgruppe unter Leitung von P.Bliser und H. H. Wolf).
KBW Stuttgart 1971; vgl. auch J. Ratzinger, Die christliche Briiderlichkeit, Miinchen 1960.



Im Spiegel der Zeit 218

Das ist allerdings nur eine Seite dieses Kirchenbildes. Sosehr diesem Charis-
matiker eine Kirche, die durch materielle Mittel, durch einen ausgebreiteten biiro-
kratischen Apparat, durch eine fortdauernde Kérperschaft (deren Privilegien man
verteidigen mufl) belastet ist, wie ein schmerzlicher Verrat am Geist des Evange-
liums erscheint, ebensosehr erscheint ihm die Aufldsung der Kirche, der Riickzug
des Jiingers Jesu auf sein menschliches Leben in der Gesellschaft gefahrlich und
illusorisch. ,Daf wir uns von Zeit zu Zeit zu kirchlicher Vereinigung einfinden, um
uns einander durch das Anhéren des Evangeliums aufzuwedken, um unsere viel-
férmigen Ausdriicke desselben Glaubens zu vergleichen, um uns in Schwierigkeiten
zu unterstitzen, die Ursachen unserer Freude zu teilen, uns zu wundern und Dank
zu sagen, das scheint mir fir ein Leben nach dem Evangelium wesentlich zua sein“4.
Aber man versammle sich nur, um sich zu trennen. Die Institutionen, die sonntag-
liche Versammlung, die Wortverkiindigung, die Sakramente usw. hitten zum Ziel
das Bewufitwerden der Gabe des Hl. Geistes, im Hinblic auf die Errichtung der
Gemeinschaft aller Menschen in Christus. Es komme darauf an zu glauben, dafl
die Gegensitze nicht das letzte Wort der Geschichte seien, zu glauben, dafl der
Geist den Menschen die Kraft schenke, die Liebe in all den Kampfen und Kon-
flikten triumphieren zu lassen.

Jedenfalls hat Besret, um eine Bemerkung von H. Kiing aufzugreifen, immer
noch den Mut, das zu verlangen, ,was jeder Rotary- und Lyonsclub zu fordern den
Mut hat: eine Stunde Zeit in einer geschiftigen Woche, fiir Gott selbst und uns,
fiir die Besinnung auf unser Leben in seinem Licht, fiir Dank, Lob und Fiirbitte
inmitten der Gemeinschaft, die nur dann warhaft eine Kirche (,ekklesia‘ = Ver-
sammlung) genannt zu werden verdient, wenn sie sich iiberhaupt noch versam-
melt“5, In diesem Zusammenhang darf man erwihnen, dafl man bei allem Ver-
stindnis, das man in den Niederlanden dem ,alleinwohnenden (auffierhalb der
Kommunitit lebenden) Ordenschristen entgegenbringt (sie sind in diesem Land
inzwischen iiber 1000 an der Zahl, davon etwa 500 Patres und eine noch gréfiere
Anzahl von Schwestern sowie einzelne Briider und Fratres), auf enge und regel-
mifige Kontakte mit kirchlichen Kommunititen nicht zu verzichten bereit ists.

Im Unterschied aber zu der Mentalitit einer katholischen Binnenwelt, die in
manchen Diasporagebieten gepflegt wurde, wo man die Distanz betonte und sich
verpflichtet fihlte, anders zu sein als die anderen, kennt das Kirchenbild von Bes-
ret keine bergenden und abwehrenden Mauern. Mit Recht hat man seinem Buch
»Schliissel zu einer neuen Kirche?“ in der deutschen Ubersetzung den Untertitel
»Realutopie einer neuen Kirche“ gegeben. Sein Denken ist radikal eschatologisch
und offensichtlich fasziniert von Gal 3, 28: ,Es gibt nicht mehr Juden und Grie-
chen, Sklaven und Freie, nicht Mann und Frau; denn ihr alle seid ,einer® in Chri-

¢ A.a. 0. ebd.

5 Was in der Kirche bleiben mufy (Theologische Meditationen 80). Benziger Verlag Ein-
siedeln 1973, 48.

8 De uitwonende religieus. proeve von cen pastorale benapering van het verscheinsel
.alleenwonen® bij religieusen. Autor: M. E. Gemmeke O. Carm. Herausgeber: het Dioce-
saan Pastoraal Dienstencentrum Aartsbisdom Utrecht, Winter 1972/73, S. 13. 14.



Im Spiegel der Zeit 219

stus Jesus“. Seine These fir das Doktorat in der Theologie hatte den bezeichnen-
den Titel ,Inkarnation oder Eschatologie?”. Ebenso bezeichnend erklirt er nun
aufs neue?: ,Nichts ist schlimmer als ein Christ an der Macht, der glaubt, den
Geist zu inkarnieren!“ Deutlicher kann man sich seine Ansicht kaum noch wiin-
schen: ,Das Ideal wire eine Kirche ohne einen eigenen Raum, ohne irgendeine
feste Dienststelle, eine Kirche, die in den ,Hausern des Volkes* (Volkshochschulen,
Kulturhduser etc.) der Stadt Gldubige versammelte, die ihr Glaube an Jesus um
Amtstriger der Einheit vereinigt, bei denen man um so weniger versucht wire, sie
mit der Kirche zu identifizieren, als sie die Autonomie ihres hiuslichen, beruflichen
und politischen Lebens bewahrten®. Scheinbar selbstzerstorerisch versichert er sei-
nen vermutlich erschrockenen Lesern: ,Es bedarf des erneuten, reinigenden
Durchzugs durch die Wiiste. Doch miifite er in Freiheit vollzogen werden, anstatt
daf er durch irgendeinen der Kirche feindlichen Cyrus ihr aufgezwungen wiirde,
der doch ein Gesandter Gottes wire®.

Es versteht sich von selbst, dafl Besret seine Intuitionen einsichtig zu machen sucht
und weiter entfaltet, obwohl er keine wissenschaftliche Abhandlung schreiben will.
Gegen den Vorwurf, eine desinkarnierte Kirche zu predigen, wiirde er sicher
dialektisch antworten: ,Die Kompetenz ohne den Geist ist entsetzlich gefdhr-
lich... Der Geist ohne die Kompetenz aber bleibt wirkungslos“. Besret besitzt
immer noch einen kircheneigenen Raum. Es ist das Kloster von Boquen in der
Bretagne, ganz auf dem Lande gelegen und doch zum Treff- und Sammelpunkt
von Menschen geworden, die eine neue Kirche wollen. Das Kloster wurde zur
JKirchlichen Communio“. Damit ist nicht die Gemeinschaft von Ordensleuten ge-
meint, die zusammenleben, ,sondern die viel breitere Gruppe all derer, die am
gleichen Geist teilnehmen, an derselben Einstellung gegeniiber Dingen und Men-
schen. Dieser Geist von Boquen besagt Freiheit, Befreiung vor allem der schép-
ferischen Phantasie, und leidenschaftliche Suche nach Echtheit in Worten, Gesten
und Zeichen®.

Basisgruppen und Hausgemeinden

In der Kirche von heute wachst offenbar die Einsicht, daf} die reglementierte Be-
treuung der Menschen gewissermaflen von oben her die spontane Aktivitit von
unten zumindest nicht unterdriicken darf. ,Die Kirche der Zukunft wird eine Kir-
che sein, die sich von unten her durch Basisgemeinden freier Inifiative und Asso-
ziation aufbaut. Wir sollten alles tun, um die Entwicklung nicht zu unterbinden,
sondern zu fordern und sie in die richtigen Bahnen zu leiten“. Das ist nicht blof§
so etwas, wie ein selbstverstindlicher Ratschlag, sondern angesichts der verbrei-
teten Kirchenmiidigkeit und des fehlenden religiésen Elans auch so etwas wie
eine letzte Hoffnung, die sich auf eben diese Basisgruppen richtet, die diesseits
und quer zu den herkémmlichen Strukturen und amtlichen Zustindigkeiten auf-
gebrochen sind. Freilich werden sie zuweilen als lastige Dranger, als Enthusiasten

7 Die folgenden Zitate finden sich in: Wenn die Nacht wie der Tag leudhtet, a. a. O, 166,
168 £., 164, 195.



Im Spiegel der Zeit 220

oder religiése Schwarmer kritisiert, und doch mutet man ihnen vieles zu. Manch-
mal werden sie fast wie ein Alibi vorgezeigt: schaut, wie die schon totgesagte
Kirche lebt! Aber im Grunde ist man sich einig: ,Die Kirche wird nur dasein, in-
dem sie immer neu wird durch die freie Glaubensentscheidung und Gemeinde-
bildung der einzelnen inmitten einer eben nicht von vornherein christlich geprig-
ten profanen Gesellschaft (K. Rahner).

Vom Neuen Testament her ist eine grundsitzlich positive Einstellung zu die-
sen Basisgruppen nicht schwer zu begriinden, wie u. a. F. J. Schierse trotz unnoti-
ger ironischer Ubertreibungen (,Es mutet wie ein Treppenwitz der Weltgeschichte
an, dafl ausgerechnet die romische Gemeinde, die in den folgenden Jahrhunderten
das Prinzip der apostolischen Sukzession und der hierarchischen Autoritit so
streng betonen sollte, nachweislich von keinem Apostel ins Leben gerufen wurde®)
gezeigt hat®. In der Tat miissen wir uns von der Vorstellung freimachen, als sei
im Urchristentum alle Aktivitit zur Gemeindegriindung und -organisation von
den Aposteln ausgegangen. Irgendwie standen gewif} alle seelsorglichen Arbei-
ten im Zusammenhang mit den Sdulen der Urgemeinde, was jedoch keineswegs
besagt, daf} alles, was in der frithen Kirche geschah, auch unmittelbar vom Zwél-
ferkreis geplant und angeregt wurde. Immer wieder waren es auch Menschen, die
aus eigener Initiative bzw. vom Heiligen Geist (nicht aber von der Hierarchie) an-
getrieben ans Werk gingen. Prominentestes Beispiel ist iibrigens Paulus selbst, der
es zunichst als ehemaliger Christenverfolger schwer hatte, in der Kirche Aner-
kennung zu finden und als Aulenseiter galt.

Von Bedeutung ist weiterhin die Erkenntnis, daf als dltestes Modell christlichen
Zusammenlebens die Hausgemeinde zu gelten hat. Die antike Familie war nicht
etwa wie bei uns Seelsorgsobjekt einer vorgegebenen Pfarrei, sondern oft Aus-
gangspunkt und Zentrum der sich bildenden christlichen Gemeinden. Bekannte
Beispiele sind die Hauser des Aquila und seiner Ehefrau Priscilla in Korinth
(Apg- 18, 2) und Ephesus (1 Kor 16, 19; Rom 16, 3), das Haus der Maria von Je-
rusalem (Apg 12, 12) und der Lydia in Philippi. In gréfieren Stiadten hat es sicher
mehrere Versammlungsridume gegeben. Von Jerusalem berichtet die Apostelge-
schichte, daB sich die Glaubigen in den einzelnen Hiusern zum Brotbrechen und
zur Wortverkiindigung trafen (2, 46; 5, 42). In Korinth durften auch die Hiuser
des Stephanus (1 Kor 16, 15) und des Gajus (Rém 16, 23) der Gemeinde zur Ver-
figung gestanden haben. Die Existenz von Hausgemeinden ist fir die nach-
apostolische Zeit ebenfalls noch nachweisbar, ist im Grunde immer (man denke
an die Kléster!) eine legitime Form christlichen Zusammenlebens geblieben und
hat einen unbestreitbar segensreichen Einflu auf die Gesamtkirche ausgeiibt.
Freilich tendierte die kirchliche Entwicklung bald auf Zentralisation und episko-
pale Uberwachung der Gemeindebildungen. Diese war zum Teil notwendig, weil
gefahrliche Elemente unter Kontrolle gebracht werden mufiten, erklart sich auch
daraus, dafl die Gemeinden ihre urspriingliche Lebendigkeit verloren hatten und
nicht bése waren, viele Pflichten und Aufgaben auf Amtstriger abschieben zu

8 Von der Hausgemeinde zur Weltkirche, in: Kirche-Kader—-Konsumenten. Zur Neu-
orientierung der Gemeinde (Hrsg. M. Enkrich, A. Exeler), Griinewald, Mainz 1971, 56-67.



Im Spiegel der Zeit 221

konnen. Natiirlich muff man sich hiiten, die dltesten Modelle der kirchlichen Orga-
nisation als die besten anzusehen. Ebenso falsch aber ware es, sie als Notformen
einer jungen oder verfolgten Kirche abzuwerten und fir die heutige Zeit als
irrelevant zu erkldren. ,Heute, da es gilt, aus blofen kirchlichen Verwaltungsbe-
zirken wieder lebendige Einheiten zu erwecken, kénnte das urchristliche Modell
der Hausgemeinde neue Impulse vermitteln®.

Zu ahnlichen Ergebnissen wie Schierse kommt auch E. Haulotte in einer aus-
fihrlicheren Darstellung der neutestamentlichen Basisgruppen, ihrer — wie er sich
ausdriickt — Koordination und Profile®. Fiir ihn heifit christliche Gemeinschaft vor
allem: Beziehung zum Realen, Uffnung und Offenheit, Unterscheidung der Gei-
ster, Dienen, Einheit im Geist, Giiteraustausch, die Verkiindigung konkret auf-
nehmen, die Eucharistie wirklich feiern, bewegliche und flieBende Gruppen bilden.
Er versucht zu zeigen, wie die Gemeinschaften im NT die Folge alltaglicher,
scheinbar zufilliger Ereignisse sind (das Ereignis ist der Lehre immer vorange-
gangen), wobei er groflen Wert auf die Feststellung legt, dafl schon kleinste Zellen
(zwei oder drei Personen) Kirche sind, wenn sie sich im Namen Jesu versammeln.
Der Geist wehe innerhalb und auflerhalb der Gemeinschaften, obgleich sie nicht
vom Windhauch jeder Lehrmeinung ergriffen werden diirften. In jeder wirklichen
Gemeinschaft gibe es die Verpiflichtung zur gegenseitigen Diakonie.

Das Entscheidende in diesen Gemeinschaften sei aber das Wirken des Geistes
Gottes, der den Menschen aus einer gewissen Ein-Dimensionalitit anf eine nicht
vorhersehbare und doch bestimmte Weise herausreifie. ,Die Kunst des Geistes ist
es, die Gegensitzlichkeiten zueinander in ein Verhdltnis zu bringen und aus der
Differenz eine Bezichung, einen Weg zur Einigung zu schaffen“. Selbst kleinste
Gruppen, in denen die Versohnung der Gegensitze versucht wird, kénnten so zu
dynamischen Zentren der Befreiung werden. Die biblische Verkiindigung wiirde
etwa nach dem Vorbild des Paulus im Geist einer Freiheit gelesen, die, so meint
Haulotte, von unserer sogenannten erneuerten Liturgie nicht einmal anndhernd
erreicht sei: gemeinsam sucht man den Sinn, den die aktuellen Ereignisse der HI.
Schrift geben, oder umgekehrt, man entdeckt den Sinn, den eine Lesung einer
gerade erlebten Situation verleiht.

Mit anderen Worten: Im Unterschied zu einer grofien Kirche mit festen Nor-
men (auf seBhafter Grundlage) und stereotypen Riten seien die Gruppen, die das
NT zu beobachten erlaube, beweglich. Es seien Durchgangsorte (lieux de pas-
sage), sie seien offen fiir andere und durch eine gewisse Leichtigkeit (1égéreté) der
Strukturen gekennzeichnet, die keine neuen Probleme schaffen, indem sie sich in
einer Art sakraler Gesetzlichkeit iiber das Leben stiilpen und ohne Beziehung zur
Wirklichkeit bleiben. Solche christliche Gemeinschaft konne nicht das Werk
menschlichen Willens und seiner Reflexion sein. Sie setze zuerst eine Gabe voraus,
die durch nichts ersetzt werden kénne: ein Pfingstereignisto,

mase selon le nouveau testament, in: Cultures et Foi, Janvier-Fevrier 1973,
11-28.

10 Vg, dazu die wohlwollende Stellungnahme der amerikanischen Bischéfe zu den katho-
lischen Pfingstbewegungen in den USA bei E. Mederlet/K. McDonnell, Charismatische
Erneuerung der katholischen Kirche. Okumenische Akademie Schloff Craheim 1972, 87 ff.



Im Spiegel der Zeit 222
Haben die Orden versagt?

Fraglos entsprechen diese Vorstellungen einem heute sehr verbreiteten Emp-
finden. Institutionen sind notwendig und zugleich gefahrlich. Wie die Erfahrung
zeigt, haben religiose Institutionen und Strukturen oft noch mehr als andere die
Tendenz zu erstarren und dabei zeitbedingte Formen des Denkens und Handelns
absolut zu setzen. Deshalb hat die Kirche stets die Bildung charismatischer Grup-
pen, wie z. B. der Orden, nicht blof geduldet, sondern gefordert. Leider aber sind
diese Gemeinschaften, die sich in ihren Urspriingen gerade durch besondere
schopferische Phantasie auszeichneten, spiter oft einer juristischen Erstarrung
erlegen und gelten heute vielfach eher als Vertreter eines toten Reglements denn
als charismatische Bewegungen. Man mag diese Phinomene als Tragddie oder
als Komddie empfinden, fragt man, warum heute gerade die Orden so sehr unter
Nachwuchsmangel leiden, dann ist der uniformistische {schwarze!) Kommunismus,
der in ihnen herrschte, sicher als einer der (im ibrigen zahlreichen und verschie-
denartigsten) Grinde zu nennen. Die Menschen wehren sich instinktiv gegen
iibertriebene Gemeinschaftsideale, welche schopferische Freiheit oder personliche
Entfaltung verhindern. Man mag einwenden, dafl die Ordensbewegungen doch
eine mahnende Erinnerung an das seien, was eigentlich durch die Kirche werden
solle: Briiderlichkeit, Giitergemeinschaft, Dienst am Nachsten, Freiheit durch Ver-
zicht. Es heifie also im Grunde ein unaufgebbares christliches Ideal dem Individua-
lismus und der Biirgerlichkeit preisgeben, wiirde man hier gleich von Kommunis-
mus und Uniformismus reden. Nicht das Ideal der Ordensleute, sondern der
Egoismus der Biirger sei zu kritisieren. Aber Ubertreibungen schlagen oft ins
Gegenteil um.

Betrachten wir ein Beispiel aus dem auflerkirchlichen Raum: die 1909 geborene
Idee des Kibbuz {,zusammenfassen®, ,umschliefen®) in Israel. Wie die Kibbuzim
buchstiblich als Oasen in der Wiiste entstanden sind, so bilden sie gleichsam
Oasen praktizierter sozialistischer Demokratie in der politischen Landschaft Isra-
els, die sich ansonsten von der des Westens nicht wesentlich unterscheidet. In seiner
Praxis zeigt der Kibbuz etliche Parallelen zum christlichen Kloster. Die Vergleich-
barkeit beginnt beim Noviziat, bei der Stimmberechtigung im Konvent, beim
Fithrungsstil und reicht bis zum prinzipiellen Verzicht auf alles Privateigentum, ja
bis zur Gehorsamspflicht, bis zum Verzicht auf personliche Macht — das Keusch-
heitsgelilbde gibt es freilich nicht. Diirfen wir einem Zeitungsbericht Glauben
schenken, dann steckt auch dieses Gemeinschaftsideal schon wieder in einer Krisell.
»Die kithne Hoffnung der Griindergeneration, in den Kollektivsiedlungen die
Keimzellen cines gemeinwirtschaftlich organisierten und deshalb moralisch hoher-

1t Vgl. den Artikel von H. Eisenreich, Erinnerungen an das, was sein soll. Hat sich die
Idee des Kibbuz in Israel iiberlebt? in: Die Welt 31. 3. 1973 Seite I der Beilage (Die gei-
stige Welt).

Ha Vgl. die Infragestellung des Familienmodells bei Olivier du Roy, Moines aujord hui —
une expérience de reforme institutionelle. Paris 1972, bespr. in dieser Ztschr. 45 (1972)
478; auflerdem K.Neumann, Taizé und die Krise der Orden, in: Orientierung 1972,
99-101.



Im Spiegel der Zeit 223

wertigen Staatswesens geschaffen zu haben, ist unerfiillt geblieben; im Gegenteil:
Wihrend Israel ein Wirtschaftswunder ganz im kapitalistischen Stil erlebt, erlei-
det die Kibbuzbewegung eine geistige Krise, die in der personellen Stagnation
nur ihren sichtbaren Ausdruck findet ... Ob der Kibbuz denn in diesem Wohl-
fahrtsstaat und in dieser Konsumgesellschaft noch eine Funktion habe, eine Zu-
kunft, und wenn, wie er seiner Funktion fiir die Zukunft gerecht werden konne.
Erstaunlicherweise pladiert man allenthalben fiir eine Uffnung zur ,Auflenwelt’,
fiir eine Anndherung oder Angleichung an die Usancen und Mechanismen dieser
JLAunflenwelt’ . .. Weil wieder einmal sich gezeigt hat, dafl Unverwirklichbarkeit
ein Charakteristikum der Utopie ist, neigt die Tendenz sich zu dem Verwirklich-
baren hin, wie wenn dieses verwirklichbar wére ohne die Utopie®.

Die Erstarrung und die Krise der Orden in der Kirche mag dhnlich oder grofier
sein wie die der israelischen Kibbuzim. Vielfach sind sie schwerlich die Keimzellen
der kiinftigen Gesellschafi. Aber sie konnten Stacheln im Fleisch sein und uns
hindern, lediglich aus der Not des Pluralismus und der Sinnlosigkeit des blofien
Konsums die scheinbare Tugend der Phantasie und der Freiheit entstehen zu las-
sen. Das ist freilich weder von Besret noch von seinen Freunden beabsichtigt, wohl
aber zu bedenken: In unserer Zeit, da die Menschheit am selbstproduzierten Uber-
fluf} sowohl zu ersticken als auch zu verhungern droht, kénnten gerade die Orden
doch eine Antwort geben, indem sie im Sinne von Apg 2, 44 anstreben, was sie
wollten, das Ideal einer christlichen Gemeinschaft: ,Alle, die glaubig geworden
waren, hielten zusammen und hatten alles gemeinsam®. Aus der Not des plura-
listischen Individualismus sollte man nicht blof eine Tugend machen. Die Schwie-
rigkeiten des Gemeinschaftslebens miifiten nicht zur Resignation, sondern zur
Reform fihren.1a

Die Neigung zur Integration

Neue Gruppen finden grofieres Interesse als reformierte. Aber nicht zu Unrecht
entziehen sich diese Gruppen der bloflen Neugier, die keine Bereitschaft zum
Lernen zeigt. Jede ist verschieden von der anderen, jede hat eigene Fragestellun-
gen, eigene Experimente, eigene Probleme. Kleinere Gruppen, z. B. Priester, oder
Seelsorgeteams, mehr oder weniger vom Christentum inspirierte Kommunen,
‘Wohngemeinschaften mit unterschiedlichem Hintergrund und Ziel sind zweifel-
los zahlreich!2; grofiere hingegen, die ganz aus dem herkémmlichen System einer
Territorial-Pfarrei oder einer gewohnlichen Ordensfamilie herausfallen, scheinen
seltener zu sein.

Einem breiten Publikum schon seit langem bekannt, aber immer wieder anre-
gend ist die sogenannte Integrierte Gemeinde in Miinchen (neuerdings mit einer
,Filiale“ in Hagen i. W.). Sie soll hier nicht im einzelnen vorgestellt werden, das

12 Beispiele bei N. Hepp (Hrsg.), Neue Gemeindemodelle, Wien 1971; J. Sudbrack, Reali-
tit — Phantasterei — Skepsis. Zur vita communis des Priesters, in: Theol.-praktische Quar-
talschrift 120 (1972) 3-22; vgl. auflerdem: A. Schmidt, ., Lord’s Family“ — Erfahrungsbericht
einer Kommune, in: Neues Hochland 64 (1972) 516-534; H. J. Geppert, Gruppenabschied
vom Pastorat, in: Deutsches Allgemeines Sonntagsblatt 13. 5. 1973 Seite 9.



Im Spiegel der Zeit 224

ist anderswo schon zur Geniige geschehen. Es geht hier um die Betrachtung zweier
besonderer Akzente des Christlichen, die diese Gemeinschaft kennzeichnen (zu ihr
gehdren inzwischen etwa 200 Personen aller Altersstufen).

Da sind einmal die sogenannten Integrationshduser, in welchen zahlreiche
Gemeindemitglieder etwa in Form einer Art Grofifamilie zusammenleben. Anders
als Besret — man erinnere sich an den ersten Teil dieses Berichtes — kennt die Lei-
tung dieser Gemeinde keine Schen, eine Integration aller Mitglieder ,zu einem
Leib“ anzustreben!s. Im Gegenteil! ,Die Mitarbeit in der Gemeinde erfolgt frei-
willig und umsonst. Dafiir aber ist die Gemeinde insgesamt verpflichtet, ihre
sozialen Probleme und Schwierigkeiten vom Gesamt der Gemeinde her zu lésen,
Alte und Kranke véllig in das Leben der Gemeinde zu integrieren und, wenn
nétig, dafiir auch finanzielle Mittel einzusetzen . .. Die Existenz des sogenannten
Integrationshauses ist dem Bestreben der Gemeinde zu verdanken, wirtschaftlich,
kulturell oder sozial den Aufbau der Gemeinde zu fordern. Sechs bis zwolf Ge-
meindemitglieder wohnen in einem Haus zusammen, um dadurch Geld und Zeit
fiir die Gemeinde zu gewinnen, da sich durch eine bestimmte Form der Wohn-
gemeinschaft rationeller arbeiten und leben 1aft“. Der enge Zusammenschluf} im
Sinne eines Conviviums war nicht von Anfang an beabsichtigt, nicht zu Unrecht
aber wurden die Hauser der Integrierten Gemeinde als christliches Beispiel des
sogenannten Kommunen-Phianomens in der heutigen Gesellschaft gewertet. Je-
denfalls stellt sie beziiglich des Zusammenlebens hohe, nahezu totale Anspriiche.
Das Ziel der Integration ist eine radikale Einheit von Leben und Denken, Glau-
ben und Handeln, Alltag und Feier, Kirche und Welt, Fir-sich-Sein und Fiir-
die-andern-Sein. Deshalb ist die Gemeinde weder im eigentlichen Sinn hierar-
chisch noch demokratisch verfaflt. Man versucht tiber alles mit allen zu reden und
schlieBlich nach langen Beratungen eine weitgehende Einmiitigkeit zu erreichen.
Es gibt einen Verbindungsmann zur Erzdidzese Minchen, aber ihr Verhiltnis zu
den herkommlichen Formen der Pfarrgemeinde ist — nach Auskunft von Frau
Wallbrecher, die die Gemeinde entscheidend fihrt — ,von der Not bestimmt, wie
die Grofikirche und der Anspruch des Neuen Testamentes zusammengebracht wer-
den kénnen®“.

Auffillig ist zweitens die Theologie der Gemeinde. Zentral ist der Satz, ,,dafl
sich die Konigsherrschaft Gottes in der konkreten Gemeinde zu verwirklichen habe
und nur hier erfahren werden kénne“. Sie beklagt, daf die Groflkirchen die
Dimension der Naherwartung des Heiles vernachléssigt hitten. Die Parusie des
Herrn werde jetzt schon in der tdglichen Geschichte der Gemeinde erfahren. Eine
Religiositat, die sich im Suchen und Erwarten Gottes erschipfe, wird abgelehnt.
Gott sei in Jesus schon gekommen, und die Gemeinde dirfe sich als der Ort dieser
Ankunft verstehen, insofern in ihr das Zeugnis der Einheit von Gottes- und Naich-
stenliebe gelebt werde. Vordergriindig gesehen macht ihre Theologie oft den
Eindruck einer dauernden Selbstreflexion der Gemeinde iiber die Gemeinde. Sinn
und Un-sinn solcher Art Theologisierens sind kaum auf Anhieb zu scheiden.

13 Vgl. T. Wallbrecher, Die integrierte Gemeinde in Minchen, in: Kirche-Kader—Konsu-
menten, a. a. 0. 89-97.



Im Spiegel der Zeit 225

Fragt man, was diese Gemeinschaft fir die moderne Gesellschaft so anzichend
macht, so ist wohl zuerst die Herausforderung eines sinnvollen Engagements, das
Verzichte nicht scheut, zu nennen. Von Bedeutung ist aber auch die relative Gebor-
genheit, die tigliche Anerkennung durch Gesinnungsgenossen und die Erfahrung
von Liebe und Einmiitigkeit, die den Menschen inmitten des isolierenden Plura-
lismus divergierender Lebensrdume eine neue Heimat finden 13fit; eine gewil
positiv zu wertende Erfahrung, die heute von vielen auf freilich verschiedene
Weise gesucht wird. Hier aber ist zumindest eine Gefahr zu sehen, die nicht als
angstliche oder arrogante Kritik miflverstanden werden sollte, die R. Pesch
grundsatzlich so formuliert hat: ,Die ,Freiwilligengemeinde’, die aus Spontan-
gruppen, Kreisen, Personalgemeinden, Kerngemeinden allenthalben wichst und
zu der die Territorialpfarreien vielerorts schrumpfen, muff sich vor der Uber-
forderung ihrer Mitglieder (theologisch gesprochen: vor der Gefahr neuer Ge-
setzlichkeit und sublimer Werkgerechtigkeit) hiiten... So wohltuend das Cha-
risma wirkt, das in lebendigen Gruppen freigesetzt wird, so erfrischend das
‘Wehen des Geistes neu erfahren werden kann, wo die salus animarum, das kon-
krete Wohl der Menschen, wieder zur suprema lex, zum obersten Gesetz, erhoben
wird, so gefahrlich kann die oberflichliche Geringschatzung institutioneller und
rechtlicher Elemente sein. Institution und Recht sind der Boden von Sponta-
neitdt und Freiheit, zu threm Schutz gesetzt“14, Die Fragen, die J. Chr. Hampe an
die Integrierte Gemeinde richtete, treffen m. E. ins Schwarze und zeigen doch
zugleich, dafl man nicht Méngel auf der einen Seite zugunsten von Fehlern auf
der anderen aufs Korn nehmen sollte: ,Ist die IG nicht, da sie sich als gelebte
Heilsgeschichte versteht, ihr eigener Schliissel? Liegt der Ort der Offenbarung
nicht in ihrer Mitte, in dem auf sich selber bezogenen Glauben, dafl eben hier in
der Integrierten Gemeinde in Miinchen... der Herr handelt und darum sein
Wille abgelesen werden kann? Aber wenn wir, diese naheliegende Frage auf den
Lippen, in die Gemeinde gehen, merken wir, dafl es deren eigene Frage ist. Es
geht um eine kleine Akzentverschiebung von ungeheuren Folgen. Erst in der Ge-
meinde spiirt man, wie stark im Zuge der neueren Kirchengeschichte das Zentrum
nach aufien verlegt wurde. Glauben ist fast vollig zum Hoffen geworden ... Wie
richtig das zweifellos auch ist, so erinnert uns die IG doch mit Recht in ihrer
Existenz an die Gegenwart des gréfier erhofften Heils“15.

Thesen und Stellungnahmen

a) Es besteht kein Zweifel, dafl die Frage nach der zukinftigen Gestalt der christ-
lichen Gemeinde heute vielerorts als auflerst dringlich erkannt wird. So heifit es
in der Erlauterung der ,Rahmenordnung fiir die pastoralen Strukturen im Bis-
tum®, die von der Sachkommission IX der deutschen Synode vorgelegt wurde:
»Es zeigt sich hente immer deutlicher, daf Pfarrei und Dekanat in der bisherigen

4 Die kleine Herde. Zur Theologie der Gemeinde. Styria Verlag, Graz, Wien, Kéln
1973, 32.

18 Versuch, das Heil miteinander zu leben. Bericht von der ,Integrierten Gemeinde“ in
Miinchen, in: Zeitwende, Januar 1973, 15-26.



Im Spiegel der Zeit 226

Form und Gréflenordnung nicht mehr in der Lage sind, die Ziele des pastoralen
Dienstes zu verwirklichen. Die Auseinanderentwicklung des Wohnens, der Arbeit,
der Bildung und der Freizeit sprengt die Geschlossenheit des Dorfes und des
Wohnbezirks und mindert damit die Wirksamkeit und soziale Bedeutung der
Pfarrei. Das gesellschaftliche Leben bezieht sich auf gréfiere Riume. Die Pfarrei
im iberlieferten Sinne erreicht zum Teil nur noch die immobilen Bevélkerungs-
groppen“i8, Die Notwendigkeit einer Grofiraumpastoral hat auf der anderen
Seite das Verlangen vieler nach der iiberschaubaren Gemeinde mit engen person-
lichen Kontakten ins Bewufitsein gehoben. Das Problem der ,Rahmenordnung*®
besteht allem Anschein nach darin, daf sie einerseits das Entstehen und Wachsen
neuer, lebendiger Gemeinden und Basisgruppen férdern will und ihre Bedeutung
fiir die Kirche der Zukunft hervorhebt, anderseits aber auf die notwendigen
Querverbindungen zwischen den verschiedenen Gruppen, Einrichtungen und
soziologischen Ebenen um der Einheit der Kirche willen groflen Wert legen mufi.
Dieser innere Zwiespalt spiegelte sich verstandlicherweise bei der kritischen Dis-
kussion wider, die der Vorlage auf der Vollversammlung der Synode im Mai 1972
zuteil wurde. Es geht im Grunde um eine bessere Verwirklichung der drei groflen
Sozialprinzipien, besonders des Subsidiaritats- und des Solidarititsprinzips. Die
Vorlage wurde von der Synode mit 179 Ja-Stimmen (von insgesamt 244) an die
Kommission zur weiteren Bearbeitung itberwiesen.

Von privater Seite hat u. a. der Soziologe O. Schreuder 10 Thesen zur Struktur-
reform der Kirche vorgelegti?, die auf den ersten Blick infolge ihrer Aggressivitit
und ihrer fiir vicle Theologen ungewohnten Einseitigkeit der soziologischen
Gesichtspunkte wenig diskutabel erscheinen. Sie fordern als organisatorischen
Rahmen der zukiinftigen Pastoral die Grofraumseelsorge, Verschrankung von
Territorial-, Kategorial- und Freigruppenprinzip; und sie sehen die Gemeinde-
reform als moglichst demokrafischen Basisprozef mit Auswirkungen auf die
Didzese, als ob — so mdchte man immer wieder einwenden — mehr Demokratie
auch schon mehr Leben in den Gemeinden garantiere. Wihrend W. Krammy
diese Thesen eher zustimmend ergénzt, iibt E. Walter daran heftige Kritik
(»Gemeindereform ist unmoglich, wenn sie von dem absicht, was Gemeinde zur
Gemeinde macht und die Kirche zur Kirche, d. h. wenn die theologische Dimen-
sion ausgeklammert wird oder werden soll“), hilt sie aber fiir niitzlich.

Auch das sehr beachtete, gepriesene und geschmihte Biichlein ,Strukturwandel
der Kirche als Aufgabe und Chance® von K. Rahneri8 befaflt sich u. a. mit der
Bedeutung der Basisgruppen und betont mit Recht die Notwendigkeit von Experi-
menten. Teilweise wurde ihm eine eigentimliche Verachtung der Volkskirche vor-
geworfen. Mit groflerem Recht wire m. E. zu kritisieren, daf§ er zuweilen den im
Grunde wenig sagenden Ratschlag zu geben scheint, es sei irgendwo eine echte

16 In: Synode. Amtliche Mitteilungen der Gemeinsamen Synode der Bistiimer in der Bun-
desrepublik Deutschland 3/1972.

17 Gemeindereform — Prozeff an der Basis. Verlag Herder, Freiburg 1970; vgl. auch
F. Klostermann, Die Gemeinde Christi. Prinzipien—Formen—Dienste (Christliches Leben
heute Bd. 15/16). Verlag Winfried Werk, Augsburg 1972.

18 Herderbiicherei Band 446, Freiburg, Basel, Wien 1972. Zitate S. 124 {.



Im Spiegel der Zeit 227

Mitte zwischen bestimmten Extremen einzuhalten!®. ;Wo genau diese echte Mitte
zwischen Sekte und bloflem Verwaltungssprengel der Amiskirche liegt, das ist
wohl heute weithin noch eine dunkle und ungeldste Frage.“ Aber unter gewissen
Bedingungen werden die Basisgemeinden ,die Triger der eigentlich missionari-
schen Kraft der Kirche fiir die Zukunft sein kénnen“. Damit sei anderseits wie-
derum nicht bestriiten, ,dafl es ein allgemeines, fiir alle verpflichtendes, aber
geniigend Freiheit und Individualitit der Einzelgemeinden gewdhrendes Kirchen-
recht ... geben mufl usw.“. Jedenfalls wire es eine ungerechte Vereinfachung,
Rahners ekklesiologische Zukunfts-Strategie auf die einer ,,Gesundschrumpfung®
reduzieren zu wollen.

b) Was nun das Phinomen der tatsachlich vorhandenen Versuche bzw. der theo-
retischen Modellvorstellungen neuer Gemeinschaftsformen betrifft, sollie man
zunichst einmal dankbar sein, dafl iberhaupt etwas geschieht. Die Hauptschwie-
rigkeit besteht ja heute wohl nicht darin, eine tibergrofie Fiille neuartiger Gemein-
schaftsbildungen kirchenrechtlich aufzufangen und in die amtlichen Strukturen
der Kirche zu integrieren, sondern eher darin, das Entstehen lebendiger Gemein-
den zu férdern. Man tut zunichst einmal gut daran, auch in dieser Angelegenheit
dem Rat des alten Gamaliel zu folgen, welcher meinte: ,Lafit ab von diesen
Mainnern und gebt sie frei; denn wenn dieses Vorhaben oder dieses Werk von
Menschen stammt, wird es zerstért werden; stammt es aber von Gott, so kénnt
ihr sie nicht vernichten; sonst werdet ihr noch als Kampfer gegen Gott dastehen®
(Apg 5, 38 f). Geduld ist jedenfalls vonnoten.

Trotzdem wird man nicht leichtfertig dariiber hinwegsehen konnen, dafl die
Experimente bzw. die Modelle nicht ohne weiteres heilbringendes Leben garan-
tieren. Anfinglich faszinierende Impulse konnen ein béses Ende nehmen. Eine
bekannte Regel zur Unterscheidung der Geister fordert deshalb: ,Wir miissen
sehr achtgeben auf den Verlauf der Gedanken ... Wenn aber einer im Ablauf
seiner Gedanken bei einer schlechten oder ablenkenden Sache endet . . . oder wenn
es die Seele schwicht und verwirrt, indem es ihr den Frieden, die Stille und Ruhe,
die sie vorher hatte, wegnimmt, so ist dies ein klares Zeichen, dafl es vom bdsen
Geiste herstammt, dem Feind unseres Fortschritts und ewigen Heiles* (EB
Nr. 8338). Der Bose kann sich als Engel des Lichtes verstellen.

Eine Gefabr liegt in der Versuchung, daf} sich eine neue Bewegung in der Begei-
sterung des Anfangs absolut setzt und andere Gemeinschaften oder Begabungen
abwertet oder geringschitzt. Schon Paulus muf} seine Leser erinnern, daf} der
Leib der Kirche nicht blof aus einem Glied besteht, sondern aus vielen (1 Kor 12).
Nicht die Form und auch nicht die Leistung einer Gemeinschaft ist entscheidend,
sondern die Liebe. Angewendet auf unsere Situation, konnte man seine Mahnung
iibersetzen: Wenn ich die Sprachen der Soziologen und Politologen rede, alle
Geheimnisse der Gruppendynamik beherrsche und ganze Berge von Traditions-
ballast abzubauen verstinde, aber die Liebe nicht hatte, so wire ich nichts
(1 Kor 13). Ja, ohne Liebe ist Gemeinschaft iberhaupt unméglich.

19 Berechtigung und Schwichen dieses Denkmodells sind nachzulesen bei A. Biihler, Die
goldene Mitte. Ein Denkmodell kritisch untersucht, in: Orientierung 1968, 89-91.



Im Spiegel der Zeit 228

Hinter dem Ideal von Boquen (,,Man versammelt sich nur, um sich zu trennen®)
steht zweifellos ein berechtigtes Anliegen. Besret hat sein Kloster mit einem
Kulturzentrum verglichen. Er legitimiert gewissermaflen den Zustand bestindi-
gen Fragens, will keinen Menschen von der Communio ausschlieflen, mdchte
bestehende Mauern abbauen. Seine Arbeit bedeutet Trost und Hilfe fiir viele.
Offensichtlich aber neigt er dazu, die tatsdchlich gegebenen Trennungen und
Gegensitze eschatologisch zu iiberspringen oder nicht geniigend ernst zu nehmen.
Lauert nicht auch hinter den Basisgruppen von Haulotte (,lieux de passage®) die
Versuchung des christlichen Pilgers (1 Petr 2, 11; Hebr 11, 9-13), zu einem fah-
renden Zigeuner zu werden, der sich nirgendwo wirklich engagiert? Der Glaube,
durch den wir nicht mehr Fremde ohne Biirgerrecht sind, kennt zugleich ein Haus,
das schon hier auf Erden Geborgenheit schenkt (Eph 2,19 f).

Nicht zu Unrecht steht daher die ,Integrierte Gemeinde“ in Miinchen auf dem
Standpunkt, ,dafl das Convivium (= das Festmahl) das Convivere (= das Zusam-
menleben) erfordert”. Sie widersetzt sich dem Trend der Zeit, der in die Anony-
mitit der Groflunternehmen fliichtet. Sie geht davon aus, dafl die ,Integration
zu einem Leib“, das ,ein Herz und eine Seele“ der Apostelgeschichte, keine escha-
tologische Utopie, sondern eine christliche Moglichkeit ist, die es hier und heute
zu realisieren gilt?. Aber wenn jede Antwort auf jede Frage ,Gemeinde” heifit,
entsteht dann wiederum nicht die Neigung — abgesehen vom Problem der perso-
nalen und familidren Zerreiffproben —, zu vergessen, daf der Herr gesagt hat:
»Wer nicht gegen uns ist, der ist fiir uns“ (Mk 9, 40)? Das ist keineswegs der
Ausdruck einer liberalen Parteimoral, sondern weist urspriinglich fanatische
Jinger Jesu in die Weite des Evangeliums. Sie sollen die Ebene der Gruppen-
moral verlassen, gruppenfremde Initiativen dulden und fihig bleiben, Uberein-
stimmungen wahrzunehmen. Das Prinzip der Wahlverwandtschaft darf nicht
neue Mauern aufrichten.

Zwischen den extremen Bewegungen gibt es vielerlei Akzente. Seien sie nun
mehr volkskirchlich, mehr personal, territorial, kategorial, briiderlich, liturgisch,
enthusiastisch, kritisch, stabil oder beweglich, sie alle haben ihre Einseitigkeiten,
die zunichst grundsitzlich legitim sein kénnen. Es wire unklug, aus lanter Angst
vor Gefahren und Versuchungen, sich nirgendwo zu engagieren. Das wire eine
neue Versuchung. Aber man konnte aus der Kirchengeschichte noch manches ler-
nen, um wenigstens allzu grobe Torheiten zu vermeiden. Dazu gehdrt m. E. auch
die Erkenntnis, die K. Forster im Blick auf das Leitmotiv des Dienstes der frithen
Kirche (Danksagung und Bruderliebe) ausgesprochen hat: ,Von diesem verpflich-
tenden Ansatz her erwies sich jede Sozialform als Chance und als Begrenzung
fiir die Verwirklichung der Sendung“21. Franz-Josef Steinmetz S]

20 Vgl. Leo Alting von Geusau, Kommunen und Basisgruppen — ein Weltphinomen, in:
Orientierung 1972, 34-87; iiber die Schwierigkeiten der Wohngruppen informiert anschau-
lich U. Schickling, Kein Platz fiir Gruppensex. Wohngemeinschaften — eine Alternative
zur Kleinfamilie? in: Deutsche Zeitung (Christ und Welt) 18. 5. 1973, Seite 36.

2L _Soll sich die Kirche gesundschrumpfen? in: ,Augsburger Zeitung® 24. 3. 1978, Seite 40.



