
IM SPIEGEL DER ZEIT 

Gemeinden und Versammlungen 

Tendenzen neuer Gemeinschaftsbildungen in der Kirche 

•Im Laufe dieser Jahre habe ich die Kirche in meiner Erfahrung als Mensch, als 
Christ, als Ordensmann, als Priester und dann als Oberer einer Gemeinschaft und 
schließlich als eine tragende Kraft eines neuen Typs kirchlicher Gemeinschaft ge- 
lebt, die durch die Suche nach neuen Ausdrucks- und Existenzweisen in der Welt 
geprägt ist. Ich lebe sie. Ich träume sie". Diese Worte des bekannten französischen 
Zisterziensers B. Besret1 könnten heute viele Christen ohne weiteres auf sich bezie- 
hen. An vielen Orten träumt man von einer neuen Kirche. Man träumt sie nicht 
nur, man spricht von ihr, man diskutiert über sie, man beginnt sie zu leben. Ihre 
Gestalt ist noch nicht besonders deutlich. Einig ist man sich eigentlich nur darin, 
daß sie anders auszusehen habe als die alte, bisherige. Die unbefragte Selbstver- 
ständlichkeit, mit der man in der Kirche jahrhundertelang nur einen Typ von Ge- 
meinde, nämlich den der Territorialpfarrei, gelten ließ, sei dahin2. Man brauche 
aber deshalb nicht zu trauern. Unsere Zeit sei reich an Entwürfen und Plänen. 

Man versammelt sich nur, um sich zu trennen 

Natürlich muß man sich vor Vereinfachungen hüten. Aber es gibt Vereinfachun- 
gen, die dazu beitragen, das Wesentliche zu sehen. Will man die Gestalt der Kir- 
che, von der B. Besret träumt, charakterisieren, so scheint das Motto, das wir über 
diese Zeilen gesetzt haben, zumindest nicht abwegig. Lassen wir ihn selbst spre- 
chen: •Sollen wir das Wort ,Gemeinde' (communaute) aus unserem Vokabular 
verbannen? .. . Das Wort ,Gemeinde', so sehr es heute verwendet wird, hat kein 
Äquivalent im Urchristentum. Was den Ausdruck ,christliche Gemeinde' betrifft, 
der ist wegen seiner verschiedenen politischen, soziologischen und rassischen An- 
klänge so zweideutig, daß man ihn besser niemals anwenden sollte. Letzten Endes 
kennt der Christ, nach der inneren Logik seines Glaubens, keine andere Gemein- 
schaft als die Totalität der Menschheit. Eine christliche Gemeinde zu konstituieren 
ist ein fragwürdiges Vorhaben, das ständig das Risiko eingeht, auf die eine oder 
andere Weise in einem Getto zu enden. Im Neuen Testament spricht man von 
Versammlung (assemblee) oder von Vereinigung (communion)"3. 

1 Wenn die Nacht wie der Tag leuchtet. Realutopie einer neuen Kirche. Lahn-Verlag Lim- 
burg 1971, 10. 
2 Vgl. dazu den frühen Aufsatz von K. Rahner, Friedliche Erwägungen über das Pfarr- 
prinzip, in: Schriften zur Theologie III, Einsiedeln 1955, 299-337. 
3 Cultures et Foi. Cahier Numero 25, Janvier-Fevrier 1973, 8; differenzierter und kriti- 
scher wird das Anliegen aufgegriffen in dem Buch Zum Thema eine Kirche - eine Mensch- 
heit (Eine ökumenische Arbeitsgruppe unter Leitung von P. Bläser und H. H. Wolf). 
KBW Stuttgart 1971; vgl. auch J. Ratzinger, Die christliche Brüderlichkeit, München 1960. 



Im Spiegel der Zeit 218 

Das ist allerdings nur eine Seite dieses Kirchenbildes. Sosehr diesem Charis- 
matiker eine Kirche, die durch materielle Mittel, durch einen ausgebreiteten büro- 
kratischen Apparat, durch eine fortdauernde Körperschaft (deren Privilegien man 
verteidigen muß) belastet ist, wie ein schmerzlicher Verrat am Geist des Evange- 
liums erscheint, ebensosehr erscheint ihm die Auflösung der Kirche, der Rückzug 
des Jüngers Jesu auf sein menschliches Leben in der Gesellschaft gefährlich und 
illusorisch. •Daß wir uns von Zeit zu Zeit zu kirchlicher Vereinigung einfinden, um 
uns einander durch das Anhören des Evangeliums aufzuwecken, um unsere viel- 
förmigen Ausdrücke desselben Glaubens zu vergleichen, um uns in Schwierigkeiten 
zu unterstützen, die Ursachen unserer Freude zu teilen, uns zu wundern und Dank 
zu sagen, das scheint mir für ein Leben nach dem Evangelium wesentlich zu sein"4. 
Aber man versammle sich nur, um sich zu trennen. Die Institutionen, die sonntäg- 
liche Versammlung, die Wortverkündigung, die Sakramente usw. hätten zum Ziel 
das Bewußtwerden der Gabe des Hl. Geistes, im Hinblick auf die Errichtung der 
Gemeinschaft aller Menschen in Christus. Es komme darauf an zu glauben, daß 
die Gegensätze nicht das letzte Wort der Geschichte seien, zu glauben, daß der 
Geist den Menschen die Kraft schenke, die Liebe in all den Kämpfen und Kon- 
flikten triumphieren zu lassen. 

Jedenfalls hat Besret, um eine Bemerkung von H. Küng aufzugreifen, immer 
noch den Mut, das zu verlangen, •was jeder Rotary- und Lyonsclub zu fordern den 
Mut hat: eine Stunde Zeit in einer geschäftigen Woche, für Gott selbst und uns, 
für die Besinnung auf unser Leben in seinem Licht, für Dank, Lob und Fürbitte 
inmitten der Gemeinschaft, die nur dann warhaft eine Kirche (,ekklesia' = Ver- 
sammlung) genannt zu werden verdient, wenn sie sich überhaupt noch versam- 
melt"5. In diesem Zusammenhang darf man erwähnen, daß man bei allem Ver- 
ständnis, das man in den Niederlanden dem •alleinwohnenden (außerhalb der 
Kommunität lebenden) Ordenschristen" entgegenbringt (sie sind in diesem Land 
inzwischen über 1000 an der Zahl, davon etwa 500 Patres und eine noch größere 
Anzahl von Schwestern sowie einzelne Brüder und Fratres), auf enge und regel- 
mäßige Kontakte mit kirchlichen Kommunitäten nicht zu verzichten bereit ist6. 

Im Unterschied aber zu der Mentalität einer katholischen Binnenwelt, die in 
manchen Diasporagebieten gepflegt wurde, wo man die Distanz betonte und sich 
verpflichtet fühlte, anders zu sein als die anderen, kennt das Kirchenbild von Bes- 
ret keine bergenden und abwehrenden Mauern. Mit Recht hat man seinem Buch 
•Schlüssel zu einer neuen Kirche?" in der deutschen Übersetzung den Untertitel 
•Realutopie einer neuen Kirche" gegeben. Sein Denken ist radikal eschatologisch 
und offensichtlich fasziniert von Gal 3, 28: •Es gibt nicht mehr Juden und Grie- 
chen, Sklaven und Freie, nicht Mann und Frau; denn ihr alle seid ,einer' in Chri- 

4 A. a. O. ebd. 
5 Was in der Kirche bleiben muß (Theologische Meditationen 30). Benziger Verlag Ein- 
siedeln 1973, 48. 
8 De uitwonende religieus. proeve von cen pastorale benapering van het verscheinsel 
,alleenwonen' bij religieusen. Autor: M. E. Gemmeke O. Carm. Herausgeber: het Dioce- 
saan Pastoraal Dienstencentrum Aartsbisdom Utrecht, Winter 1972/73, S. 13. 14. 



Im Spiegel der Zeit 219 

stus Jesus". Seine These für das Doktorat in der Theologie hatte den bezeichnen- 
den Titel •Inkarnation oder Eschatologie?". Ebenso bezeichnend erklärt er nun 
aufs neue7: •Nichts ist schlimmer als ein Christ an der Macht, der glaubt, den 
Geist zu inkarnieren!" Deutlicher kann man sich seine Ansicht kaum noch wün- 
schen: •Das Ideal wäre eine Kirche ohne einen eigenen Raum, ohne irgendeine 
feste Dienststelle, eine Kirche, die in den ,Häusern des Volkes' (Volkshochschulen, 
Kulturhäuser etc.) der Stadt Gläubige versammelte, die ihr Glaube an Jesus um 
Amtsträger der Einheit vereinigt, bei denen man um so weniger versucht wäre, sie 
mit der Kirche zu identifizieren, als sie die Autonomie ihres häuslichen, beruflichen 
und politischen Lebens bewahrten". Scheinbar selbstzerstörerisch versichert er sei- 
nen vermutlich erschrockenen Lesern: •Es bedarf des erneuten, reinigenden 
Durchzugs durch die Wüste. Doch müßte er in Freiheit vollzogen werden, anstatt 
daß er durch irgendeinen der Kirche feindlichen Cyrus ihr aufgezwungen würde, 
der doch ein Gesandter Gottes wäre". 

Es versteht sich von selbst, daß Besret seine Intuitionen einsichtig zu machen sucht 
und weiter entfaltet, obwohl er keine wissenschaftliche Abhandlung schreiben will. 
Gegen den Vorwurf, eine desinkarnierte Kirche zu predigen, würde er sicher 
dialektisch antworten: •Die Kompetenz ohne den Geist ist entsetzlich gefähr- 
lich ... Der Geist ohne die Kompetenz aber bleibt wirkungslos". Besret besitzt 
immer noch einen kircheneigenen Raum. Es ist das Kloster von Boquen in der 
Bretagne, ganz auf dem Lande gelegen und doch zum Treff- und Sammelpunkt 
von Menschen geworden, die eine neue Kirche wollen. Das Kloster wurde zur 
•kirchlichen Communio". Damit ist nicht die Gemeinschaft von Ordensleuten ge- 
meint, die zusammenleben, •sondern die viel breitere Gruppe all derer, die am 
gleichen Geist teilnehmen, an derselben Einstellung gegenüber Dingen und Men- 
schen. Dieser Geist von Boquen besagt Freiheit, Befreiung vor allem der schöp- 
ferischen Phantasie, und leidenschaftliche Suche nach Echtheit in Worten, Gesten 
und Zeichen". 

Basisgruppen und Hausgemeinden 

In der Kirche von heute wächst offenbar die Einsicht, daß die reglementierte Be- 
treuung der Menschen gewissermaßen von oben her die spontane Aktivität von 
unten zumindest nicht unterdrücken darf. •Die Kirche der Zukunft wird eine Kir- 
che sein, die sich von unten her durch Basisgemeinden freier Initiative und Asso- 
ziation aufbaut. Wir sollten alles tun, um die Entwicklung nicht zu unterbinden, 
sondern zu fördern und sie in die richtigen Bahnen zu leiten". Das ist nicht bloß 
so etwas, wie ein selbstverständlicher Ratschlag, sondern angesichts der verbrei- 
teten Kirchenmüdigkeit und des fehlenden religiösen Elans auch so etwas wie 
eine letzte Hoffnung, die sich auf eben diese Basisgruppen richtet, die diesseits 
und quer zu den herkömmlichen Strukturen und amtlichen Zuständigkeiten auf- 
gebrochen sind. Freilich werden sie zuweilen als lästige Dränger, als Enthusiasten 

7 Die folgenden Zitate finden sich in: Wenn die Nacht wie der Tag leuchtet, a. a. 0. 166, 
168 f., 164, 195. 



Im Spiegel der Zeit 220 

oder religiöse Schwärmer kritisiert, und doch mutet man ihnen vieles zu. Manch- 
mal werden sie fast wie ein Alibi vorgezeigt: schaut, wie die schon totgesagte 
Kirche lebt! Aber im Grunde ist man sich einig: •Die Kirche wird nur dasein, in- 
dem sie immer neu wird durch die freie Glaubensentscheidung und Gemeinde- 
bildung der einzelnen inmitten einer eben nicht von vornherein christlich gepräg- 
ten profanen Gesellschaft" (K. Rahner). 

Vom Neuen Testament her ist eine grundsätzlich positive Einstellung zu die- 
sen Basisgruppen nicht schwer zu begründen, wie u. a. F. J. Schierse trotz unnöti- 
ger ironischer Übertreibungen (•Es mutet wie ein Treppenwitz der Weltgeschichte 
an, daß ausgerechnet die römische Gemeinde, die in den folgenden Jahrhunderten 
das Prinzip der apostolischen Sukzession und der hierarchischen Autorität so 
streng betonen sollte, nachweislich von keinem Apostel ins Leben gerufen wurde11) 
gezeigt hat8. In der Tat müssen wir uns von der Vorstellung freimachen, als sei 
im Urchristentum alle Aktivität zur Gemeindegründung und -organisation von 
den Aposteln ausgegangen. Irgendwie standen gewiß alle seelsorglichen Arbei- 
ten im Zusammenhang mit den Säulen der Urgemeinde, was jedoch keineswegs 
besagt, daß alles, was in der frühen Kirche geschah, auch unmittelbar vom Zwöl- 
ferkreis geplant und angeregt wurde. Immer wieder waren es auch Menschen, die 
aus eigener Initiative bzw. vom Heiligen Geist (nicht aber von der Hierarchie) an- 
getrieben ans Werk gingen. Prominentestes Beispiel ist übrigens Paulus selbst, der 
es zunächst als ehemaliger Christenverfolger schwer hatte, in der Kirche Aner- 
kennung zu finden und als Außenseiter galt. 

Von Bedeutung ist weiterhin die Erkenntnis, daß als ältestes Modell christlichen 
Zusammenlebens die Hausgemeinde zu gelten hat. Die antike Familie war nicht 
etwa wie bei uns Seelsorgsobjekt einer vorgegebenen Pfarrei, sondern oft Aus- 
gangspunkt und Zentrum der sich bildenden christlichen Gemeinden. Bekannte 
Beispiele sind die Häuser des Aquila und seiner Ehefrau Priscilla in Korinth 
(Apg. 18, 2) und Ephesus (1 Kor 16, 19; Rom 16, 3), das Haus der Maria von Je- 
rusalem (Apg 12, 12) und der Lydia in Philippi. In größeren Städten hat es sicher 
mehrere Versammlungsräume gegeben. Von Jerusalem berichtet die Apostelge- 
schichte, daß sich die Gläubigen in den einzelnen Häusern zum Brotbrechen und 
zur Wortverkündigung trafen (2, 46; 5, 42). In Korinth dürften auch die Häuser 
des Stephanus (1 Kor 16, 15) und des Gajus (Rom 16, 23) der Gemeinde zur Ver- 
fügung gestanden haben. Die Existenz von Hausgemeinden ist für die nach- 
apostolische Zeit ebenfalls noch nachweisbar, ist im Grunde immer (man denke 
an die Klöster!) eine legitime Form christlichen Zusammenlebens geblieben und 
hat einen unbestreitbar segensreichen Einfluß auf die Gesamtkirche ausgeübt. 
Freilich tendierte die kirchliche Entwicklung bald auf Zentralisation und episko- 
pale Überwachung der Gemeindebildungen. Diese war zum Teil notwendig, weil 
gefährliche Elemente unter Kontrolle gebracht werden mußten, erklärt sich auch 
daraus, daß die Gemeinden ihre ursprüngliche Lebendigkeit verloren hatten und 
nicht böse waren, viele Pflichten und Aufgaben auf Amtsträger abschieben zu 

8 Von der Hausgemeinde zur Weltkirche, in:  Kirche-Kader-Konsumenten. Zur Neu- 
orientierung der Gemeinde (Hrsg. M. Enkridi, A. Exeler), Grünewald, Mainz 1971, 56-67. 



Im Spiegel der Zeit 221 

können. Natürlich muß man sich hüten, die ältesten Modelle der kirchlichen Orga- 
nisation als die besten anzusehen. Ebenso falsch aber wäre es, sie als Notformen 
einer jungen oder verfolgten Kirche abzuwerten und für die heutige Zeit als 
irrelevant zu erklären. •Heute, da es gilt, aus bloßen kirchlichen Verwaltungsbe- 
zirken wieder lebendige Einheiten zu erwecken, könnte das urchristliche Modell 
der Hausgemeinde neue Impulse vermitteln". 

Zu ähnlichen Ergebnissen wie Schierse kommt auch E. Haulotte in einer aus- 
führlicheren Darstellung der neutestamentlichen Basisgruppen, ihrer - wie er sich 
ausdrückt - Koordination und Profile9. Für ihn heißt christliche Gemeinschaft vor 
allem: Beziehung zum Realen, Öffnung und Offenheit, Unterscheidung der Gei- 
ster, Dienen, Einheit im Geist, Güteraustausch, die Verkündigung konkret auf- 
nehmen, die Eucharistie wirklich feiern, bewegliche und fließende Gruppen bilden. 
Er versucht zu zeigen, wie die Gemeinschaften im NT die Folge alltäglicher, 
scheinbar zufälliger Ereignisse sind (das Ereignis ist der Lehre immer vorange- 
gangen), wobei er großen Wert auf die Feststellung legt, daß schon kleinste Zellen 
(zwei oder drei Personen) Kirche sind, wenn sie sich im Namen Jesu versammeln. 
Der Geist wehe innerhalb und außerhalb der Gemeinschaften, obgleich sie nicht 
vom Windhauch jeder Lehrmeinung ergriffen werden dürften. In jeder wirklichen 
Gemeinschaft gäbe es die Verpflichtung zur gegenseitigen Diakonie. 

Das Entscheidende in diesen Gemeinschaften sei aber das Wirken des Geistes 
Gottes, der den Menschen aus einer gewissen Ein-Dimensionalität auf eine nicht 
vorhersehbare und doch bestimmte Weise herausreiße. •Die Kunst des Geistes ist 
es, die Gegensätzlichkeiten zueinander in ein Verhältnis zu bringen und aus der 
Differenz eine Beziehung, einen Weg zur Einigung zu schaffen". Selbst kleinste 
Gruppen, in denen die Versöhnung der Gegensätze versucht wird, könnten so zu 
dynamischen Zentren der Befreiung werden. Die biblische Verkündigung würde 
etwa nach dem Vorbild des Paulus im Geist einer Freiheit gelesen, die, so meint 
Haulotte, von unserer sogenannten erneuerten Liturgie nicht einmal annähernd 
erreicht sei: gemeinsam sucht man den Sinn, den die aktuellen Ereignisse der Hl. 
Schrift geben, oder umgekehrt, man entdeckt den Sinn, den eine Lesung einer 
gerade erlebten Situation verleiht. 

Mit anderen Worten: Im Unterschied zu einer großen Kirche mit festen Nor- 
men (auf seßhafter Grundlage) und stereotypen Riten seien die Gruppen, die das 
NT zu beobachten erlaube, beweglich. Es seien Durchgangsorte (lieux de pas- 
sage), sie seien offen für andere und durch eine gewisse Leichtigkeit (legerete) der 
Strukturen gekennzeichnet, die keine neuen Probleme schaffen, indem sie sich in 
einer Art sakraler Gesetzlichkeit über das Leben stülpen und ohne Beziehung zur 
Wirklichkeit bleiben. Solche christliche Gemeinschaft könne nicht das Werk 
menschlichen Willens und seiner Reflexion sein. Sie setze zuerst eine Gabe voraus, 
die durch nichts ersetzt werden könne: ein Pfingstereignis10. 

9 Unites de base selon le nouveau testament, in: Cultures et Foi, Janvier-Fevrier 1973, 
11-28. 
10 Vgl. dazu die wohlwollende Stellungnahme der amerikanischen Bischöfe zu den katho- 
lischen Pfingstbewegungen in den USA bei E. Mederlet/K. McDonnell, Charismatische 
Erneuerung der katholischen Kirche, ökumenische Akademie Schloß Craheim 1972, 37 ff. 



Im Spiegel der Zeit 222 

Haben die Orden versagt? 

Fraglos entsprechen diese Vorstellungen einem heute sehr verbreiteten Emp- 
finden. Institutionen sind notwendig und zugleich gefährlich. Wie die Erfahrung 
zeigt, haben religiöse Institutionen und Strukturen oft noch mehr als andere die 
Tendenz zu erstarren und dabei zeitbedingte Formen des Denkens und Handelns 
absolut zu setzen. Deshalb hat die Kirche stets die Bildung charismatischer Grup- 
pen, wie z. B. der Orden, nicht bloß geduldet, sondern gefördert. Leider aber sind 
diese Gemeinschaften, die sich in ihren Ursprüngen gerade durch besondere 
schöpferische Phantasie auszeichneten, später oft einer juristischen Erstarrung 
erlegen und gelten heute vielfach eher als Vertreter eines toten Reglements denn 
als charismatische Bewegungen. Man mag diese Phänomene als Tragödie oder 
als Komödie empfinden, fragt man, warum heute gerade die Orden so sehr unter 
Nachwuchsmangel leiden, dann ist der uniformistische (schwarze!) Kommunismus, 
der in ihnen herrschte, sicher als einer der (im übrigen zahlreichen und verschie- 
denartigsten) Gründe zu nennen. Die Menschen wehren sich instinktiv gegen 
übertriebene Gemeinschaftsideale, welche schöpferische Freiheit oder persönliche 
Entfaltung verhindern. Man mag einwenden, daß die Ordensbewegungen doch 
eine mahnende Erinnerung an das seien, was eigentlich durch die Kirche werden 
solle: Brüderlichkeit, Gütergemeinschaft, Dienst am Nächsten, Freiheit durch Ver- 
zicht. Es heiße also im Grunde ein unauf gebbares christliches Ideal dem Individua- 
lismus und der Bürgerlichkeit preisgeben, würde man hier gleich von Kommunis- 
mus und Uniformismus reden. Nicht das Ideal der Ordensleute, sondern der 
Egoismus der Bürger sei zu kritisieren. Aber Übertreibungen schlagen oft ins 
Gegenteil um. 

Betrachten wir ein Beispiel aus dem außerkirchlichen Raum: die 1909 geborene 
Idee des Kibbuz (•zusammenfassen", •umschließen") in Israel. Wie die Kibbuzim 
buchstäblich als Oasen in der Wüste entstanden sind, so bilden sie gleichsam 
Oasen praktizierter sozialistischer Demokratie in der politischen Landschaft Isra- 
els, die sich ansonsten von der des Westens nicht wesentlich unterscheidet. In seiner 
Praxis zeigt der Kibbuz etliche Parallelen zum christlichen Kloster. Die Vergleich- 
barkeit beginnt beim Noviziat, bei der Stimmberechtigung im Konvent, beim 
Führungsstil und reicht bis zum prinzipiellen Verzicht auf alles Privateigentum, ja 
bis zur Gehorsamspflicht, bis zum Verzicht auf persönliche Macht - das Keusch- 
heitsgelübde gibt es freilich nicht. Dürfen wir einem Zeitungsbericht Glauben 
schenken, dann steckt auch dieses Gemeinschaftsideal schon wieder in einer Krise11. 
•Die kühne Hoffnung der Gründergeneration, in den Kollektivsiedlungen die 
Keimzellen eines gemeinwirtschaftlich organisierten und deshalb moralisch höher- 

11 Vgl. den Artikel von H. Eisenreich, Erinnerungen an das, was sein soll. Hat sich die 
Idee des Kibbuz in Israel überlebt? in: Die Welt 31. 3. 1973 Seite I der Beilage (Die gei- 
stige Welt). 
iia Vgl. die Infragestellung des Familienmodells bei Olivier du Roy, Moines aujord'hui - 
une experience de reforme institutionelle. Paris 1972, bespr. in dieser Ztschr. 45 (1972) 
478; außerdem K.Neumann, Taize und die Krise der Orden, in: Orientierung 1972, 
99-101. 



Im Spiegel der Zeit 223 

wertigen Staatswesens geschaffen zu haben, ist unerfüllt geblieben; im Gegenteil: 
Während Israel ein Wirtschaftswunder ganz im kapitalistischen Stil erlebt, erlei- 
det die Kibbuzbewegung eine geistige Krise, die in der personellen Stagnation 
nur ihren sichtbaren Ausdruck findet... Ob der Kibbuz denn in diesem Wohl- 
fahrtsstaat und in dieser Konsumgesellschaft noch eine Funktion habe, eine Zu- 
kunft, und wenn, wie er seiner Funktion für die Zukunft gerecht werden könne. 
Erstaunlicherweise plädiert man allenthalben für eine Öffnung zur ,Außenwelt', 
für eine Annäherung oder Angleichung an die Usancen und Mechanismen dieser 
,Außenwelt'... Weil wieder einmal sich gezeigt hat, daß Unverwirklichbarkeit 
ein Charakteristikum der Utopie ist, neigt die Tendenz sich zu dem Verwirklich- 
baren hin, wie wenn dieses verwirklichbar wäre ohne die Utopie". 

Die Erstarrung und die Krise der Orden in der Kirche mag ähnlich oder größer 
sein wie die der israelischen Kibbuzim. Vielfach sind sie schwerlich die Keimzellen 
der künftigen Gesellschaft. Aber sie könnten Stacheln im Fleisch sein und uns 
hindern, lediglich aus der Not des Pluralismus und der Sinnlosigkeit des bloßen 
Konsums die scheinbare Tugend der Phantasie und der Freiheit entstehen zu las- 
sen. Das ist freilich weder von Besret noch von seinen Freunden beabsichtigt, wohl 
aber zu bedenken: In unserer Zeit, da die Menschheit am selbstproduzierten Über- 
fluß sowohl zu ersticken als auch zu verhungern droht, könnten gerade die Orden 
doch eine Antwort geben, indem sie im Sinne von Apg 2, 44 anstreben, was sie 
wollten, das Ideal einer christlichen Gemeinschaft: •Alle, die gläubig geworden 
waren, hielten zusammen und hatten alles gemeinsam". Aus der Not des plura- 
listischen Individualismus sollte man nicht bloß eine Tugend machen. Die Schwie- 
rigkeiten des Gemeinschaftslebens müßten nicht zur Resignation, sondern zur 
Reform führen.lla 

Die Neigung zur Integration 

Neue Gruppen finden größeres Interesse als reformierte. Aber nicht zu Unrecht 
entziehen sich diese Gruppen der bloßen Neugier, die keine Bereitschaft zum 
Lernen zeigt. Jede ist verschieden von der anderen, jede hat eigene Fragestellun- 
gen, eigene Experimente, eigene Probleme. Kleinere Gruppen, z. B. Priester, oder 
Seelsorgeteams, mehr oder weniger vom Christentum inspirierte Kommunen, 
Wohngemeinschaften mit unterschiedlichem Hintergrund und Ziel sind zweifel- 
los zahlreich12; größere hingegen, die ganz aus dem herkömmlichen System einer 
Territorial-Pfarrei oder einer gewöhnlichen Ordensfamilie herausfallen, scheinen 
seltener zu sein. 

Einem breiten Publikum schon seit langem bekannt, aber immer wieder anre- 
gend ist die sogenannte Integrierte Gemeinde in München (neuerdings mit einer 
•Filiale" in Hagen i. W.). Sie soll hier nicht im einzelnen vorgestellt werden, das 

12 Beispiele bei N. Hepp (Hrsg.), Neue Gemeindemodelle, Wien 1971; J. Sudbrack, Reali- 
tät - Phantasterei - Skepsis. Zur vita communis des Priesters, in: Theol.-praktische Quar- 
talschrift 120 (1972) 3-22; vgl. außerdem: A. Schmidt, •Lord's Family" - Erfahrungsbericht 
einer Kommune, in: Neues Hochland 64 (1972) 516-534; H. J. Geppert, Gruppenabschied 
vom Pastorat, in: Deutsches Allgemeines Sonntagsblatt 13. 5. 1973 Seite 9. 



Im Spiegel der Zeit 224 

ist anderswo schon zur Genüge geschehen. Es geht hier um die Betrachtung zweier 
besonderer Akzente des Christlichen, die diese Gemeinschaft kennzeichnen (zu ihr 
gehören inzwischen etwa 200 Personen aller Altersstufen). 

Da sind einmal die sogenannten Integrationshäuser, in welchen zahlreiche 
Gemeindemitglieder etwa in Form einer Art Großfamilie zusammenleben. Anders 
als Besret - man erinnere sich an den ersten Teil dieses Berichtes - kennt die Lei- 
tung dieser Gemeinde keine Scheu, eine Integration aller Mitglieder •zu einem 
Leib" anzustreben13. Im Gegenteil! •Die Mitarbeit in der Gemeinde erfolgt frei- 
willig und umsonst. Dafür aber ist die Gemeinde insgesamt verpflichtet, ihre 
sozialen Probleme und Schwierigkeiten vom Gesamt der Gemeinde her zu lösen, 
Alte und Kranke völlig in das Leben der Gemeinde zu integrieren und, wenn 
nötig, dafür auch finanzielle Mittel einzusetzen . . . Die Existenz des sogenannten 
Integrationshauses ist dem Bestreben der Gemeinde zu verdanken, wirtschaftlich, 
kulturell oder sozial den Aufbau der Gemeinde zu fördern. Sechs bis zwölf Ge- 
meindemitglieder wohnen in einem Haus zusammen, um dadurch Geld und Zeit 
für die Gemeinde zu gewinnen, da sich durch eine bestimmte Form der Wohn- 
gemeinschaft rationeller arbeiten und leben läßt". Der enge Zusammenschluß im 
Sinne eines Conviviums war nicht von Anfang an beabsichtigt, nicht zu Unrecht 
aber wurden die Häuser der Integrierten Gemeinde als christliches Beispiel des 
sogenannten Kommunen-Phänomens in der heutigen Gesellschaft gewertet. Je- 
denfalls stellt sie bezüglich des Zusammenlebens hohe, nahezu totale Ansprüche. 
Das Ziel der Integration ist eine radikale Einheit von Leben und Denken, Glau- 
ben und Handeln, Alltag und Feier, Kirche und Welt, Für-sich-Sein und Für- 
die-andern-Sein. Deshalb ist die Gemeinde weder im eigentlichen Sinn hierar- 
chisch noch demokratisch verfaßt. Man versucht über alles mit allen zu reden und 
schließlich nach langen Beratungen eine weitgehende Einmütigkeit zu erreichen. 
Es gibt einen Verbindungsmann zur Erzdiözese München, aber ihr Verhältnis zu 
den herkömmlichen Formen der Pfarrgemeinde ist • nach Auskunft von Frau 
Wallbrecher, die die Gemeinde entscheidend führt - •von der Not bestimmt, wie 
die Großkirche und der Anspruch des Neuen Testamentes zusammengebracht wer- 
den können". 

Auffällig ist zweitens die Theologie der Gemeinde. Zentral ist der Satz, •daß 
sich die Königsherrschaft Gottes in der konkreten Gemeinde zu verwirklichen habe 
und nur hier erfahren werden könne". Sie beklagt, daß die Großkirchen die 
Dimension der Naherwartung des Heiles vernachlässigt hätten. Die Parusie des 
Herrn werde jetzt schon in der täglichen Geschichte der Gemeinde erfahren. Eine 
Religiosität, die sich im Suchen und Erwarten Gottes erschöpfe, wird abgelehnt. 
Gott sei in Jesus schon gekommen, und die Gemeinde dürfe sich als der Ort dieser 
Ankunft verstehen, insofern in ihr das Zeugnis der Einheit von Gottes- und Näch- 
stenliebe gelebt werde. Vordergründig gesehen macht ihre Theologie oft den 
Eindruck einer dauernden Selbstreflexion der Gemeinde über die Gemeinde. Sinn 
und Un-sinn solcher Art Theologisierens sind kaum auf Anhieb zu scheiden. 

13 Vgl. T. Wallbredier, Die integrierte Gemeinde in München, in: Kirdie-Kader-Konsu- 
menten, a. a. O. 89-97. 



Im Spiegel der Zeit 225 

Fragt man, was diese Gemeinschaft für die moderne Gesellschaft so anziehend 
macht, so ist wohl zuerst die Herausforderung eines sinnvollen Engagements, das 
Verzichte nicht scheut, zu nennen. Von Bedeutung ist aber auch die relative Gebor- 
genheit, die tägliche Anerkennung durch Gesinnungsgenossen und die Erfahrung 
von Liebe und Einmütigkeit, die den Menschen inmitten des isolierenden Plura- 
lismus divergierender Lebensräume eine neue Heimat finden läßt; eine gewiß 
positiv zu wertende Erfahrung, die heute von vielen auf freilich verschiedene 
Weise gesucht wird. Hier aber ist zumindest eine Gefahr zu sehen, die nicht als 
ängstliche oder arrogante Kritik mißverstanden werden sollte, die R. Pesch 
grundsätzlich so formuliert hat: •Die ,Freiwilligengemeinde', die aus Spontan- 
gruppen, Kreisen, Personalgemeinden, Kerngemeinden allenthalben wächst und 
zu der die Territorialpfarreien vielerorts schrumpfen, muß sich vor der Über- 
forderung ihrer Mitglieder (theologisch gesprochen: vor der Gefahr neuer Ge- 
setzlichkeit und sublimer Werkgerechtigkeit) hüten... So wohltuend das Cha- 
risma wirkt, das in lebendigen Gruppen freigesetzt wird, so erfrischend das 
Wehen des Geistes neu erfahren werden kann, wo die salus animarum, das kon- 
krete Wohl der Menschen, wieder zur suprema lex, zum obersten Gesetz, erhoben 
wird, so gefährlich kann die oberflächliche Geringschätzung institutioneller und 
rechtlicher Elemente sein. Institution und Recht sind der Boden von Sponta- 
neität und Freiheit, zu ihrem Schutz gesetzt"14. Die Fragen, die J. Chr. Hampe an 
die Integrierte Gemeinde richtete, treffen m. E. ins Schwarze und zeigen doch 
zugleich, daß man nicht Mängel auf der einen Seite zugunsten von Fehlern auf 
der anderen aufs Korn nehmen sollte: •Ist die IG nicht, da sie sich als gelebte 
Heilsgeschichte versteht, ihr eigener Schlüssel? Liegt der Ort der Offenbarung 
nicht in ihrer Mitte, in dem auf sich selber bezogenen Glauben, daß eben hier in 
der Integrierten Gemeinde in München... der Herr handelt und darum sein 
Wille abgelesen werden kann? Aber wenn wir, diese naheliegende Frage auf den 
Lippen, in die Gemeinde gehen, merken wir, daß es deren eigene Frage ist. Es 
geht um eine kleine Akzentverschiebung von ungeheuren Folgen. Erst in der Ge- 
meinde spürt man, wie stark im Zuge der neueren Kirchengeschichte das Zentrum 
nach außen verlegt wurde. Glauben ist fast völlig zum Hoffen geworden ... Wie 
richtig das zweifellos auch ist, so erinnert uns die IG doch mit Recht in ihrer 
Existenz an die Gegenwart des größer erhofften Heils"15. 

Thesen und Stellungnahmen 

a) Es besteht kein Zweifel, daß die Frage nach der zukünftigen Gestalt der christ- 
lichen Gemeinde heute vielerorts als äußerst dringlich erkannt wird. So heißt es 
in der Erläuterung der •Rahmenordnung für die pastoralen Strukturen im Bis- 
tum", die von der Sachkommission IX der deutschen Synode vorgelegt wurde: 
•Es zeigt sich heute immer deutlicher, daß Pfarrei und Dekanat in der bisherigen 

14 Die kleine Herde. Zur Theologie der Gemeinde. Styria Verlag, Graz, Wien, Köln 
1973, 32. 
18 Versuch, das Heil miteinander zu leben. Bericht von der •Integrierten Gemeinde" in 
München, in: Zeitwende, Januar 1973, 15-26. 



Im Spiegel der Zeit 226 

Form und Größenordnung nicht mehr in der Lage sind, die Ziele des pastoralen 
Dienstes zu verwirklichen. Die Auseinanderentwicklung des Wohnens, der Arbeit, 
der Bildung und der Freizeit sprengt die Geschlossenheit des Dorfes und des 
Wohnbezirks und mindert damit die Wirksamkeit und soziale Bedeutung der 
Pfarrei. Das gesellschaftliche Leben bezieht sich auf größere Räume. Die Pfarrei 
im überlieferten Sinne erreicht zum Teil nur noch die immobilen Bevölkerungs- 
gruppen"16. Die Notwendigkeit einer Großraumpastoral hat auf der anderen 
Seite das Verlangen vieler nach der überschaubaren Gemeinde mit engen persön- 
lichen Kontakten ins Bewußtsein gehoben. Das Problem der •Rahmenordnung" 
besteht allem Anschein nach darin, daß sie einerseits das Entstehen und Wachsen 
neuer, lebendiger Gemeinden und Basisgruppen fördern will und ihre Bedeutung 
für die Kirche der Zukunft hervorhebt, anderseits aber auf die notwendigen 
Querverbindungen zwischen den verschiedenen Gruppen, Einrichtungen und 
soziologischen Ebenen um der Einheit der Kirche willen großen Wert legen muß. 
Dieser innere Zwiespalt spiegelte sich verständlicherweise bei der kritischen Dis- 
kussion wider, die der Vorlage auf der Vollversammlung der Synode im Mai 1972 
zuteil wurde. Es geht im Grunde um eine bessere Verwirklichung der drei großen 
Sozialprinzipien, besonders des Subsidiaritäts- und des Solidaritätsprinzips. Die 
Vorlage wurde von der Synode mit 179 Ja-Stimmen (von insgesamt 244) an die 
Kommission zur weiteren Bearbeitung überwiesen. 

Von privater Seite hat u. a. der Soziologe O. Schreuder 10 Thesen zur Struktur- 
reform der Kirche vorgelegt17, die auf den ersten Blick infolge ihrer Aggressivität 
und ihrer für viele Theologen ungewohnten Einseitigkeit der soziologischen 
Gesichtspunkte wenig diskutabel erscheinen. Sie fordern als organisatorischen 
Rahmen der zukünftigen Pastoral die Großraumseelsorge, Verschränkung von 
Territorial-, Kategorial- und Freigruppenprinzip; und sie sehen die Gemeinde- 
reform als möglichst demokratischen Basisprozeß mit Auswirkungen auf die 
Diözese, als ob - so möchte man immer wieder einwenden - mehr Demokratie 
auch schon mehr Leben in den Gemeinden garantiere. Während W. Krammy 
diese Thesen eher zustimmend ergänzt, übt E. Walter daran heftige Kritik 
(•Gemeindereform ist unmöglich, wenn sie von dem absieht, was Gemeinde zur 
Gemeinde macht und die Kirche zur Kirche, d. h. wenn die theologische Dimen- 
sion ausgeklammert wird oder werden soll"), hält sie aber für nützlich. 

Auch das sehr beachtete, gepriesene und geschmähte Büchlein •Strukturwandel 
der Kirche als Aufgabe und Chance" von K. Rahner18 befaßt sich u. a. mit der 
Bedeutung der Basisgruppen und betont mit Recht die Notwendigkeit von Experi- 
menten. Teilweise wurde ihm eine eigentümliche Verachtung der Volkskirche vor- 
geworfen. Mit größerem Recht wäre m. E. zu kritisieren, daß er zuweilen den im 
Grunde wenig sagenden Ratschlag zu geben scheint, es sei irgendwo eine echte 

16 In: Synode. Amtliche Mitteilungen der Gemeinsamen Synode der Bistümer in der Bun- 
desrepublik Deutschland 3/1972. 
17 Gemeindereform - Prozeß an der Basis. Verlag Herder, Freiburg 1970; vgl. auch 
F. Klostermann, Die Gemeinde Christi. Prinzipien-Formen-Dienste (Christliches Leben 
heute Bd. 15/16). Verlag Winfried Werk, Augsburg 1972. 
18 Herderbücherei Band 446, Freiburg, Basel, Wien 1972. Zitate S. 124 f. 



Im Spiegel der Zeit 227 

Mitte zwischen bestimmten Extremen einzuhalten19. •Wo genau diese echte Mitte 
zwischen Sekte und bloßem Verwaltungssprengel der Amtskirche liegt, das ist 
wohl heute weithin noch eine dunkle und ungelöste Frage." Aber unter gewissen 
Bedingungen werden die Basisgemeinden •die Träger der eigentlich missionari- 
schen Kraft der Kirche für die Zukunft sein können". Damit sei anderseits wie- 
derum nicht bestritten, •daß es ein allgemeines, für alle verpflichtendes, aber 
genügend Freiheit und Individualität der Einzelgemeinden gewährendes Kirchen- 
recht ... geben muß usw.". Jedenfalls wäre es eine ungerechte Vereinfachung, 
Rahners ekklesiologische Zukunfts-Strategie auf die einer •Gesundschrumpfung" 
reduzieren zu wollen. 
b) Was nun das Phänomen der tatsächlich vorhandenen Versuche bzw. der theo- 
retischen Modellvorstellungen neuer Gemeinschaftsformen betrifft, sollte man 
zunächst einmal dankbar sein, daß überhaupt etwas geschieht. Die Hauptschwie- 
rigkeit besteht ja heute wohl nicht darin, eine übergroße Fülle neuartiger Gemein- 
schaftsbildungen kirchenrechtlich aufzufangen und in die amtlichen Strukturen 
der Kirche zu integrieren, sondern eher darin, das Entstehen lebendiger Gemein- 
den zu fördern. Man tut zunächst einmal gut daran, auch in dieser Angelegenheit 
dem Rat des alten Gamaliel zu folgen, welcher meinte: •Laßt ab von diesen 
Männern und gebt sie frei; denn wenn dieses Vorhaben oder dieses Werk von 
Menschen stammt, wird es zerstört werden; stammt es aber von Gott, so könnt 
ihr sie nicht vernichten; sonst werdet ihr noch als Kämpfer gegen Gott dastehen" 
(Apg 5, 38 f). Geduld ist jedenfalls vonnöten. 

Trotzdem wird man nicht leichtfertig darüber hinwegsehen können, daß die 
Experimente bzw. die Modelle nicht ohne weiteres heilbringendes Leben garan- 
tieren. Anfänglich faszinierende Impulse können ein böses Ende nehmen. Eine 
bekannte Regel zur Unterscheidung der Geister fordert deshalb: •Wir müssen 
sehr achtgeben auf den Verlauf der Gedanken ... Wenn aber einer im Ablauf 
seiner Gedanken bei einer schlechten oder ablenkenden Sache endet... oder wenn 
es die Seele schwächt und verwirrt, indem es ihr den Frieden, die Stille und Ruhe, 
die sie vorher hatte, wegnimmt, so ist dies ein klares Zeichen, daß es vom bösen 
Geiste herstammt, dem Feind unseres Fortschritts und ewigen Heiles" (EB 
Nr. 333). Der Böse kann sich als Engel des Lichtes verstellen. 

Eine Gefahr liegt in der Versuchung, daß sich eine neue Bewegung in der Begei- 
sterung des Anfangs absolut setzt und andere Gemeinschaften oder Begabungen 
abwertet oder geringschätzt. Schon Paulus muß seine Leser erinnern, daß der 
Leib der Kirche nicht bloß aus einem Glied besteht, sondern aus vielen (1 Kor 12). 
Nicht die Form und auch nicht die Leistung einer Gemeinschaft ist entscheidend, 
sondern die Liebe. Angewendet auf unsere Situation, könnte man seine Mahnung 
übersetzen: Wenn ich die Sprachen der Soziologen und Politologen rede, alle 
Geheimnisse der Gruppendynamik beherrsche und ganze Berge von Traditions- 
ballast abzubauen verstünde, aber die Liebe nicht hätte, so wäre ich nichts 
(1 Kor 13). Ja, ohne Liebe ist Gemeinschaft überhaupt unmöglich. 

19 Berechtigung und Schwächen dieses Denkmodells sind nachzulesen bei A. Bühler, Die 
goldene Mitte. Ein Denkmodell kritisch untersucht, in: Orientierung 1968, 89-91. 



Im Spiegel der Zeit 228 

Hinter dem Ideal von Boquen (•Man versammelt sich nur, um sich zu trennen") 
steht zweifellos ein berechtigtes Anliegen. Besret hat sein Kloster mit einem 
Kulturzentrum verglichen. Er legitimiert gewissermaßen den Zustand beständi- 
gen Fragens, will keinen Menschen von der Gommunio ausschließen, möchte 
bestehende Mauern abbauen. Seine Arbeit bedeutet Trost und Hilfe für viele. 
Offensichtlich aber neigt er dazu, die tatsächlich gegebenen Trennungen und 
Gegensätze eschatologisch zu überspringen oder nicht genügend ernst zu nehmen. 
Lauert nicht auch hinter den Basisgruppen von Haulotte (•lieux de passage") die 
Versuchung des christlichen Pilgers (1 Petr 2, 11; Hebr 11, 9-13), zu einem fah- 
renden Zigeuner zu werden, der sich nirgendwo wirklich engagiert? Der Glaube, 
durch den wir nicht mehr Fremde ohne Bürgerrecht sind, kennt zugleich ein Haus, 
das schon hier auf Erden Geborgenheit schenkt (Eph 2,19 f). 

Nicht zu Unrecht steht daher die •Integrierte Gemeinde" in München auf dem 
Standpunkt, •daß das Convivium (= das Festmahl) das Convivere (= das Zusam- 
menleben) erfordert". Sie widersetzt sich dem Trend der Zeit, der in die Anony- 
mität der Großunternehmen flüchtet. Sie geht davon aus, daß die •Integration 
zu einem Leib", das •ein Herz und eine Seele" der Apostelgeschichte, keine escha- 
tologische Utopie, sondern eine christliche Möglichkeit ist, die es hier und heute 
zu realisieren gilt20. Aber wenn jede Antwort auf jede Frage •Gemeinde" heißt, 
entsteht dann wiederum nicht die Neigung • abgesehen vom Problem der perso- 
nalen und familiären Zerreißproben -, zu vergessen, daß der Herr gesagt hat: 
•Wer nicht gegen uns ist, der ist für uns" (Mk 9, 40)? Das ist keineswegs der 
Ausdruck einer liberalen Parteimoral, sondern weist ursprünglich fanatische 
Jünger Jesu in die Weite des Evangeliums. Sie sollen die Ebene der Gruppen- 
moral verlassen, gruppenfremde Initiativen dulden und fähig bleiben, Überein- 
stimmungen wahrzunehmen. Das Prinzip der Wahlverwandtschaft darf nicht 
neue Mauern aufrichten. 

Zwischen den extremen Bewegungen gibt es vielerlei Akzente. Seien sie nun 
mehr volkskirchlich, mehr personal, territorial, kategorial, brüderlich, liturgisch, 
enthusiastisch, kritisch, stabil oder beweglich, sie alle haben ihre Einseitigkeiten, 
die zunächst grundsätzlich legitim sein können. Es wäre unklug, aus lauter Angst 
vor Gefahren und Versuchungen, sich nirgendwo zu engagieren. Das wäre eine 
neue Versuchung. Aber man könnte aus der Kirchengeschichte noch manches ler- 
nen, um wenigstens allzu grobe Torheiten zu vermeiden. Dazu gehört m. E. auch 
die Erkenntnis, die K. Forster im Blick auf das Leitmotiv des Dienstes der frühen 
Kirche (Danksagung und Bruderliebe) ausgesprochen hat: •Von diesem verpflich- 
tenden Ansatz her erwies sich jede Sozialform als Chance und als Begrenzung 
für die Verwirklichung der Sendung"21. Franz-Josef Steinmetz SJ 

20 Vgl. Leo Alting von Geusau, Kommunen und Basisgruppen - ein Weltphänomen, in: 
Orientierung 1972, 34-37; über die Schwierigkeiten der Wohngruppen informiert anschau- 
lich U. Schickling, Kein Platz für Gruppensex. Wohngemeinschaften - eine Alternative 
zur Kleinfamilie? in: Deutsche Zeitung (Christ und Welt) 18. 5. 1973, Seite 36. 
21 •Soll sich die Kirche gesundschrumpfenf in: •Augsburger Zeitung" 24. 3. 1973, Seite 40. 


