EINUBUNG UND WEISUNG

Lebenspendender Geist.

»Die Hand des Herrn kam iiber mich, und im Geiste brachte mich der
Herr hinaus und setzte mick mitten in der Ebene ab. Diese war voll von
Totengebein. Er fiihrie mich ringsherum an ihnen voriiber: Sehr viele
lagen da auf der Fliche der Ebene; sie waren véllig vertrodinet.

Da sprach er zu mir: Menschensohn, kinnen diese Gebeine lebendig
werden? Ich sagte: Herr und Gott, du weifit es.

Da sagte er zu mir: Weissage iiber diese Gebeine und sprich zu ihnen:
Ihr vertrockneten Gebeine, hort das Wort des Herrn: So spricht Gott
der Herr zu diesen Gebeinen: Ich selbst bringe Lebensgeist in euch,
damit ihr lebendig werdet. Ich spanne Sehnen iiber euch und umkleide
euch mit Fleisch; ich iiberziehe euch mit Haut und gebe euch Lebensgeist,
damit ihr lebendig werdet. Dann werdet ihr erkennen, dafi ich der Herr
bin.

Ich weissagte, wie mir befohlen war. Als ich so weissagte, da begann es
zu rauschen und zu drohnen. Die Gebeine riickten zusammen, Bein an
Bein. Ich schaute — da waren Sehnen auf ihnen, und Fleisch wuchs, und
Haut iiberzog sie. Aber Lebensgeist war nicht in ihnen.

Da sprach er zu mir: Weissage dem Geist, weissage, Menschensohn,
und sprich zum Geist: So spricht Gott der Herr: Von den vier Winden
komm herbei, Geist! Hauche diese Getoteten an, daf sie lebendig
werden.

Ich weissagte, wie er mir befohlen hatte. Da kam der Lebensgeist in
sie. Sie wurden lebendig und stellten sich auf die Fiifle, e¢in sehr, sehr
grofies Heer.

Er sprach zu mir: Menschensohn, diese Gebeine sind das ganze Haus
Israel. Sie sagen: Vertrocknet sind unsere Gebeine, untergegangen ist
unsere Hoffnung, wir sind abgeschnitten.

Deshalb weissage und sprich zu ihnen: So spricht Gott der Herr: Ich
offne eure Griber, und lasse euch, mein V olk, aus euren Gribern herauf-
steigen. Ich bringe euch in das Land Israel. Wenn ich eure Gréiber 6ffne
und euch, mein Volk, aus euren Gribern heraufsteigen lasse, dann
erkennt ihr, dafl ich der Herr bin. Ich lege meinen Geist in euch hinein,
dafl ihr lebendig werdet, und setze euch auf euer Land.

Dann erkennt ihr, dafi ich der Herr bin. Ich habe geredet und fiikre
es aus — Wort des Herrn.“ Ezechiel 87, 1-14

Wir kennen die Bilder, in denen die Bibel immer wieder von dem Neuen spricht,
das Gott schaffen wird: das Bild vom Neuen Exodus (vgl. z. B. Jes 41, 17 ff), das
Bild vom Neuen Bund (vgl. z. B. Jer 31, 31) u. a.



Einiibung und Weisung 230

Nirgends sonst wird das Bekenntnis zu dem Gott, der Neues macht, in einer
so grandiosen Radikalitat ausgesprochen wie in diesem abgriindigen Bild: der
Vision des Ezechiel von dem Totenfeld, das zum Leben gerufen wird.

Die Situation, in die hinein das Wort des Propheten ergeht: das Volk im Exil.
Wie es sich selbst versteht, das sagt Vers 11: Vertrocknet sind unsere Gebeine,
untergegangen ist unsere Hoffnung, wir sind abgeschnitten. Welches Wort der
Ermutigung konnte solche Menschen noch erreichen? Welcher Trost kiame nicht zu
spat?

Das Wort des Propheten ruft ein Auflerstes an: aus Tod wird Leben erstehen!
Wahrscheinlich nehmen wir das Bild trotz seiner bizarren und grotesken Gestalt
zu leicht hin — zu leicht, um das Ausmaf} des Glaubens zu ahnen, das in thm Aus-
druck gefunden hat. Unsere religiose Sprache hat sich nicht selten gewdhnt an die
Vorstellung vom Leben iiber den irdischen Tod hinaus. Israel war daran nicht
gewohnt. Daher die Frage: Konnen diese Gebeine lebendig werden? (V. 8) Die
Antwort fihrt zur Mitte des ganzen Bildes. Sie ist nicht: Aus Tod entsteht Leben —
in einem wie immer vorgestellten notwendigen Gang der Dinge. Sie heifit: Herr
und Gott — du weifit es!

Darum geht es; um dieses Bekenntnis zu Gott, ,der lebendig macht die Toten
und der, was nicht ist, ins Sein ruft“ (Rom 4, 17). Nichts ist mehr da, was von sich
aus die Tat Gottes begriinden, wahrscheinlich machen konnte. Nicht einmal das
Bild, das benutzt wird, ist von sich aus einsichtig; denn Israel hatte zu dieser Zeit
noch keine klare Hoffnung auf ein neu geschenktes Leben nach dem Tod in der
Herrlichkeit Gottes. (Und es geht dem Propheten an dieser Stelle auch keineswegs
um die Verkindigung eines Lebens nach dem Tod, sondern im Bild der Toten-
erweckung wird die Rettung des jetzt lebenden, aber verzweifelten Israel aus-
gesprochen: Diese Gebeine sind das ganze Haus Israel, V. 11.) Verhalten und
scheu steht hier ein Mensch angesichts des triumphierenden Todes und glaubt in
das Geheimnis Gottes und seiner unbegreiflichen Macht hinein: Herr und Gott —-
du weifit es!

Ist es nicht verwunderlich, wie einfach die Bibel diese duflersten Dinge des
Lebens sagt: nicht in der Sprache esoterischer Kreise, sondern in Bildern urspriing-
lichster Kraft und allgemeinster Erfahrung. ,Gibt es sonst noch irgendwo die
lingst geschehene Geschichte eines kleinen Volks auf entferntem Boden, die nur
aufgeschrieben zu werden brauchte, um auch nach Form, nicht nur nach Inhalt ein
Buch von solcher Ubiquitit zu werden?“ (E. Bloch) - Konnte so nicht auch ,meine
Sache“ zu Wort kommen?

Als Christen bekennen wir — in einer Haltung, die der des Propheten nicht
unahnlich sein kann —, dafl der Geist des Lebens ausgegossen ist iiber das Feld des
Todes unserer Welt — endgiiltig und unverlierbar. Aber wir diirfen dieses
Bekenntnis nicht zu laut vor uns hertragen; wirklich begriffen haben wir es wohl
nur, wenn wir aus solcher Erfahrung kommen wie der Prophet.

Solche Erfabrung gibt es in unserem Leben — sofern wir ihr nicht weglaufen
oder sie totschweigen. Sie begegnet in der Gestalt immer wieder entgleitender
Hoffnungen, zerrinnender Pline. Sie begegnet uns in der Not nicht gelingender



Einiibung und Weisung 281

oder stindig gefdhrdeter menschlicher Gemeinschaft, im Erschrecken iiber die
Hhergestellte Dummbheit“ (Mitscherlich), die die Menschen untereinander verfein-
det und den Willen zum Widerstand schwicht.

Man kann dann in panischem Schrecken irre werden am Leben und seiner
Hoffnung: Vertrocknet sind unsere Gebeine, untergegangen ist unsere Hoff-
nung . .. — und nichts mehr tun.

Man kann aber auch dieses verfallende Leben dem Geist Gottes entgegen-
halten in der storrischen Hoffnung, dafl er immer schon weht: Herr und Gott — du
weiflt es! — und tun, was der Alltag fordert.

~Empfanget Heiligen Geist!* (Joh 20, 22)

Das ist nicht irgendein Wort der Schrift. Es ist das Wort des auferstandenen
Herrn, mit dem er seine Verheiflung einlost: Auf meine Bitte wird euch der Vater
einen anderen zum Anwalt geben, der fiir immer bei euch bleiben soll, den Geist
der Wahrheit ... (Jo 14, 16 f).

Es ist hier vom Empfangen die Rede und also auch vom Geben. Sind das ganz
selbstverstindliche Dinge? Fillt uns da nicht schon im Alltag manches schwer, so
dafl vielleicht erst gar nicht in den Blick kommt, was die Sprache der Schrift mit
diesen gewGhnlichen Worten meint?

Das erste, auf das wir stoflen: Es f4llt nicht leicht, sich beschenken zu lassen.
Und das ist berechtigt — {iberall dort ndmlich, wo das Lebensnotwendige erbettelt
werden muf}, wo das Geschenk zur stummen oder lauten Beleidigung wird, wo es
Erniedrigung zur Ohnmacht oder zur Passivitit bedeutet und bewirkt. Mancher,
der zu solchem gezwungen wurde, kennt nur noch den Wunsch, unabhingig zu
sein oder zu werden; denn er hat die tiefste Entwiirdigung erlebt.

Aber ist Beschenktwerden nicht anders méglich? Gibt es nicht Geschenke — vor
allem solche, in die wir durch Arbeit und Miihe selbst eingegangen sind —, die
nicht erniedrigen, bei denen wir nicht fragen kénnen, wie teuer war das und wie
muf} ich das wiedergutmachen? Gibt es nicht das Geschenk des Freundes, bei dem
solche Frage sinnlos geworden ist; das Geschenk, in dem nur die Freude iber die
Freundschaft zu Wort kommt oder in eine Geste eingeht — ohne alle Nebenabsich-
ten?

Wird dann nicht Empfangen zu einer Freude, zu einem Fest fiir den Beschenk-
ten, zu dem Glick, geliebt zu sein? Und wird dann nicht alle Sprédigkeit und
aller Drang nach Unabhingigkeit zur bosen Autarkie, die sich in sich selbst ver-
schlieit; die im Grunde sindigt gegen sich selbst, da wir doch nur in einem
radikalen Selbstbetrug uns vormachen konnen, wir bediirften nicht des Geschenks
der anderen?

Auch das Geben fillt uns schwer. Und auch das kann berechtigt sein: dort, wo
rlicksichtsloses Fordern das Geben erzwingt oder einmal erzwungen hat, so daf}
die Freiheit und Freude des Gebens nicht erkennbar werden. Es kann die Sorge
bedriicken, den, dem ich schenke, horig zu machen, weil er selbst das Geschenk
falsch versteht oder weil das eigene Schenken nicht rein ist und frei von Hinter-
gedanken.



Eindibung und W eisung 282

Aber mufl das so sein? Wie ist es da, wo Menschen beginnen, sich frei gegen-
iberzustehen — nicht auf der Lauer voreinander, sondern staunend und voller
Verwunderung? Ist da der Geber wirklich grofler als der Beschenkte? Lebt der
Geber nicht von der Liebe, die ihm antwortet? Wird nicht die Annahme des
Geschenkes zum Fest fir den Geber?

So stellt sich die Aufgabe der Einiibung dieser Fihigkeiten: zu schenken und
sich beschenken zu lassen! Bin ich schon ein Mensch, der schenken kann, ohne
heimlich Anspriiche anzumelden; dessen Geschenk keine kalkulierte Konvention
ist, sondern teilgibt am eigenen Leben? — Bin ich schon ein Mensch, der sich
beschenken lassen kann, der sich iiber ein Geschenk vertrauensvoll freuen kann,
und seine Freude weiterschenkt und zuriickgibt an den Geber?

Wozu all diese Fragen? In ihnen wird eine Erfahrung angerufen, die wie eine
Voraussetzung ist zum Verstindnis jenes Satzes des Herrn: Empfanget Heiligen
Geist! Wie sollte einer nicht Angst vor der Gabe des Geistes haben, wenn ihm
schon das Geschenk des Freundes Sorge macht? Wie sollte einer nicht die Gabe
des Geistes fiir iiberflissig halten, wenn er in dem Geschenk eines Menschen nur
eine inhaltsleere Pflichtilbung oder gar nur eine Zumutung sieht oder zu schen
gelehrt wurde? Ist aber deutlich geworden, wie wir vom Geben und Empfangen
leben, dann ist zwar das Geheimnis der Gabe Gottes an uns nicht erklirt — auch
nicht durch Bilder wie Freundschaft und Begegnung —, wohl aber sind die Sinne
geweckt fiir das Kommen des Geistes.

»Am letzten Tag des Festes, dem grofien Festtag, stand Jesus da und
rief: Wenn jemand Durst hat, komme er zu mir, und es trinke, wer an
mich glaubt; wie die Schrift gesagt hat: Stréme lebendigen Wassers
werden aus seinem Inneren flieflen. Das aber sagte er von dem Geist,
den die empfangen sollten, die an ihn glauben; denn noch gab es nicht
den Geist, weil Jesus noch nicht verherrlicht war.“ Joh 7,87-39

»Als Jesus den Essig genommen hatte, sagte er: Es ist vollbracht, neigte
das Haupt und gab den Geist auf. Da es der Tag vor dem Sabbat war,
und die Leiber nicht am Sabbat am Kreuz héiingen bleiben durften — noch
dazu war es ein grofler Sabbattag —, baten die Juden Pilatus, ihnen die
Schenkel zu brechen und sie fortzuschaffen. Da kamen die Soldaten und
brachen dem ersten die Schenkel und dann dem anderen Mitgekreuzig-
ten. Als sie aber zu Jesus kamen und sahen, dafs er schon gestorben war,
brachen sie thm die Schenkel nicht, sondern einer von den Soldaten stiefs
thm mat der Lanze in die Seite, und sogleich trat Blut und Wasser her-

aus.“ Joh 19, 30-34

Es ist im Johannesevangelium nicht ungewGhnlich, dafl Ereignisse aufeinander
bezogen werden — ausdriicklich und mit gewichtiger Betonung des Evangelisten
(vgl. z. B. 12, 32 f; 2, 21 f). Vieles spricht dafiir, dafl auch die beiden angefiihrten
Texte in solcher inneren Zuordnung vom Evangelisten gewollt sind. (Exegetisch
vgl. dazu neuestens: Schnackenburg, Das Johannesevangelium II, S. 211 f.)



Einiibung und Weisung 233

Was unsere Texte miteinander verbindet, ist die Spannung von Verheifung
und Erfiillung, von verheiflener Sendung des Geistes und tatsichlicher Ubergabe
des Geistes. Dafl den Menschen der Heilige Geist verheifien und geschenkt worden
ist, das ist ein konstantes Thema der neutestamentlichen Verkiindigung. Fragen
wir genauer, wer oder was denn dieser Geist ist, dann fallt ins Auge, wie unter-
schiedlich die frithen Zeugen davon sprechen.

Da ist zunichst die Frage nach der Herkunft des Geistes. Es ist der Geist des
Auferstandenen - das ist wiederum gemeinsame Auskunft aller. Auch Lukas weif§
das: Siehe, ich will auf euch herabsenden, was der Vater euch verheiflen hat; und
ihr sollt in der Stadt bleiben, bis ihr mit Kraft aus der Héhe angetan werdet (Lk
24, 48). Die Apostelgeschichte gestaltet die Erfiillung dieser Verheiflung in dem
grofien Bild vom Sturm, der die Jinger erfafit, aus. — Den Geist gibt es erst nach
der Auferstehung. Wie innerlich er aber mit dieser verbunden ist, das wird in der
lukanischen Darstellung nur wenig deutlich.

Johannes spricht hier klarer. Zundchst: Der Geist, der gegeben wird, wird Jesu
Geist sein: aus seinem Inneren wird er fliefen wie lebendiges und lebenspenden-
des Wasser. Aber das wird erst moglich, wenn Jesus verberrlicht sein wird, in
jener ,Stunde” also, die in der johanneischen Darstellung in so eigentiimlichem,
hell-dunklem Licht erscheint: Was soll ich sagen: Vater errette mich vor dieser
Stunde? Aber nein: Deswegen bin ich in diese Stunde gekommen. Vater verberr-
liche deinen Namen! (Jo 12, 27f). In dieser ,Stunde”, die beginnt mit der Ein-
willigung Jesu in den Willen des Vaters und endet mit dem Wort: Es ist voll-
bracht - in dieser Stunde ,iibergibt* Jesus den Geist.

Damit ist seine Herkunft klar: Er stammt aus der Liebe, die diese Welt aufs
Spiel setzt und ihr eben dadurch eine neue, bisher verschlossene Zukunft er6ffnet.
Der Geist, den Jesus gibt, ist der Geist dieser ,Stunde®, von ihr bleibend gepragt:
der Geist des Lebens aus dem Tod, der Geist des Vertrauens dort, wo duflerlich
alles scheitert. Diesen Geist zu empfangen, kann nicht eitel Freude sein. Man kann
ibn nur empfangen, indem man sich auf die ,Stunde” im eigenen Leben gefafit
macht.

Johannes gibt in unseren beiden Texten eine Auskunft nicht nur auf die Frage
nach der Herkunft des Geistes. Er spricht auch davon, wo sich dieser Geist in eigen-
timlicher und greifbarer Gestalt mitteilt. Es heifit: der Soldat stiefl ihm mit der
Lanze in die Seite und sogleich floff Blut und Wasser heraus (19, 34). Die meisten
Ausleger sehen in dieser Angabe den bildhaften Hinweis (wie so oft bei Johannes)
auf die Sakramente der Eucharistie und der Taufe. Damit sind diese Sakramente
in besonderer Weise ausgezeichnet als »Orte« des Geistes, als das Plingstfest in
der Sicht des Johannesevangeliums, das bleibende Pfingstfest der Kirche.

Aber auch dieses Pfingstfest darf die Herkunft des Geistes, den es bekennt, nicht
verleugnen: Er kommt aus einer durchbohrten Seite. Die Sakramente sind recht
verstanden, wenn sie uns deutlich und unitberhdérbar aufmerksam machen auf die
Stunde der Not, in der wir leben, die aber — wenn wir uns ihr nicht entzichen, auch
nicht religids entziehen — zur Stunde der iiberwundenen Not und der beginnenden
Herrlichkeit werden kann. Klaus Grive MSC





