
EINÜBUNG UND WEISUNG 

Lebenspendender Geist. 

•Die Hand des Herrn kam über midi, und im Geiste brachte midi der 
Herr hinaus und setzte midi mitten in der Ebene ab. Diese war voll von 
Totengebein. Er führte midi ringsherum an ihnen vorüber: Sehr viele 
lagen da auf der Fläche der Ebene; sie waren völlig vertrocknet. 

Da sprach er zu mir: Menschensohn, können diese Gebeine lebendig 
werden? Ich sagte: Herr und Gott, du weißt es. 

Da sagte er zu mir: Weissage über diese Gebeine und sprich zu ihnen: 
Ihr vertrockneten Gebeine, hört das Wort des Herrn: So spricht Gott 
der Herr zu diesen Gebeinen: Ich selbst bringe Lebensgeist in euch, 
damit ihr lebendig werdet. Ich spanne Sehnen über euch und umkleide 
euch mit Fleisch; ich überziehe euch mit Haut und gebe euch Lebensgeist, 
damit ihr lebendig werdet. Dann werdet ihr erkennen, daß ich der Herr 
bin. 

Ich weissagte, wie mir befohlen war. Als ich so weissagte, da begann es 
zu rauschen und zu dröhnen. Die Gebeine rückten zusammen, Bein an 
Bein. Ich schaute - da waren Sehnen auf ihnen, und Fleisch wuchs, und 
Haut überzog sie. Aber Lebensgeist war nicht in ihnen. 

Da sprach er zu mir: Weissage dem Geist, weissage, Menschensohn, 
und sprich zum Geist: So spricht Gott der Herr: Von den vier Winden 
komm herbei, Geist! Hauche diese Getöteten an, daß sie lebendig 
werden. 

Ich weissagte, wie er mir befohlen hatte. Da kam der Lebensgeist in 
sie. Sie wurden lebendig und stellten sich auf die Füße, ein sehr, sehr 
großes Heer. 

Er sprach zu mir: Menschensohn, diese Gebeine sind das ganze Haus 
Israel. Sie sagen: Vertrocknet sind unsere Gebeine, untergegangen ist 
unsere Hoffnung, wir sind abgeschnitten. 

Deshalb weissage und sprich zu ihnen: So spricht Gott der Herr: Ich 
öffne eure Gräber, und lasse euch, mein Volk, aus euren Gräbern herauf- 
steigen. Ich bringe euch in das Land Israel. Wenn ich eure Gräber öffne 
und euch, mein Volk, aus euren Gräbern heraufsteigen lasse, dann 
erkennt ihr, daß ich der Herr bin. Ich lege meinen Geist in euch hinein, 
daß ihr lebendig werdet, und setze euch auf euer Land. 

Dann erkennt ihr, daß ich der Herr bin. Ich habe geredet und führe 
es aus - Wort des Herrn." Ezechiel 37,1-14 

Wir kennen die Bilder, in denen die Bibel immer wieder von dem Neuen spricht, 
das Gott schaffen wird: das Bild vom Neuen Exodus (vgl. z. B. Jes 41, 17 ff), das 
Bild vom Neuen Bund (vgl. z. B. Jer 31,31) u. a. 



Einübung und Weisung 230 

Nirgends sonst wird das Bekenntnis zu dem Gott, der Neues macht, in einer 
so grandiosen Radikalität ausgesprochen wie in diesem abgründigen Bild: der 
Vision des Ezechiel von dem Totenfeld, das zum Leben gerufen wird. 

Die Situation, in die hinein das Wort des Propheten ergeht: das Volk im Exil. 
Wie es sich selbst versteht, das sagt Vers 11: Vertrocknet sind unsere Gebeine, 
untergegangen ist unsere Hoffnung, wir sind abgeschnitten. Welches Wort der 
Ermutigung könnte solche Menschen noch erreichen? Welcher Trost käme nicht zu 
spät? 

Das Wort des Propheten ruft ein Äußerstes an: aus Tod wird Leben erstehen! 
Wahrscheinlich nehmen wir das Bild trotz seiner bizarren und grotesken Gestalt 
zu leicht hin - zu leicht, um das Ausmaß des Glaubens zu ahnen, das in ihm Aus- 
druck gefunden hat. Unsere religiöse Sprache hat sich nicht selten gewöhnt an die 
Vorstellung vom Leben über den irdischen Tod hinaus. Israel war daran nicht 
gewöhnt. Daher die Frage: Können diese Gebeine lebendig werden? (V. 3) Die 
Antwort führt zur Mitte des ganzen Bildes. Sie ist nicht: Aus Tod entsteht Leben - 
in einem wie immer vorgestellten notwendigen Gang der Dinge. Sie heißt: Herr 
und Gott - du weißt es! 

Darum geht es; um dieses Bekenntnis zu Gott, •der lebendig macht die Toten 
und der, was nicht ist, ins Sein ruft" (Rom 4, 17). Nichts ist mehr da, was von sich 
aus die Tat Gottes begründen, wahrscheinlich machen könnte. Nicht einmal das 
Bild, das benutzt wird, ist von sich aus einsichtig; denn Israel hatte zu dieser Zeit 
noch keine klare Hoffnung auf ein neu geschenktes Leben nach dem Tod in der 
Herrlichkeit Gottes. (Und es geht dem Propheten an dieser Stelle auch keineswegs 
um die Verkündigung eines Lebens nach dem Tod, sondern im Bild der Toten- 
erweckung wird die Rettung des jetzt lebenden, aber verzweifelten Israel aus- 
gesprochen: Diese Gebeine sind das ganze Haus Israel, V. 11.) Verhalten und 
scheu steht hier ein Mensch angesichts des triumphierenden Todes und glaubt in 
das Geheimnis Gottes und seiner unbegreiflichen Macht hinein: Herr und Gott - 
du weißt es! 

Ist es nicht verwunderlich, wie einfach die Bibel diese äußersten Dinge des 
Lebens sagt: nicht in der Sprache esoterischer Kreise, sondern in Bildern ursprüng- 
lichster Kraft und allgemeinster Erfahrung. •Gibt es sonst noch irgendwo die 
längst geschehene Geschichte eines kleinen Volks auf entferntem Boden, die nur 
aufgeschrieben zu werden brauchte, um auch nach Form, nicht nur nach Inhalt ein 
Buch von solcher Ubiquität zu werden?" (E. Bloch) - Könnte so nicht auch •meine 
Sache" zu Wort kommen? 

Als Christen bekennen wir - in einer Haltung, die der des Propheten nicht 
unähnlich sein kann -, daß der Geist des Lebens ausgegossen ist über das Feld des 
Todes unserer Welt - endgültig und unverlierbar. Aber wir dürfen dieses 
Bekenntnis nicht zu laut vor uns hertragen; wirklich begriffen haben wir es wohl 
nur, wenn wir aus solcher Erfahrung kommen wie der Prophet. 

Solche Erfahrung gibt es in unserem Leben - sofern wir ihr nicht weglaufen 
oder sie totschweigen. Sie begegnet in der Gestalt immer wieder entgleitender 
Hoffnungen, zerrinnender Pläne. Sie begegnet uns in der Not nicht gelingender 



Einübung und Weisung 231 

oder ständig gefährdeter menschlicher Gemeinschaft, im Erschrecken über die 
•hergestellte Dummheit" (Mitscherlich), die die Menschen untereinander verfein- 
det und den Willen zum Widerstand schwächt. 

Man kann dann in panischem Schrecken irre werden am Leben und seiner 
Hoffnung: Vertrocknet sind unsere Gebeine, untergegangen ist unsere Hoff- 
nung ... - und nichts mehr tun. 

Man kann aber auch dieses verfallende Leben dem Geist Gottes entgegen- 
halten in der störrischen Hoffnung, daß er immer schon weht: Herr und Gott - du 
weißt es! - und tun, was der Alltag fordert. 

•Empfanget Heiligen Geist!" (Joh 20,22) 

Das ist nicht irgendein Wort der Schrift. Es ist das Wort des auferstandenen 
Herrn, mit dem er seine Verheißung einlöst: Auf meine Bitte wird euch der Vater 
einen anderen zum Anwalt geben, der für immer bei euch bleiben soll, den Geist 
der Wahrheit... (Jo 14, 16 f). 

Es ist hier vom Empfangen die Rede und also auch vom Geben. Sind das ganz 
selbstverständliche Dinge? Fällt uns da nicht schon im Alltag manches schwer, so 
daß vielleicht erst gar nicht in den Blick kommt, was die Sprache der Schrift mit 
diesen gewöhnlichen Worten meint? 

Das erste, auf das wir stoßen: Es fällt nicht leicht, sich beschenken zu lassen. 
Und das ist berechtigt - überall dort nämlich, wo das Lebensnotwendige erbettelt 
werden muß, wo das Geschenk zur stummen oder lauten Beleidigung wird, wo es 
Erniedrigung zur Ohnmacht oder zur Passivität bedeutet und bewirkt. Mancher, 
der zu solchem gezwungen wurde, kennt nur noch den Wunsch, unabhängig zu 
sein oder zu werden; denn er hat die tiefste Entwürdigung erlebt. 

Aber ist Beschenktwerden nicht anders möglich? Gibt es nicht Geschenke - vor 
allem solche, in die wir durch Arbeit und Mühe selbst eingegangen sind -, die 
nicht erniedrigen, bei denen wir nicht fragen können, wie teuer war das und wie 
muß ich das wiedergutmachen? Gibt es nicht das Geschenk des Freundes, bei dem 
solche Frage sinnlos geworden ist; das Geschenk, in dem nur die Freude über die 
Freundschaft zu Wort kommt oder in eine Geste eingeht - ohne alle Nebenabsich- 
ten? 

Wird dann nicht Empfangen zu einer Freude, zu einem Fest für den Beschenk- 
ten, zu dem Glück, geliebt zu sein? Und wird dann nicht alle Sprödigkeit und 
aller Drang nach Unabhängigkeit zur bösen Autarkie, die sich in sich selbst ver- 
schließt; die im Grunde sündigt gegen sich selbst, da wir doch nur in einem 
radikalen Selbstbetrug uns vormachen können, wir bedürften nicht des Geschenks 
der anderen? 

Auch das Geben fällt uns schwer. Und auch das kann berechtigt sein: dort, wo 
rücksichtsloses Fordern das Geben erzwingt oder einmal erzwungen hat, so daß 
die Freiheit und Freude des Gebens nicht erkennbar werden. Es kann die Sorge 
bedrücken, den, dem ich schenke, hörig zu machen, weil er selbst das Geschenk 
falsch versteht oder weil das eigene Schenken nicht rein ist und frei von Hinter- 
gedanken. 



Einübung und Weisung 232 

Aber muß das so sein? Wie ist es da, wo Menschen beginnen, sich frei gegen- 
überzustehen - nicht auf der Lauer voreinander, sondern staunend und voller 
Verwunderung? Ist da der Geber wirklich größer als der Beschenkte? Lebt der 
Geber nicht von der Liebe, die ihm antwortet? Wird nicht die Annahme des 
Geschenkes zum Fest für den Geber? 

So stellt sich die Aufgabe der Einübung dieser Fähigkeiten: zu schenken und 
sich beschenken zu lassen! Bin ich schon ein Mensch, der schenken kann, ohne 
heimlich Ansprüche anzumelden; dessen Geschenk keine kalkulierte Konvention 
ist, sondern teilgibt am eigenen Leben? - Bin ich schon ein Mensch, der sich 
beschenken lassen kann, der sich über ein Geschenk vertrauensvoll freuen kann, 
und seine Freude weiterschenkt und zurückgibt an den Geber? 

Wozu all diese Fragen? In ihnen wird eine Erfahrung angerufen, die wie eine 
Voraussetzung ist zum Verständnis jenes Satzes des Herrn: Empfanget Heiligen 
Geist! Wie sollte einer nicht Angst vor der Gabe des Geistes haben, wenn ihm 
schon das Geschenk des Freundes Sorge macht? Wie sollte einer nicht die Gabe 
des Geistes für überflüssig halten, wenn er in dem Geschenk eines Menschen nur 
eine inhaltsleere Pflichtübung oder gar nur eine Zumutung sieht oder zu sehen 
gelehrt wurde? Ist aber deutlich geworden, wie wir vom Geben und Empfangen 
leben, dann ist zwar das Geheimnis der Gabe Gottes an uns nicht erklärt - auch 
nicht durch Bilder wie Freundschaft und Begegnung -, wohl aber sind die Sinne 
geweckt für das Kommen des Geistes. 

•Am letzten Tag des Festes, dem großen Festtag, stand Jesus da und 
rief: Wenn jemand Durst hat, komme er zu mir, und es trinke, wer an 
midi glaubt; wie die Schrift gesagt hat: Ströme lebendigen Wassers 
werden aus seinem Inneren fließen. Das aber sagte er von dem Geist, 
den die empfangen sollten, die an ihn glauben; denn noch gab es nicht 
den Geist, weil Jesus noch nicht verherrlicht war." Joh 7, 37-39 

•Als Jesus den Essig genommen hatte, sagte er: Es ist vollbracht, neigte 
das Haupt und gab den Geist auf. Da es der Tag vor dem Sabbat war, 
und die Leiber nicht am Sabbat am Kreuz hängen bleiben durften - noch 
dazu war es ein großer Sabbattag -, baten die Juden Pilatus, ihnen die 
Schenkel zu brechen und sie fortzuschaffen. Da kamen die Soldaten und 
brachen dem ersten die Schenkel und dann dem anderen Mitgekreuzig- 
ten. Als sie aber zu Jesus kamen und sahen, daß er schon gestorben war, 
brachen sie ihm die Schenkel nicht, sondern einer von den Soldaten stieß 
ihm mit der Lanze in die Seite, und sogleich trat Blut und Wasser her- 
aus." Joh 19, 30-34 

Es ist im Johannesevangelium nicht ungewöhnlich, daß Ereignisse aufeinander 
bezogen werden - ausdrücklich und mit gewichtiger Betonung des Evangelisten 
(vgl. z. B. 12, 32 f; 2, 21 f). Vieles spricht dafür, daß auch die beiden angeführten 
Texte in solcher inneren Zuordnung vom Evangelisten gewollt sind. (Exegetisch 
vgl. dazu neuestens: Schnackenburg, Das Johannesevangelium II, S. 211 f.) 



Einübung und Weisung 233 

Was unsere Texte miteinander verbindet, ist die Spannung von Verheißung 
und Erfüllung, von verheißener Sendung des Geistes und tatsächlicher Übergabe 
des Geistes. Daß den Menschen der Heilige Geist verheißen und geschenkt worden 
ist, das ist ein konstantes Thema der neutestamentlichen Verkündigung. Fragen 
wir genauer, wer oder was denn dieser Geist ist, dann fällt ins Auge, wie unter- 
schiedlich die frühen Zeugen davon sprechen. 

Da ist zunächst die Frage nach der Herkunft des Geistes. Es ist der Geist des 
Auferstandenen - das ist wiederum gemeinsame Auskunft aller. Auch Lukas weiß 
das: Siehe, ich will auf euch herabsenden, was der Vater euch verheißen hat; und 
ihr sollt in der Stadt bleiben, bis ihr mit Kraft aus der Höhe angetan werdet (Lk 
24,48). Die Apostelgeschichte gestaltet die Erfüllung dieser Verheißung in dem 
großen Bild vom Sturm, der die Jünger erfaßt, aus. - Den Geist gibt es erst nach 
der Auferstehung. Wie innerlich er aber mit dieser verbunden ist, das wird in der 
lukanischen Darstellung nur wenig deutlich. 

Johannes spricht hier klarer. Zunächst: Der Geist, der gegeben wird, wird Jesu 
Geist sein: aus seinem Inneren wird er fließen wie lebendiges und lebenspenden- 
des Wasser. Aber das wird erst möglich, wenn Jesus verherrlicht sein wird, in 
jener •Stunde" also, die in der johanneischen Darstellung in so eigentümlichem, 
hell-dunklem Licht erscheint: Was soll ich sagen: Vater errette mich vor dieser 
Stunde? Aber nein: Deswegen bin ich in diese Stunde gekommen. Vater verherr- 
liche deinen Namen! (Jo 12, 27 f). In dieser •Stunde", die beginnt mit der Ein- 
willigung Jesu in den Willen des Vaters und endet mit dem Wort: Es ist voll- 
bracht - in dieser Stunde •übergibt" Jesus den Geist. 

Damit ist seine Herkunft klar: Er stammt aus der Liebe, die diese Welt aufs 
Spiel setzt und ihr eben dadurch eine neue, bisher verschlossene Zukunft eröffnet. 
Der Geist, den Jesus gibt, ist der Geist dieser •Stunde", von ihr bleibend geprägt: 
der Geist des Lebens aus dem Tod, der Geist des Vertrauens dort, wo äußerlich 
alles scheitert. Diesen Geist zu empfangen, kann nicht eitel Freude sein. Man kann 
ihn nur empfangen, indem man sich auf die •Stunde" im eigenen Leben gefaßt 
macht. 

Johannes gibt in unseren beiden Texten eine Auskunft nicht nur auf die Frage 
nach der Herkunft des Geistes. Er spricht auch davon, wo sich dieser Geist in eigen- 
tümlicher und greifbarer Gestalt mitteilt. Es heißt: der Soldat stieß ihm mit der 
Lanze in die Seite und sogleich floß Blut und Wasser heraus (19, 34). Die meisten 
Ausleger sehen in dieser Angabe den bildhaften Hinweis (wie so oft bei Johannes) 
auf die Sakramente der Eucharistie und der Taufe. Damit sind diese Sakramente 
in besonderer Weise ausgezeichnet als »Orte« des Geistes, als das Pfingstfest in 
der Sicht des Johannesevangeliums, das bleibende Pfingstfest der Kirche. 

Aber auch dieses Pfingstfest darf die Herkunft des Geistes, den es bekennt, nicht 
verleugnen: Er kommt aus einer durchbohrten Seite. Die Sakramente sind recht 
verstanden, wenn sie uns deutlich und unüberhörbar aufmerksam machen auf die 
Stunde der Not, in der wir leben, die aber - wenn wir uns ihr nicht entziehen, auch 
nicht religiös entziehen - zur Stunde der überwundenen Not und der beginnenden 
Herrlichkeit werden kann. Klaus Grave MSC 




