Mysterium - Mystik - Charismatik

Heribert Miithlen, Paderborn

Das folgende Referat wurde gehalten auf einer vom rémischen
Sekretariat fiir die Einheit der Christen mitgetragenen Arbeits-
tagung zwischen Vertretern der rémisch-katholischen Kirche und
Vertretern der Pfingstkirchen. Im vorigen Jahr fand in Horgen bei
Ziirich die erste von fiinf geplanten Zusammenkiinflen statt. Auf
ihr ging es im Wesentlichen um das Verhéltnis zwischen Wassertaufe
und ,Taufe mit dem Heiligen Geiste“. Die diesjihrige Zusammen-
kunfl hatte sich unter anderem auch zum Ziel gesetzt, nach der
geschichtlichen Verwurzelung der Pfingstkirchen in den traditionel-
len GrofSkirchen 2u fragen. Das vorliegende Referat versucht, den
historischen Befund zu reflektieren. Es ist zu Beginn geringfiigig
erweitert, um die deutschen Leser kurz einzufiihren. (V gl. den ersten
Bericht in dieser Zeitschrift 43 [1970] 369-387: ].Sudbrack, Streif-
lichter des nordamerikanischen Christentums.)

Anfang Juni 1973 fand in der katholischen Universitit Notre Dame, USA,
ein Treffen der iiber 1200 katholischen Gebetsgruppen statt. In einem
groflen Fuflballstadion versammelten sich 25000 Mitglieder. In das Sta-
dion zogen 600 Priester ein, acht katholische Bischofe und ein Kardinal.
Begonnen hatte diese katholische charismatische Bewegung im Jahre 1967
in einer kleinen Gebetsgruppe in der Duquesne University, und in dem-
selben Jahr versammelten sich etwa 90 Mitglieder zu einem Jahrestreffen.
Die Zahl derer, die an dem Treffen in Notre Dame teilnahmen, verdop-
pelte sich von Jahr zu Jahr, und es ist zu erwarten, dafl das Stadion fiir das
Treffen im Jahre 1974 nicht mehr ausreicht. Die amerikanischen Bischofe,
die fiir ein zuriickhaltendes und fast juridisches Denken bekannt sind,
haben ein sehr positives Gutachten zu dieser Laienbewegung abgegeben.
Einige Bischéfe und viele katholische Priester sind aktive Mitglieder in
diesen Gebetsgruppen, die im iibrigen keineswegs konfessionell gebunden
sind. Der Ausdruck ,Bewegung* ist eigentlich falsch, da hier nichts gemacht,
nichts organisiert werden kann. Ihr Tiefgang ist weitaus grofler als der-
jenige der liturgischen Bewegung, der Jugendbewegung: In ihr brechen
in einer sakularisierten Umwelt die missionarischen Kréfte der Urkirche
in einer noch vor wenigen Jahren ungeahnten Weise wieder auf: Die
Charismen der ermahnenden, aufbauenden, trostenden Prophetie, der
Heilung, der Sprachengabe usw. werden in freier, spontaner Weise leben-



Heribert Miihlen 248

dig. Sie verstehen sich als Dienst am Glauben der Mitchristen, haben einen
betont missionarischen Elan: Der pfingstliche Lebensgrund der Kirche
wird wieder sichtbar. Die Urkirche kann durchaus als eine vom Pfingstfest
ausgehende, missionarische ,Bewegung“ verstanden werden, aus der dann
die groflen kirchlichen Systeme erwachsen sind. Am Ende einer Epoche der
Kirchengeschichte und am Beginn einer neuen Epoche werden diese Ur-
krafte wieder lebendig. Dieser charismatische Aufbruch ist — wie Kardinal
Suenens gesagt hat — eine der grofiten Hoffnungen der Kirche.

Die charismatische Erneuerung ist in Deutschland noch weniger bekannt,
sie beginnt aber auch hier zu wachsen. Wir kénnen Arbeitsweise und Spiri-
tualitit der Gebetsgruppen hier nicht im einzelnen darstellen. Es sei nur
angemerkt — um von vorneherein Mifiverstindnisse auszuschalten — dafl
die Gebetstreffen nichts mit Ekstase, Enthusiasmus und dhnlichem zu tun
haben, sondern ein ganz schlichter Dienst am Glauben der anderen sind
durch die Bezeugung des eigenen Glaubens oder auch Unglaubens, durch
Lobpreis Gottes und helfendes Gebet fiireinander. Im Mittelpunkt der Ge-
betstreffen katholischer Gruppen steht meistens die Feier der Eucharistie.
Hochbedeutsam ist, dafl diese charismatische Erneuerung alle traditionel-
len Grofikirchen erfafit hat. Man muf} unterscheiden zwischen den sog.
~klassischen“ Pfingstkirchen, die zu Beginn unseres Jahrhunderts in den
USA aus methodistischen und baptistischen Traditionen entstanden sind,
und den sog. Neo-Pentecostals, die in ihren jeweiligen traditionellen
Kirchen verbleiben und versuchen, sie von innen her zu erneuern. Bei dem
erwihnten Dialog in Rom waren nicht nur Vertreter der freien Pfingst-
kirchen anwesend, sondern auch ein angelikanischer, ein lutherischer, ein
orthodoxer, ein presbyterianischer und katholische Vertreter. Die Gebets-
zusammenkunft der Teilnehmer an diesem Dialog machte ein solches Mafl
von pneumatischer Gemeinsamkeit offenbar, dafl sich hier die Moglichkeit
des Beginns einer gemeinsamen Tradition abzeichnet, der in ungeahnter
Weise die Moglichkeit einer Einigung der getrennten Kirchen erkennen
1a8t. Ein beispielloser Rezeptionsvorgang hat begonnen!

Aus ihm entsteht nun die Frage, in welchem Verhiltnis die Spiritualitit
der zu Beginn unseres Jahrhunderts entstandenen freien Pfingstkirchen zu
jener der traditionellen Grofikirchen steht. Die Theologen der freien
Pfingstkirchen sind der Meinung, dafl die in ihnen gelebte Spiritualitat
weniger in den traditionellen reformatorischen Groflkirchen verwurzelt
ist, als vielmehr in der mystischen Tradition der katholischen und ortho-
doxen Kirche. Wie kommt es zu dieser zunéchst iiberraschenden Auffas-
sung? Eine Antwort gibt ein Blick auf die reformatorische Theologie in der
ersten Hilfte unseres Jahrhunderts. Unter dem Einfluf} der dialektischen
Theologie verstand man unter ,Mystik“ weitgehend eine Aufhebung des



Mysterium — Mystik — Charismatik 249

Gegensatzes zwischen Gott und Mensch, zwischen Schopfer und Geschdpf,
einen Versudch, sich des Géttlichen zu bemichtigen und sich selbst anstelle
Gottes zu setzen. Demgegeniiber betont die dialektische Theologie eine
radikale Beziehungslosigkeit zwischen Gott und Mensch oder anders
gesagt: Die einzige Beziehung zwischen Gott und Geschdpf ist die des
absoluten Nein. Von daher ist Gott primir der Gott iiber uns, der uns durch
sein Wort rechtfertigt, aber nicht der Gott in uns. Diese Position wird vor
allem von Karl Barth, dann aber auch von F.Gogarten, E.Brunner,
W. Elert u. a. eingenommen. So sagt z. B. E. Brunner, das Wort verlange
die Beugung unter die Erkenntnis der Schuld. Diese aber habe zur Folge,
dafl der Mensch alles Streben nach Direktheit und Unmittelbarkeit im
Verhiltnis zu Gott aufgeben miisse: Entweder die Mystik oder das Wort!
Die frithe dialektische Theologie wendet sich mit Nachdruck gegen jeg-
liches Erleben, gegen jegliche Intensitit des Gefiihls und stellt diesem
allem das Paradox des Glaubens gegeniiber!.

Es ist jedoch zu bemerken, daf sich die frithe dialektische Theologie
unter anderem auch gegen die Erlebnistheologie Schleiermachers wendet,
sich scharf gegen pietistische Strémungen absetzt und so ,Mystik® mit der
,Irrationalitit des Gefiihls“ identifiziert. Wir brauchen hier nicht genauer
nach dem Verhiltnis von Pietismus und Spiritualitit der Pfingstkirchen zu
fragen. Der Pietismus versteht sich als Erweckung des Einzelmenschen
in seinem Verhiltnis zu Gott, versucht das Streben nach Selbstheiligung
zu fordern und eréffnet dabei gleichzeitig dem Gefiihl einen breiten
Raum. Er leitete auf diese Weise den Durchbruch des neuzeitlichen Indi-
vidualismus und der Innerlichkeit (Romantik!) ein. Die Pfingstkirchen und
auch die charismatische Erneuerung in den traditionellen Groflkirchen
konnen hier kaum Wurzeln oder Parallelen sehen, denn in ihnen geht
es ja gerade nicht primdr um das einzelne religidse Subjekt, sondern um
den Dienst am Glauben der anderen, wiewohl natiirlich fiir viele der Ein-
tritt in diese neue Dimension den Charakter einer , Bekehrung® hat. (Es ist
jedoch zu beachten, dafl die ,Taufe mit dem Heiligen Geist um so inten-
siver erfahren wird, je weniger der Betreffende vorher ein lebendiges
Verhiltnis zu Jesus und Gott hatte.) Diese ,Bekehrung®, die von dem
Geschehen in der Wassertaufe deutlich unterschieden wird, ist immer
zugleich verbunden mit der Ausiibung charismatischer Gaben, die ja gerade
nicht im Hinblick auf das je eigene Heil, sondern im Hinblick auf den
Glauben der anderen verlichen werden. Jedenfalls ist es eine geschichtliche
Tatsache, dafl der Aufbruch der charismatischen Erneuerung in den

1 Vgl. Fritz Dieter Maafl, Mystik im Gesprich, Wiirzburg 1972, 185-208.



Heribert Miihlen 250

Pfingstkirchen zu Beginn unseres Jahrhunderts von den reformatorischen
Kirchen kaum zureichend gewiirdigt und in sie hinein integriert wurde.

So ist es verstindlich, dafl die Theologen der freien Pfingstkirchen die
mystische Tradition der katholischen Kirche durchforscht haben, um sich
iiber ihre eigene geschichtliche Verwurzelung klarzuwerden. Ein eingehen-
des Studium der einschlédgigen Literatur hat jedoch ergeben, dafl der fiir
die Pfingstkirchen zentrale Begriff ,Taufe im Heiligen Geiste“ in dieser
Tradition kaum vorkommt und dafl auch bestimmte Charismen, auf die sie
grofien Wert legen, so etwa die Glossolalie (Zungenrede), von den grofien
Heiligen der katholischen Kirche nicht berichtet werden oder nur andeu-
tungsweise. Andererseits sind mystische Phdnomene, wie Stigma, Fortfall
der Leichenfiule usw. bei Mitgliedern der charismatischen Erneuerungs-
bewegung nicht beobachtet worden. Das einzige gemeinsame Phinomen
ist vielleicht die auBergewdhnliche, wunderbare Heilung kérperlicher oder
seelischer Leiden, die ja auch heute noch in Lourdes und anderswo beob-
achtet wird. Von daher scheint es zunichst schwierig zu sein, nach Paral-
lelen oder Wurzeln der neueren charismatischen Bewegung in der katho-
lischen Tradition zu fragen.

Im folgenden sei jedoch gezeigt, dafl uns die klassische Gnadentheologie
einen wichtigen Hinweis gibt. In ihr wird unterschieden zwischen der
heilig-machenden Gnade (gratia sanctificans) und der konsekratorischen
Gnade (gratia gratis data), die im Neuen Testament auch , Dienst“ genannt
wird. In der traditionellen Mystik zeigt sich eine Privalenz der Erfahrung
der heilig-machenden Gnade, der je eigenen, personlichen Heiligung,
wiéhrend sich in der Charismatik die Gnidigkeit Gottes als sein missiona-
rischer Heilswillen zeigt. Nattrlich konnen beide Erfahrungsweisen der
einen Gnadigkeit Gottes nicht getrennt werden, durchdringen und bedin-
gen sich gegenseitig, haben aber doch eine je andere, unterschiedliche
Struktur. Wir werden deshalb in einem ersten Abschnitt zu zeigen ver-
suchen, dafl beide Erfahrungsweisen das eine Geheimnis der einen Gni-
digkeit Gottes offenbaren. Dieser Ansatz ist um so mehr berechtigt, als sich
das Wort ,Mystik“ aus dem lateinischen Adjektiv ,mysticus“ bzw. dem
griechischen ,mystikos“, das heifit ,zur Geheimlehre gehérend, geheim,
geheimnisvoll“ entwickelt hat. ,Mystikos* wiederum ist abgeleitet von
dem Substantiv ,mysterion“, das heifit Geheimlehre, Geheimnis, so dafl
aufgrund dieser gemeinsamen sprachlichen Herkunft Mystik und Myste-
rium in engstem Zusammenhang stehen. Dieser von uns gewihlte Ansatz
empfiehlt sich auch deshalb, weil man keine allgemein anerkannte Defini-
tion von ,Mystik“ angeben kann. Es herrscht wohl Ubereinkunft dariiber,
dafl sich in der mystischen Erfahrung eine Unmittelbarkeit des Verhalt-



Mysterium — Mystik — Charismatik 251

nisses zu Gott oder das Einswerden mit ihm ereignet, die die gewohnlichen
Zeichen und Vermittlungen iibersteigt bzw. verinnerlicht und intensiviert.

Wenn Mystik aber eine bestimmte Intensitat der Erfahrung des Myste-
riums Gottes ist, dann ist sie jedem Christen von Gott her angeboten, dann
muf jeder Christ sich fiir diese Erfahrung offenhalten. Sie hat dann zwei
nicht ohne weiteres identische Sinnrichtungen: Die Erfahrung des je eige-
nen, personlichen Heils, des Beginns der je eigenen Auferstehung, und die
Sinnrichtung von Gott her auf die Mitmenschen hin, in welcher es nicht
primir um das je eigene Heil, sondern um das Heil der anderen geht. Der
ersteren Sinnrichtung entspricht das, was man in der Tradition gemeinhin
»Mystik“ nennt, wihrend die zweite Sinnrichtung mit ,Charismatik® oder
auch ,prophetischer Mystik“ umschrieben werden kann. Es wird sich zei-
gen, daf} beide Erfahrungen sich gegenseitig bedingen und hervorbringen,
wenn sie auch in der Erfahrungsstruktur keineswegs identisch sind.

Das bleibende Geheimnis Gottes als die Grunddimension
des christlichen Lebens

Die biblische Offenbarungsreligion ist dadurch gekennzeichnet, dafl Gott
sich dem Menschen in seinem Wort selbst mitteilt, dafl er nicht nur etwas
uber sich offenbart, sondern eben sich selbst und dafl sowohl die Art und
Weise als auch der Inhalt dieser Selbstoffenbarung Gottes anziehend — sich
entziehend und bleibend verborgen bleiben. Wir brauchen hier nur auf die
berithmte Stelle Ex 33, 18-34, 8 hinzuweisen: Die ,Herrlichkeit® Gottes
kann niemand direkt schauen, sondern nur im Vorubergang und dann auch
nur von der ,Riickseite“. Gott hat keine Stimme und keine Gestalt (Jo
5,37), niemand hat ihn je geschaut (1 Jo 4, 12), er bleibt im unzuginglichen
Licht (1 Tim 6, 16). Das heifit keineswegs, dafl wir iiberhaupt keinen
Zugang zu ihm haben, sondern daf} er sich uns offenbart als der je groflere,
unermefliche, als ein solcher, der gerade in seiner Selbstoffenbarung sein
Geheimnis als bleibendes Geheimnis enthiillt. Mysterium ist keineswegs
ein Rétsel, das bei entsprechender Anstrengung aufgelost werden kann,
sondern es wird um so geheimnisvoller, je mehr es sich als es selbst zeigt
und je mehr wir versuchen, uns ihm zu ndhern. Dieser Aspekt ist im Ephe-
serbrief breit entfaltet: Durch die apostolische Predigt wird enthiillt, wie
jenes Geheimnis zur Durchfithrung kommt, das von Ewigkeit her in Gott,
dem Schépfer des Alls, verborgen war (3, 9). Schon vor Beginn der Welt
sind wir mit allem Segen seines Geistes gesegnet, vorherbestimmt, zum
Lobe seiner herrlichen Gnade zu leben (1, 3-6). Das Wort der Verkiindi-
gung und die Erfahrung des in ihm enthiillten Geheimnisses Gottes gehd-
ren also unzertrennlich zusammen. Wichtig ist weiterhin, daff das Geheim-



Heribert Miihlen 252

nis Gottes sich in der Geschichte, d. h. in der Welt ereignet, in ihr offenbar
wird und nicht in radikaler Jenseitigkeit und Transzendenz in einem sog.
mystischen Aufstieg allererst erreicht werden muf.

Jesus selbst, in dem die ganze Fiille des gottlichen Lebens leibhaftig
anwesend ist, ist das Geheimnis Gottes (Kol 2,2.9; 1,25-27). Dieses ist
deshalb keineswegs eine vor Unreifen geheimzuhaltende Mysterienlehre,
es wird nicht nur eingeweihten Pneumatikern mitgeteilt, sondern bleibt
gebunden an die Verkiindigung des Kreuzes (1 Kor 1,23). Das Kreuz ist
die eigentliche ,Durchfithrung® des gottlichen Geheimnisses, denn in ihm
sind Juden und Heiden, d. h. alle Menschen, zu dem einen neuen Menschen
umgeschaffen (Eph 2, 15 f). Paulus betont eins jedoch mit besonderer Her-
vorhebung: Zugang zu diesem Geheimnis hat der Mensch nicht von sich
selbst her, sondern nur und allein in dem Geist Gottes, der allein die Tie-
fen Gottes erforscht (1 Kor 2, 10{). Da aber Gott jedem Menschen diesen
Geist der Wahrheit und Erkenntnis gegeben hat, ist jeder ein ,Geistlicher“
(V. 16). Aufgrund dieser Einwohnung des Geistes ist jeder Christ ein
»Heiliger und nicht etwa nur derjenige, dem Gott die Kraft zu heroischen
Tugenden verleiht.

Fiir unsere Fragestellung ist nun folgendes besonders wichtig: Das schon
vor Beginn der Welt in Gott verborgene Geheimnis hat zwei Aspekte:
Jeder einzelne Mensch ist von Gott erwéhlt, heilig vor Gott zu leben (Eph
1,4), jeder einzelne hat das Siegel des Heiligen Geistes empfangen, und
in jedem ecinzelnen beginnen so bereits Auferstehung und Verherr-
lichung. Es geht hier um das je eigene Heil vor Gott und in Gott, wie es
sich in der Auferstehung an jedem einzelnen offenbaren wird. Die Auf-
erstehung geschieht so sehr an jedem einzelnen, dafl diese Gnade keiner
an meiner Stelle empfangen kann. Hier ist jeder unvertretbar und in ein-
maliger Beziehung vor Gott. Diesen Aspekt des Geheimnisses der gott-
lichen Gnade nennt man auch heilig-machende Gnade: ,Heiligkeit* ist
hier der Beginn des je personlichen, ewigen Lebens. Wir brauchen nicht
hervorzuheben, dafl in der Bibel kein religioser Subjektivismus angezielt
ist, keine Isolation der einzelnen Berufenen voneinander, denn ,wir alle®
sind ja zu dieser Herrlichkeit berufen, also in Gemeinschaft miteinander.
Audh ist jener Geist, der Jesus von den Toten auferweckt hat, ein und der-
selbe in uns allen (vgl. R6m 8, 11). Im 1 Kor 15, 51 bezeichnet Paulus in
diesem Sinne die Auferstehung ausdriicklich als ,Geheimnis“, und er meint
damit durchaus ein jeden einzelnen in seiner unvertauschbaren Leibhaftig-
keit betreffendes Ereignis. Die Sinnrichtung dieses Geheimnisses ist das
durch den einen Heiligen Geist vermittelte Verhaltnis des Menschen, des
einzelnen, zu Gott.



Mysterium — Mystik — Charismatik 253

In einer dazu gegenliufigen Sinnrichtung erscheint das Mysterium Got-
tes, insofern es durch Menschen anderen verkiindet wird. Paulus bezeich-
net sich selbst und seine Mitarbeiter als , Verwalter der Geheimnisse Got-
tes“ (1 Kor 4, 1). Damit ist gemeint, dafl das in Gott verborgene Geheimnis
durch die apostolische Verkiindigung bzw. durch die Kirche als Geheimnis
offenbar werden soll (Eph 3, 5. 10). Die verkiindigende Kirche ist Durch-
gang jener Selbstoffenbarung Gottes von Gott her auf die Menschen zu.
Paulus bezeichnet diesen seinen Auftrag als ,,oikonomia“, als Dienst-Amt
(Eph 8, 2). Wenn auch Apostel und Propheten eine sie ,von der iibrigen
Gemeinde unterscheidende geistliche Einsicht in das Christusgeheimnis®
haben?, so sind doch alle Christen dazu berufen, die vielfdltige Gnade
Gottes zu ,verwalten“, jeder mit der Gabe, die er empfangen hat (1 Petr
4, 10). Die Charismen sind von daher Dienste, in denen nicht zunédchst dem
einzelnen Christen selbst, sondern den Mitchristen das vielféltige Geheim-
nis Gottes offenbar werden solle. Die Charismen werden 1 Kor 12, 7 als
,Offenbarwerden des Geistes bezeichnet, und zwar zum allgemeinen Be-
sten, zum Aufbau der Gemeinde. Die Charismen haben von daher einen
betont sozialen, auf die Kirche hin orientierten Aspekt und sind nicht pri-
mir gegeben zur personlichen Heiligung. Paulus sagt sogar an einer Stelle,
der Inhalt glossolalischer (Zungen-)Rede seien ,Mysterien® (1 Kor 14, 2).
Wie sehr aber diese Mysterien auf die Mitchristen hingeordnet sind und im
Hinblick auf sie ausgesprochen werden, zeigt sich daran, daf sie interpre-
tiert werden miissen. Paulus lehnt es ab, dafl jemand die Glossolalie (Zun-
genrede) als Auferbauung seiner selbst ansieht. Zum mindesten soll er es
fiir sich selbst, d.h. privat vor Gott tun, wenn kein Interpret anwesend ist
(1 Kor 14, 28). Wer dagegen prophetisch redet, baut die Gemeinde auf
(V. 4) und dies ist wesentlicher Aspekt und Kriterium fiir die Echtheit der
Charismen. Paulus verlangt von den Korinthern keineswegs, dafl sie zu-
nichst ein heroisches Tugendleben im Sinne der mystischen Tradition fith-
ren miissen, bevor sie zu diesem Dienst-Amt an den anderen befdhigt
sind. Natiirlich ist die personliche Heiligkeit und Untadeligkeit nicht ohne
Einfluf auf die Wirksamkeit des jeweiligen Charisma, aber Gott setzt sei-
nen Heilswillen auch gegen die mdgliche Stindigkeit derer durch, die er zu
Verwaltern seiner vielfaltigen Gnade berufen hat. Dieser Aspekt entlastet
die charismatische Erneuerung von unerfiillbaren Forderungen und ver-
hindert eine falsche Esoterik.

2 Bornkamm, Kittel, Theologisches Wérterbuch zum Neuen Testament, Bd. 1V, 827, 38 f.



Heribert Miihlen 254

Mysterium und Mystik

Bekanntlich 148t sich fiir das, was man ,Mystik“ nennt, keine allgemein
anerkannte Definition angeben. Mystik ist ein sehr komplexes Phinomen,
kann nur an den Mystikern selbst abgelesen werden und hat somit eine
geschichtlich und individuell geprigte Vielgestaltigkeit. Wir brauchen uns
hier nicht mit den vor- und auferchristlichen Erscheinungsformen von My-
stik zu befassen. Wenn wir Mystik im oben erwéihnten Sinne als Erfahrung
des in Jesus offenbar gewordenen Geheimnisses Gottes verstehen, dann ist
dies kein Gegensatz zur Offenbarungsreligion, bleibt sie an das im Wort
sich ereignende Gegeniiber von Gott und Mensch gebunden, hat sie nichts
zu tun mit einer monistischen Verschmelzung von Mensch und Gott oder
gar dem Versuch einer Bemichtigung Gottes. Thomas von Aquin nennt
die Mystik cognitio Dei experimentalis (erfahrendes Erkennen Gottes) und
meint damit vor allem die Unmittelbarkeit eines nicht primir durch das
diskursive (also aufldsende, nebeneinander stellende) Denken vermittel-
ten Kontaktes mit Gott selbst. Dies schlieit die sinnenhaft wahrgenomme-
nen, dufleren Zeichen der Selbstmitteilung Gottes in Wort, Sakrament und
Tat der Liebe keineswegs aus, sondern ein, denn Mystik ist dann im
Grunde nichts anderes, als der von diesen Zeichen selbst her geforderte
Uberstieg auf Gott selbst hin, insofern er sich iz ihnen offenbart.
Kennzeichnend fiir die nachbiblische mystische Tradition in der west-
lichen und 8stlichen Kirche ist nun eine auffallende Versenkung in die je
eigene Innenwelt, verbunden mit einer Ausschaltung der sogenannten
dufieren Welt. Unter dem Ein{lufl neuplatonischer Gedankenginge ist ein
Weltiiberstieg angestrebt bzw. ein Abbau des Einflusses leibhafter und psy-
chischer Vorgénge auf die geistige Tatigkeit®. Der Mensch erfihrt sich auf
neue Weise als Subjekt vor Gott, als eins mit sich selbst in neuer Selbst-
verwirklichung. Eine neue Beziehung zu anderen Menschen ist dann erst
eine Folge dieses neuen Gottesverhilinisses, steht jedenfalls nicht am An-
fang der mystischen Erfahrung, sondern ist in ihr eingeschlossen. Die von
Johannes vom Kreuz geprigten Ausdriicke: ,Nacht der Sinne® und ,Nacht
des Geistes“ sind kennzeichnend fiir diesen mystischen Aufschwung. Er
fuhrt zu einer neuen, direkten und personlichen Erfahrung der Gegenwart
Gottes, auf die der Mensch in Gebet und Lob antwortet. Die grofien My-
stiker der Kirche sind in der Beschreibung dieser ihrer Erfahrungen nicht
unabhingig von der theologischen und philosophischen Tradition, in der
sie stehen, und es wire im Hinblick auf die Zukunft der Christenheit un-

3 Vgl. A. Brunner, Der Schritt iiber die Grenzen. Wesen und Sinn der Mystik, Wiirzburg
1972, 18-27. :



Mysterium — Mystik — Charismatik 255

bedingt notwendig, die geschichtlich bedingten Auslegungen der mysti-
schen Erfahrung nicht mit dieser selbst zu identifizieren.

Wenn in dem oben erwihnten Sinne Mystik die unmittelbare Erfah-
rung des gottlichen Geheimnisses ist, dann sind alle Christen zu einer sol-
chen Erfahrung berufen, dann kann sie nicht auf die grofien Mystiker ein-
geschrankt werden. Wenn etwa in der katholischen Fucharistiefeier alle
gemeinsam nach der Wiederholung der Einsetzungsberichte beten: ,My-
sterium fidei, Geheimnis des Glaubens: Deinen Tod, o Herr, verkiinden
wir und deine Auferstehung preisen wir, bis du kommst in Herrlichkeit®,
und wenn dies ein wirklicher Glaubensvollzug ist, dann ist dabei bereits
das sinnenhafte Zeichen von Brot und Wein tiberschritten auf die unmit-
telbare Begegnung von Person zu Person hin, die sich eben in, mit und
unter diesen Zeichen ereignen will. Die gewohnliche, alltdgliche Erfah-
rung menschlicher Gemeinsamkeit beim Mahl ist bereits tiberstiegen. In
diesem Sinne ist jeder Christ zum Geheimnis des Glaubens und damit zu
einer mystischen Erfahrung gerufen und befzhigt. Allerdings erreicht diese
Erfahrung normalerweise nicht eine solche Intensitit, dafl sie sich bis in
die jeweilige Leibhaftigkeit hinein duflert. Die von den groflen Mystikern
erwahnten Phinomene wie etwa Heilungen, Stigma (Tragen der Wund-
male), Unverweslichkeit des Leichnams usw. sind der leibhaftige, sinnliche
Ausdruck der mystischen Erfahrung, sie sind Zeichen fiir die schon begon-
nen habende Auferstehung. Diese Zeichen haben jedoch nicht primar eine
charismatisch-soziale Funktion, sie sind nicht primér Zeichen im Hinblick
auf den Glauben anderer Menschen, sondern zunichst und priméar Zei-
chen der je eigenen, personlichen Heiligkeit. Die grundlegende und fur
den Menschen konstitutive Verwiesenheit auf das Geheimnis Gottes ver-
sinnlicht und verleiblicht sich hier gleichsam zu handgreiflichen, nun eben-
falls geheimnisvollen Zeichen dieser Verwiesenheit.

Mysterium und Charismatik

Wie oben schon erwihnt, sind auch die Charismen eine Erscheinungsweise
der geheimnishaften Gegenwart Gottes unter uns durch seinen Geist. Sie
sind aber nicht Ausdruck und Zeichen der personlichen Heiligkeit des Cha-
rismatikers, sondern des missionarischen Heilswillens Gottes. Die Aus-
drucksformen dieser Geistesgaben haben dementsprechend primér den
Charakter der Bezeugung, des Aufrufs zur Bekehrung. Deshalb schitzt
Paulus die prophetische Gabe besonders hoch (1 Kor 14, 4). Die Gabe der
Heilung etwa ist nicht ein Zeichen dafiir, dafl in den mit dieser Gabe Be-
schenkten die je eigene Auferstehung schon begonnen hat und zwar auf-
grund heroischer Tugenden, sondern hat einen primar sozialen Charak-



Heribert Miihlen 256

ter: Sie soll Glauben wecken und zur Bekehrung aufrufen. Natiirlich kén-
nen und miissen die beiden Aspekte sich gegenseitig durchdringen und be-
stitigen, wie sich etwa an den Heilungen zeigt, die durch die Apostel voll-
zogen wurden. Aber es gehort zu den festen Uberzeugungen der katholi-
schen Tradition und sei deshalb nochmals betont: Gott setzt seinen Heils-
willen durch auch gegen die mégliche Siindigkeitder zur Heilsvermittlung
Berufenen, er macht das Angebot seines Heilswillens nicht im eigentlichen
Sinne abhingig von der Siinde in der Welt. Wo die Siinde grof§ ist, wird
die Gnade um so reicher (Rom 5, 20). Wenn dieser Befund auch nicht einen
direkten Vergleich zwischen Mystik und Charismatik hinsichtlich der je-
weils sichtbar werdenden Phinomene erlaubt — jedenfalls nicht in allen
Fillen und in jeder Hinsicht —, so ist doch eines festzuhalten: Die Charis-
matik der Apostelkirche wichst heraus aus der Prophetik des Alten Bun-
des und wichst hinein in die Mystik der Kirchengeschichte: Sie ist der ge-
naue Bindestrich zwischen beidem: das Woraufhin der Prophetik und das
Wovonher der Mystik%. Bis zum Beginn der sog. ,konstantinischen Epoche®
waren die urkirchlichen Charismen durchaus nochlebendig, wie Berichte von
und iiber Chrysostomos, Tertullian, Augustinus und andere zeigen. In der
missionarischen Tatigkeit der Kirche sind sie bis heute erhalten geblieben,
aber in einer Staats-, Volks- und Grofikirche werden die Charismen weit-
gehend von den Amtsfunktionen aufgesogen, auf diese hin konzentriert.
So spricht etwa das Vaticanum II davon, dafl den Bischéfen das ,Charisma
der Wahrheit“ anvertraut sei, verliert aber nur einige Bemerkungen dar-
iiber, dal jedem Christen sein Charisma verliehen ist (wobei zu beachten
ist, dafl die Aufzidhlung der Charismen im Neuen Testament keineswegs
vollstindig sein muf).

Man kann also durchaus sagen, daf die urkirchlichen Charismen in der
mystischen Tradition der Grofikirche weiterleben, aber ihren missiona-
rischen Charakter verloren haben und gleichsam umorientiert wurden auf
das Verhiltnis des einzelnen zu Gott. Oder anders gesagt: Sowohl die
heilig-machende Gnade, das Verhiltnis des einzelnen zu Gott, als auch
die Institution des kirchlichen Amtes haben die charismatische Dienst-
Gnade gleichsam aufgesogen. Heute ereignet sich jedoch offenbar wieder
eine Entbiindelung dieser Gnadenerfahrung, werden die Charismen in
einer tiefgreifenden Krise der Christenheit wieder frei, sind sie der Beginn
einer neuen Epoche der Geschichte der Kirche.

4 H. U.v. Balthasar, Deutsche Thomas-Ausgabe, Bd. 23, Graz-Wien-Salzburg-Heidel-
berg-Miinchen 1954, S. 256.





