
Mysterium - Mystik - Charismatik 

Heribert Mühlen, Paderborn 

Das folgende Referat wurde gehalten auf einer vom römischen 
Sekretariat für die Einheit der Christen mitgetragenen Arbeits- 
tagung zwischen Vertretern der römisch-katholischen Kirche und 
Vertretern der Pfingstkirchen. Im vorigen Jahr fand in Horgen hei 
Zürich die erste von fünf geplanten Zusammenkünften statt. Auf 
ihr ging es im Wesentlichen um das Verhältnis zwischen Wassertaufe 
und •Taufe mit dem Heiligen Geiste". Die diesjährige Zusammen- 
kunft hatte sich unter anderem auch zum Ziel gesetzt, nach der 
geschichtlichen Verwurzelung der Pfingstkirchen in den traditionel- 
len Großkirchen zu fragen. Das vorliegende Referat versucht, den 
historischen Befund zu reflektieren. Es ist zu Beginn geringfügig 
erweitert, um die deutschen Leser kurz einzuführen. (Vgl. den ersten 
Bericht in dieser Zeitschrift 43 [1970] 369-387: J. Sudbrack, Streif- 
lichter des nordamerikanischen Christentums.) 

Anfang Juni 1973 fand in der katholischen Universität Notre Dame, USA, 
ein Treffen der über 1200 katholischen Gebetsgruppen statt. In einem 
großen Fußballstadion versammelten sich 25 000 Mitglieder. In das Sta- 
dion zogen 600 Priester ein, acht katholische Bischöfe und ein Kardinal. 
Begonnen hatte diese katholische charismatische Bewegung im Jahre 1967 
in einer kleinen Gebetsgruppe in der Duquesne University, und in dem- 
selben Jahr versammelten sich etwa 90 Mitglieder zu einem Jahrestreffen. 
Die Zahl derer, die an dem Treffen in Notre Dame teilnahmen, verdop- 
pelte sich von Jahr zu Jahr, und es ist zu erwarten, daß das Stadion für das 
Treffen im Jahre 1974 nicht mehr ausreicht. Die amerikanischen Bischöfe, 
die für ein zurückhaltendes und fast juridisches Denken bekannt sind, 
haben ein sehr positives Gutachten zu dieser Laienbewegung abgegeben. 
Einige Bischöfe und viele katholische Priester sind aktive Mitglieder in 
diesen Gebetsgruppen, die im übrigen keineswegs konfessionell gebunden 
sind. Der Ausdruck •Bewegung" ist eigentlich falsch, da hier nichts gemacht, 
nichts organisiert werden kann. Ihr Tiefgang ist weitaus größer als der- 
jenige der liturgischen Bewegung, der Jugendbewegung: In ihr brechen 
in einer säkularisierten Umwelt die missionarischen Kräfte der Urkirche 
in einer noch vor wenigen Jahren ungeahnten Weise wieder auf: Die 
Charismen der ermahnenden, aufbauenden, tröstenden Prophetie, der 
Heilung, der Sprachengabe usw. werden in freier, spontaner Weise leben- 



Heribert Mühlen 248 

dig. Sie verstehen sich als Dienst am Glauben der Mitchristen, haben einen 
betont missionarischen Elan: Der pfingstliche Lebensgrund der Kirche 
wird wieder sichtbar. Die Urkirche kann durchaus als eine vom Pfingstfest 
ausgehende, missionarische •Bewegung" verstanden werden, aus der dann 
die großen kirchlichen Systeme erwachsen sind. Am Ende einer Epoche der 
Kirchengeschichte und am Beginn einer neuen Epoche werden diese Ur- 
kräfte wieder lebendig. Dieser charismatische Aufbruch ist - wie Kardinal 
Suenens gesagt hat - eine der größten Hoffnungen der Kirche. 

Die charismatische Erneuerung ist in Deutschland noch weniger bekannt, 
sie beginnt aber auch hier zu wachsen. Wir können Arbeitsweise und Spiri- 
tualität der Gebetsgruppen hier nicht im einzelnen darstellen. Es sei nur 
angemerkt - um von vorneherein Mißverständnisse auszuschalten - daß 
die Gebetstreffen nichts mit Ekstase, Enthusiasmus und ähnlichem zu tun 
haben, sondern ein ganz schlichter Dienst am Glauben der anderen sind 
durch die Bezeugung des eigenen Glaubens oder auch Unglaubens, durch 
Lobpreis Gottes und helfendes Gebet füreinander. Im Mittelpunkt der Ge- 
betstreffen katholischer Gruppen steht meistens die Feier der Eucharistie. 
Hochbedeutsam ist, daß diese charismatische Erneuerung alle traditionel- 
len Großkirchen erfaßt hat. Man muß unterscheiden zwischen den sog. 
•klassischen" Pfingstkirchen, die zu Beginn unseres Jahrhunderts in den 
USA aus methodistischen und baptistischen Traditionen entstanden sind, 
und den sog. Neo-Pentecostals, die in ihren jeweiligen traditionellen 
Kirchen verbleiben und versuchen, sie von innen her zu erneuern. Bei dem 
erwähnten Dialog in Rom waren nicht nur Vertreter der freien Pfingst- 
kirchen anwesend, sondern auch ein angelikanischer, ein lutherischer, ein 
orthodoxer, ein presbyterianischer und katholische Vertreter. Die Gebets- 
zusammenkunft der Teilnehmer an diesem Dialog machte ein solches Maß 
von pneumatischer Gemeinsamkeit offenbar, daß sich hier die Möglichkeit 
des Beginns einer gemeinsamen Tradition abzeichnet, der in ungeahnter 
Weise die Möglichkeit einer Einigung der getrennten Kirchen erkennen 
läßt. Ein beispielloser Rezeptionsvorgang hat begonnen! 

Aus ihm entsteht nun die Frage, in welchem Verhältnis die Spiritualität 
der zu Beginn unseres Jahrhunderts entstandenen freien Pfingstkirchen zu 
jener der traditionellen Großkirchen steht. Die Theologen der freien 
Pfingstkirchen sind der Meinung, daß die in ihnen gelebte Spiritualität 
weniger in den traditionellen reformatorischen Großkirchen verwurzelt 
ist, als vielmehr in der mystischen Tradition der katholischen und ortho- 
doxen Kirche. Wie kommt es zu dieser zunächst überraschenden Auffas- 
sung? Eine Antwort gibt ein Blick auf die reformatorische Theologie in der 
ersten Hälfte unseres Jahrhunderts. Unter dem Einfluß der dialektischen 
Theologie verstand man unter •Mystik" weitgehend eine Aufhebung des 



Mysterium - Mystik - Charismatik 249 

Gegensatzes zwischen Gott und Mensch, zwischen Schöpfer und Geschöpf, 
einen Versuch, sich des Göttlichen zu bemächtigen und sich selbst anstelle 
Gottes zu setzen. Demgegenüber betont die dialektische Theologie eine 
radikale Beziehungslosigkeit zwischen Gott und Mensch oder anders 
gesagt: Die einzige Beziehung zwischen Gott und Geschöpf ist die des 
absoluten Nein. Von daher ist Gott primär der Gott über uns, der uns durch 
sein Wort rechtfertigt, aber nicht der Gott in uns. Diese Position wird vor 
allem von Karl Barth, dann aber auch von F.Gogarten, E. Brunner, 
W. Eiert u. a. eingenommen. So sagt z. B. E. Brunner, das Wort verlange 
die Beugung unter die Erkenntnis der Schuld. Diese aber habe zur Folge, 
daß der Mensch alles Streben nach Direktheit und Unmittelbarkeit im 
Verhältnis zu Gott aufgeben müsse: Entweder die Mystik oder das Wort! 
Die frühe dialektische Theologie wendet sich mit Nachdruck gegen jeg- 
liches Erleben, gegen jegliche Intensität des Gefühls und stellt diesem 
allem das Paradox des Glaubens gegenüber1. 

Es ist jedoch zu bemerken, daß sich die frühe dialektische Theologie 
unter anderem auch gegen die Erlebnistheologie Schleiermachers wendet, 
sich scharf gegen pietistische Strömungen absetzt und so •Mystik" mit der 
•Irrationalität des Gefühls" identifiziert. Wir brauchen hier nicht genauer 
nach dem Verhältnis von Pietismus und Spiritualität der Pfingstkirchen zu 
fragen. Der Pietismus versteht sich als Erweckung des Einzelmenschen 
in seinem Verhältnis zu Gott, versucht das Streben nach Selbstheiligung 
zu fördern und eröffnet dabei gleichzeitig dem Gefühl einen breiten 
Raum. Er leitete auf diese Weise den Durchbruch des neuzeitlichen Indi- 
vidualismus und der Innerlichkeit (Romantik!) ein. Die Pfingstkirchen und 
auch die charismatische Erneuerung in den traditionellen Großkirchen 
können hier kaum Wurzeln oder Parallelen sehen, denn in ihnen geht 
es ja gerade nicht primär um das einzelne religiöse Subjekt, sondern um 
den Dienst am Glauben der anderen, wiewohl natürlich für viele der Ein- 
tritt in diese neue Dimension den Charakter einer •Bekehrung" hat. (Es ist 
jedoch zu beachten, daß die •Taufe mit dem Heiligen Geist" um so inten- 
siver erfahren wird, je weniger der Betreffende vorher ein lebendiges 
Verhältnis zu Jesus und Gott hatte.) Diese •Bekehrung", die von dem 
Geschehen in der Wassertaufe deutlich unterschieden wird, ist immer 
zugleich verbunden mit der Ausübung charismatischer Gaben, die ja gerade 
nicht im Hinblick auf das je eigene Heil, sondern im Hinblick auf den 
Glauben der anderen verliehen werden. Jedenfalls ist es eine geschichtliche 
Tatsache, daß der Aufbruch der charismatischen Erneuerung in den 

Vgl. Fritz Dieter Maaß, Mystik im Gesprädi, Würzburg 1972, 185-203. 



Heribert Mühlen 250 

Pfingstkirchen zu Beginn unseres Jahrhunderts von den reformatorischen 
Kirchen kaum zureichend gewürdigt und in sie hinein integriert wurde. 

So ist es verständlich, daß die Theologen der freien Pfingstkirchen die 
mystische Tradition der katholischen Kirche durchforscht haben, um sich 
über ihre eigene geschichtliche Verwurzelung klarzuwerden. Ein eingehen- 
des Studium der einschlägigen Literatur hat jedoch ergeben, daß der für 
die Pfingstkirchen zentrale Begriff •Taufe im Heiligen Geiste" in dieser 
Tradition kaum vorkommt und daß auch bestimmte Charismen, auf die sie 
großen Wert legen, so etwa die Glossolalie (Zungenrede), von den großen 
Heiligen der katholischen Kirche nicht berichtet werden oder nur andeu- 
tungsweise. Andererseits sind mystische Phänomene, wie Stigma, Fortfall 
der Leichenfäule usw. bei Mitgliedern der charismatischen Erneuerungs- 
bewegung nicht beobachtet worden. Das einzige gemeinsame Phänomen 
ist vielleicht die außergewöhnliche, wunderbare Heilung körperlicher oder 
seelischer Leiden, die ja auch heute noch in Lourdes und anderswo beob- 
achtet wird. Von daher scheint es zunächst schwierig zu sein, nach Paral- 
lelen oder Wurzeln der neueren charismatischen Bewegung in der katho- 
lischen Tradition zu fragen. 

Im folgenden sei jedoch gezeigt, daß uns die klassische Gnadentheologie 
einen wichtigen Hinweis gibt. In ihr wird unterschieden zwischen der 
heilig-machenden Gnade (gratia sanctificans) und der konsekratorischen 
Gnade (gratia gratis data), die im Neuen Testament auch •Dienst" genannt 
wird. In der traditionellen Mystik zeigt sich eine Prävalenz der Erfahrung 
der heilig-machenden Gnade, der je eigenen, persönlichen Heiligung, 
während sich in der Charismatik die Gnädigkeit Gottes als sein missiona- 
rischer Heilswillen zeigt. Natürlich können beide Erfahrungsweisen der 
einen Gnädigkeit Gottes nicht getrennt werden, durchdringen und bedin- 
gen sich gegenseitig, haben aber doch eine je andere, unterschiedliche 
Struktur. Wir werden deshalb in einem ersten Abschnitt zu zeigen ver- 
suchen, daß beide Erfahrungsweisen das eine Geheimnis der einen Gnä- 
digkeit Gottes offenbaren. Dieser Ansatz ist um so mehr berechtigt, als sich 
das Wort •Mystik" aus dem lateinischen Adjektiv •mysticus" bzw. dem 
griechischen •mystikos", das heißt •zur Geheimlehre gehörend, geheim, 
geheimnisvoll" entwickelt hat. •Mystikos" wiederum ist abgeleitet von 
dem Substantiv •mysterion", das heißt Geheimlehre, Geheimnis, so daß 
aufgrund dieser gemeinsamen sprachlichen Herkunft Mystik und Myste- 
rium in engstem Zusammenhang stehen. Dieser von uns gewählte Ansatz 
empfiehlt sich auch deshalb, weil man keine allgemein anerkannte Defini- 
tion von •Mystik" angeben kann. Es herrscht wohl Übereinkunft darüber, 
daß sich in der mystischen Erfahrung eine Unmittelbarkeit des Verhält- 



Mysterium - Mystik - Charismatik 251 

nisses zu Gott oder das Einswerden mit ihm ereignet, die die gewöhnlichen 
Zeichen und Vermittlungen übersteigt bzw. verinnerlicht und intensiviert. 

Wenn Mystik aber eine bestimmte Intensität der Erfahrung des Myste- 
riums Gottes ist, dann ist sie jedem Christen von Gott her angeboten, dann 
muß jeder Christ sich für diese Erfahrung offenhalten. Sie hat dann zwei 
nicht ohne weiteres identische Sinnrichtungen: Die Erfahrung des je eige- 
nen, persönlichen Heils, des Beginns der je eigenen Auferstehung, und die 
Sinnrichtung von Gott her auf die Mitmenschen hin, in welcher es nicht 
primär um das je eigene Heil, sondern um das Heil der anderen geht. Der 
ersteren Sinnrichtung entspricht das, was man in der Tradition gemeinhin 
•Mystik" nennt, während die zweite Sinnrichtung mit •Charismatik" oder 
auch •prophetischer Mystik" umschrieben werden kann. Es wird sich zei- 
gen, daß beide Erfahrungen sich gegenseitig bedingen und hervorbringen, 
wenn sie auch in der Erfahrungsstruktur keineswegs identisch sind. 

Das bleibende Geheimnis Gottes als die Grunddimension 
des christlichen Lebens 

Die biblische Offenbarungsreligion ist dadurch gekennzeichnet, daß Gott 
sich dem Menschen in seinem Wort selbst mitteilt, daß er nicht nur etwas 
über sich offenbart, sondern eben sich selbst und daß sowohl die Art und 
Weise als auch der Inhalt dieser Selbstoffenbarung Gottes anziehend - sich 
entziehend und bleibend verborgen bleiben. Wir brauchen hier nur auf die 
berühmte Stelle Ex 33,18-34, 8 hinzuweisen: Die •Herrlichkeit" Gottes 
kann niemand direkt schauen, sondern nur im Vorübergang und dann auch 
nur von der •Rückseite". Gott hat keine Stimme und keine Gestalt (Jo 
5, 37), niemand hat ihn je geschaut (1 Jo 4, 12), er bleibt im unzugänglichen 
Licht (1 Tim 6,16). Das heißt keineswegs, daß wir überhaupt keinen 
Zugang zu ihm haben, sondern daß er sich uns offenbart als der je größere, 
unermeßliche, als ein solcher, der gerade in seiner Selbstoffenbarung sein 
Geheimnis als bleibendes Geheimnis enthüllt. Mysterium ist keineswegs 
ein Rätsel, das bei entsprechender Anstrengung aufgelöst werden kann, 
sondern es wird um so geheimnisvoller, je mehr es sich als es selbst zeigt 
und je mehr wir versuchen, uns ihm zu nähern. Dieser Aspekt ist im Ephe- 
serbrief breit entfaltet: Durch die apostolische Predigt wird enthüllt, wie 
jenes Geheimnis zur Durchführung kommt, das von Ewigkeit her in Gott, 
dem Schöpfer des Alls, verborgen war (3,9). Schon vor Beginn der Welt 
sind wir mit allem Segen seines Geistes gesegnet, vorherbestimmt, zum 
Lobe seiner herrlichen Gnade zu leben (1,3-6). Das Wort der Verkündi- 
gung und die Erfahrung des in ihm enthüllten Geheimnisses Gottes gehö- 
ren also unzertrennlich zusammen. Wichtig ist weiterhin, daß das Geheim- 



Heribert Mühlen 252 

nis Gottes sich in der Geschichte, d. h. in der Welt ereignet, in ihr offenbar 
wird und nicht in radikaler Jenseitigkeit und Transzendenz in einem sog. 
mystischen Aufstieg allererst erreicht werden muß. 

Jesus selbst, in dem die ganze Fülle des göttlichen Lebens leibhaftig 
anwesend ist, ist das Geheimnis Gottes (Kol 2,2.9; 1,25-27). Dieses ist 
deshalb keineswegs eine vor Unreifen geheimzuhaltende Mysterienlehre, 
es wird nicht nur eingeweihten Pneumatikern mitgeteilt, sondern bleibt 
gebunden an die Verkündigung des Kreuzes (1 Kor 1, 23). Das Kreuz ist 
die eigentliche •Durchführung" des göttlichen Geheimnisses, denn in ihm 
sind Juden und Heiden, d. h. alle Menschen, zu dem einen neuen Menschen 
umgeschaffen (Eph 2,15 f). Paulus betont eins jedoch mit besonderer Her- 
vorhebung: Zugang zu diesem Geheimnis hat der Mensch nicht von sich 
selbst her, sondern nur und allein in dem Geist Gottes, der allein die Tie- 
fen Gottes erforscht (1 Kor 2,10 f). Da aber Gott jedem Menschen diesen 
Geist der Wahrheit und Erkenntnis gegeben hat, ist jeder ein •Geistlicher" 
(V. 16). Aufgrund dieser Einwohnung des Geistes ist jeder Christ ein 
•Heiliger" und nicht etwa nur derjenige, dem Gott die Kraft zu heroischen 
Tugenden verleiht. 

Für unsere Fragestellung ist nun folgendes besonders wichtig: Das schon 
vor Beginn der Welt in Gott verborgene Geheimnis hat zwei Aspekte: 
Jeder einzelne Mensch ist von Gott erwählt, heilig vor Gott zu leben (Eph 
1,4), jeder einzelne hat das Siegel des Heiligen Geistes empfangen, und 
in jedem einzelnen beginnen so bereits Auferstehung und Verherr- 
lichung. Es geht hier um das je eigene Heil vor Gott und in Gott, wie es 
sich in der Auferstehung an jedem einzelnen offenbaren wird. Die Auf- 
erstehung geschieht so sehr an jedem einzelnen, daß diese Gnade keiner 
an meiner Stelle empfangen kann. Hier ist jeder unvertretbar und in ein- 
maliger Beziehung vor Gott. Diesen Aspekt des Geheimnisses der gött- 
lichen Gnade nennt man auch heilig-machende Gnade: •Heiligkeit" ist 
hier der Beginn des je persönlichen, ewigen Lebens. Wir brauchen nicht 
hervorzuheben, daß in der Bibel kein religiöser Subjektivismus angezielt 
ist, keine Isolation der einzelnen Berufenen voneinander, denn •wir alle" 
sind ja zu dieser Herrlichkeit berufen, also in Gemeinschaft miteinander. 
Auch ist jener Geist, der Jesus von den Toten auf erweckt hat, ein und der- 
selbe in uns allen (vgl. Rom 8, 11). Im 1 Kor 15, 51 bezeichnet Paulus in 
diesem Sinne die Auferstehung ausdrücklich als •Geheimnis", und er meint 
damit durchaus ein jeden einzelnen in seiner unvertauschbaren Leibhaftig- 
keit betreffendes Ereignis. Die Sinnrichtung dieses Geheimnisses ist das 
durch den einen Heiligen Geist vermittelte Verhältnis des Menschen, des 
einzelnen, zu Gott. 



Mysterium - Mystik - Charismatik 253 

In einer dazu gegenläufigen Sinnrichtung erscheint das Mysterium Got- 
tes, insofern es durch Menschen anderen verkündet wird. Paulus bezeich- 
net sich selbst und seine Mitarbeiter als •Verwalter der Geheimnisse Got- 
tes" (1 Kor 4, 1). Damit ist gemeint, daß das in Gott verborgene Geheimnis 
durch die apostolische Verkündigung bzw. durch die Kirche als Geheimnis 
offenbar werden soll (Eph 3, 5. 10). Die verkündigende Kirche ist Durch- 
gang jener Selbstoffenbarung Gottes von Gott her auf die Menschen zu. 
Paulus bezeichnet diesen seinen Auftrag als •oikonomia", als Dienst-Amt 
(Eph 3, 2). Wenn auch Apostel und Propheten eine sie •von der übrigen 
Gemeinde unterscheidende geistliche Einsicht in das Christusgeheimnis" 
haben2, so sind doch alle Christen dazu berufen, die vielfältige Gnade 
Gottes zu •verwalten", jeder mit der Gabe, die er empfangen hat (1 Petr 
4, 10). Die Charismen sind von daher Dienste, in denen nicht zunächst dem 
einzelnen Christen selbst, sondern den Mitchristen das vielfältige Geheim- 
nis Gottes offenbar werden solle. Die Charismen werden 1 Kor 12, 7 als 
•Offenbarwerden des Geistes" bezeichnet, und zwar zum allgemeinen Be- 
sten, zum Aufbau der Gemeinde. Die Charismen haben von daher einen 
betont sozialen, auf die Kirche hin orientierten Aspekt und sind nicht pri- 
mär gegeben zur persönlichen Heiligung. Paulus sagt sogar an einer Stelle, 
der Inhalt glossolalischer (Zungen-)Rede seien •Mysterien" (1 Kor 14, 2). 
Wie sehr aber diese Mysterien auf die Mitchristen hingeordnet sind und im 
Hinblick auf sie ausgesprochen werden, zeigt sich daran, daß sie interpre- 
tiert werden müssen. Paulus lehnt es ab, daß jemand die Glossolalie (Zun- 
genrede) als Auferbauung seiner selbst ansieht. Zum mindesten soll er es 
für sich selbst, d.h. privat vor Gott tun, wenn kein Interpret anwesend ist 
(1 Kor 14, 28). Wer dagegen prophetisch redet, baut die Gemeinde auf 
(V. 4) und dies ist wesentlicher Aspekt und Kriterium für die Echtheit der 
Charismen. Paulus verlangt von den Korinthern keineswegs, daß sie zu- 
nächst ein heroisches Tugendleben im Sinne der mystischen Tradition füh- 
ren müssen, bevor sie zu diesem Dienst-Amt an den anderen befähigt 
sind. Natürlich ist die persönliche Heiligkeit und Untadeligkeit nicht ohne 
Einfluß auf die Wirksamkeit des jeweiligen Charisma, aber Gott setzt sei- 
nen Heilswillen auch gegen die mögliche Sündigkeit derer durch, die er zu 
Verwaltern seiner vielfältigen Gnade berufen hat. Dieser Aspekt entlastet 
die charismatische Erneuerung von unerfüllbaren Forderungen und ver- 
hindert eine falsche Esoterik. 

* Bornkamm, Kittel, Theologisches Wörterbuch zum Neuen Testament, Bd. IV, 827, 38 f. 



Heribert Mühlen 254 

Mysterium und Mystik 

Bekanntlich läßt sich für das, was man •Mystik" nennt, keine allgemein 
anerkannte Definition angeben. Mystik ist ein sehr komplexes Phänomen, 
kann nur an den Mystikern selbst abgelesen werden und hat somit eine 
geschichtlich und individuell geprägte Vielgestaltigkeit. Wir brauchen uns 
hier nicht mit den vor- und außerchristlichen Erscheinungsformen von My- 
stik zu befassen. Wenn wir Mystik im oben erwähnten Sinne als Erfahrung 
des in Jesus offenbar gewordenen Geheimnisses Gottes verstehen, dann ist 
dies kein Gegensatz zur Offenbarungsreligion, bleibt sie an das im Wort 
sich ereignende Gegenüber von Gott und Mensch gebunden, hat sie nichts 
zu tun mit einer monistischen Verschmelzung von Mensch und Gott oder 
gar dem Versuch einer Bemächtigung Gottes. Thomas von Aquin nennt 
die Mystik cognitio Dei experimentalis (erfahrendes Erkennen Gottes) und 
meint damit vor allem die Unmittelbarkeit eines nicht primär durch das 
diskursive (also auflösende, nebeneinander stellende) Denken vermittel- 
ten Kontaktes mit Gott selbst. Dies schließt die sinnenhaft wahrgenomme- 
nen, äußeren Zeichen der Selbstmitteilung Gottes in Wort, Sakrament und 
Tat der Liebe keineswegs aus, sondern ein, denn Mystik ist dann im 
Grunde nichts anderes, als der von diesen Zeichen selbst her geforderte 
Überstieg auf Gott selbst hin, insofern er sich in ihnen offenbart. 

Kennzeichnend für die nachbiblische mystische Tradition in der west- 
lichen und östlichen Kirche ist nun eine auffallende Versenkung in die je 
eigene Innenwelt, verbunden mit einer Ausschaltung der sogenannten 
äußeren Welt. Unter dem Einfluß neuplatonischer Gedankengänge ist ein 
Weltüberstieg angestrebt bzw. ein Abbau des Einflusses leibhafter und psy- 
chischer Vorgänge auf die geistige Tätigkeit3. Der Mensch erfährt sich auf 
neue Weise als Subjekt vor Gott, als eins mit sich selbst in neuer Selbst- 
verwirklichung. Eine neue Beziehung zu anderen Menschen ist dann erst 
eine Folge dieses neuen Gottesverhältnisses, steht jedenfalls nicht am An- 
fang der mystischen Erfahrung, sondern ist in ihr eingeschlossen. Die von 
Johannes vom Kreuz geprägten Ausdrücke: •Nacht der Sinne" und •Nacht 
des Geistes" sind kennzeichnend für diesen mystischen Aufschwung. Er 
führt zu einer neuen, direkten und persönlichen Erfahrung der Gegenwart 
Gottes, auf die der Mensch in Gebet und Lob antwortet. Die großen My- 
stiker der Kirche sind in der Beschreibung dieser ihrer Erfahrungen nicht 
unabhängig von der theologischen und philosophischen Tradition, in der 
sie stehen, und es wäre im Hinblick auf die Zukunft der Christenheit un- 

3 Vgl. A. Brunner, Der Schritt über die Grenzen. Wesen und Sinn der Mystik, Würzburg 
1972, 13-27. 



Mysterium - Mystik - Charismatic. 255 

bedingt notwendig, die geschichtlich bedingten Auslegungen der mysti- 
schen Erfahrung nicht mit dieser selbst zu identifizieren. 

Wenn in dem oben erwähnten Sinne Mystik die unmittelbare Erfah- 
rung des göttlichen Geheimnisses ist, dann sind alle Christen zu einer sol- 
chen Erfahrung berufen, dann kann sie nicht auf die großen Mystiker ein- 
geschränkt werden. Wenn etwa in der katholischen Eucharistiefeier alle 
gemeinsam nach der Wiederholung der Einsetzungsberichte beten: •My- 
sterium fidei, Geheimnis des Glaubens: Deinen Tod, o Herr, verkünden 
wir und deine Auferstehung preisen wir, bis du kommst in Herrlichkeit", 
und wenn dies ein wirklicher Glaubensvollzug ist, dann ist dabei bereits 
das sinnenhafte Zeichen von Brot und Wein überschritten auf die unmit- 
telbare Begegnung von Person zu Person hin, die sich eben in, mit und 
unter diesen Zeichen ereignen will. Die gewöhnliche, alltägliche Erfah- 
rung menschlicher Gemeinsamkeit beim Mahl ist bereits überstiegen. In 
diesem Sinne ist jeder Christ zum Geheimnis des Glaubens und damit zu 
einer mystischen Erfahrung gerufen und befähigt. Allerdings erreicht diese 
Erfahrung normalerweise nicht eine solche Intensität, daß sie sich bis in 
die jeweilige Leibhaftigkeit hinein äußert. Die von den großen Mystikern 
erwähnten Phänomene wie etwa Heilungen, Stigma (Tragen der Wund- 
male), Unverweslichkeit des Leichnams usw. sind der leibhaftige, sinnliche 
Ausdruck der mystischen Erfahrung, sie sind Zeichen für die schon begon- 
nen habende Auferstehung. Diese Zeichen haben jedoch nicht primär eine 
charismatisch-soziale Funktion, sie sind nicht primär Zeichen im Hinblick 
auf den Glauben anderer Menschen, sondern zunächst und primär Zei- 
chen der je eigenen, persönlichen Heiligkeit. Die grundlegende und für 
den Menschen konstitutive Verwiesenheit auf das Geheimnis Gottes ver- 
sinnlicht und verleiblicht sich hier gleichsam zu handgreiflichen, nun eben- 
falls geheimnisvollen Zeichen dieser Verwiesenheit. 

Mysterium und Charismatik 

Wie oben schon erwähnt, sind auch die Charismen eine Erscheinungsweise 
der geheimnishaften Gegenwart Gottes unter uns durch seinen Geist. Sie 
sind aber nicht Ausdruck und Zeichen der persönlichen Heiligkeit des Cha- 
rismatikers, sondern des missionarischen Heilswillens Gottes. Die Aus- 
drucksformen dieser Geistesgaben haben dementsprechend primär den 
Charakter der Bezeugung, des Aufrufs zur Bekehrung. Deshalb schätzt 
Paulus die prophetische Gabe besonders hoch (1 Kor 14, 4). Die Gabe der 
Heilung etwa ist nicht ein Zeichen dafür, daß in den mit dieser Gabe Be- 
schenkten die je eigene Auferstehung schon begonnen hat und zwar auf- 
grund heroischer Tugenden, sondern hat einen primär sozialen Charak- 



Heribert Mühlen 256 

ter: Sie soll Glauben wecken und zur Bekehrung aufrufen. Natürlich kön- 
nen und müssen die beiden Aspekte sich gegenseitig durchdringen und be- 
stätigen, wie sich etwa an den Heilungen zeigt, die durch die Apostel voll- 
zogen wurden. Aber es gehört zu den festen Überzeugungen der katholi- 
schen Tradition und sei deshalb nochmals betont: Gott setzt seinen Heils- 
willen durch auch gegen die mögliche Sündigkeit der zur Heilsvermittlung 
Berufenen, er macht das Angebot seines Heilswillens nicht im eigentlichen 
Sinne abhängig von der Sünde in der Welt. Wo die Sünde groß ist, wird 
die Gnade um so reicher (Rom 5, 20). Wenn dieser Befund auch nicht einen 
direkten Vergleich zwischen Mystik und Charismatik hinsichtlich der je- 
weils sichtbar werdenden Phänomene erlaubt - jedenfalls nicht in allen 
Fällen und in jeder Hinsicht -, so ist doch eines festzuhalten: Die Charis- 
matik der Apostelkirche wächst heraus aus der Prophetik des Alten Bun- 
des und wächst hinein in die Mystik der Kirchengeschichte: Sie ist der ge- 
naue Bindestrich zwischen beidem: das Woraufhin der Prophetik und das 
Wovonher der Mystik4. Bis zum Beginn der sog. •konstantinischen Epoche" 
waren die urkirchlichen Charismen durchaus noch lebendig, wie Berichte von 
und über Chrysostomos, Tertullian, Augustinus und andere zeigen. In der 
missionarischen Tätigkeit der Kirche sind sie bis heute erhalten geblieben, 
aber in einer Staats-, Volks- und Großkirche werden die Charismen weit- 
gehend von den Amtsfunktionen aufgesogen, auf diese hin konzentriert. 
So spricht etwa das Vaticanum II davon, daß den Bischöfen das •Charisma 
der Wahrheit" anvertraut sei, verliert aber nur einige Bemerkungen dar- 
über, daß jedem Christen sein Charisma verliehen ist (wobei zu beachten 
ist, daß die Aufzählung der Charismen im Neuen Testament keineswegs 
vollständig sein muß). 

Man kann also durchaus sagen, daß die urkirchlichen Charismen in der 
mystischen Tradition der Großkirche weiterleben, aber ihren missiona- 
rischen Charakter verloren haben und gleichsam umorientiert wurden auf 
das Verhältnis des einzelnen zu Gott. Oder anders gesagt: Sowohl die 
heilig-machende Gnade, das Verhältnis des einzelnen zu Gott, als auch 
die Institution des kirchlichen Amtes haben die charismatische Dienst- 
Gnade gleichsam aufgesogen. Heute ereignet sich jedoch offenbar wieder 
eine Entbündelung dieser Gnadenerfahrung, werden die Charismen in 
einer tiefgreifenden Krise der Christenheit wieder frei, sind sie der Beginn 
einer neuen Epoche der Geschichte der Kirche. 

4 H. U. v. Balthasar, Deutsche Thomas-Ausgabe, Bd. 23, Graz-Wien-Salzburg-Heidel- 
berg-München 1954, S. 256. 




