
Zum Sinn der menschlichen Arbeit 

Theologische Überlegungen 

Peter Lippert GSSR, Hennef-Rom 

Hier soll theologisch gefragt und eine theologische Antwort versucht wer- 
den. Die Frage lautet also: welchen Sinn hat in der Perspektive des Glau- 
bens der Kirche das Arbeiten des Menschen? Welche Folgerungen ergeben 
sich unter anderem daraus? Mit solchem theologischen Fragen ist aller- 
dings die Pflicht gegeben, im Blick auf Realitäten und deren Grundmerk- 
male zu überlegen - der Blick auf die konkrete Situation ist nicht eine Zu- 
tat, sondern ein Stück des theologischen Uberlegens selbst. So ergeben sich 
die Hauptabschnitte: 1. Zur Situation; 2. Das Grundproblem: die Huma- 
nisierung der Arbeit; 3. Leistungs- und Lustprinzip in kritischer Beur- 
teilung; 4. Theologische Zusammenschau. 

I. Zur Situation 

Die neue Stimmung gegenüber Technologie, Leistung, Arbeit 

Zunächst ist zu sagen, daß wir in der Tat über die neue Stimmung gegen- 
über der Arbeit nicht losgelöst reden können von der Einschätzung der 
Technologie oder der Leistung. Alle drei Bereiche hängen aufs engste zu- 
sammen, alle drei Bereiche bilden auch gefühlsmäßig ein Gesamt. Und in 
der gefühlsmäßigen Einschätzung • von da aus aber in der theoretischen 
Deutung und Bewertung - hat sich in den letzten sechs oder acht Jahren 
sehr viel geändert. 

Schlägt man die Pastoralkonstitution •Gaudium et spes" des II. Vatika- 
num auf, so liest man dort z. B. folgende Sätze (das Dokument stammt aus 
dem Jahre 1965): •So wie das menschliche Schaffen aus dem Menschen her- 
vorgeht, so ist es auch auf den Menschen hingeordnet. Durch sein Werk 
formt der Mensch nämlich nicht nur die Dinge und die Gesellschaft um, 
sondern vervollkommnet auch sich selbst. Er lernt vieles, entwickelt 
seine Fähigkeiten, überschreitet sich und und wächst über sich empor. Ein 
Wachstum dieser Art ist, richtig verstanden, mehr wert als zusammenge- 
raffter äußerer Reichtum. Der Wert des Menschen liegt mehr in ihm selbst 
als in seinem Besitz." Für heutige Ohren ein eigentümlich optimistischer 
Satz, welcher der Arbeit, dem menschlichen Schaffen im Allgemeinen, eine 
im eigentlichen Sinn humanisierende Funktion zuzuschreiben scheint. Man- 



Peter Lippert 258 

eher Leser mag sich sogar daran erinnern, daß nach marxistischer Auffas- 
sung der arbeitende, also geplante und mit Hilfe von Instrumenten (und 
sei es ein steinzeitlicher Faustkeil) durchgeführte Zugriff auf die Natur 
den Menschen zum Menschen macht und ihn vom Tier abhebt. Wobei frei- 
lich hinzuzufügen bleibt, daß in der marxistischen •Eschatologie", die ja 
mit genauen Schilderungen des (kommunistischen) Endzustandes relativ 
zurückhaltend ist, doch das Axiom vertreten wird •jeder nach seinen Fä- 
higkeiten / jedem nach seinen Bedürfnissen"; also mindestens das Ent- 
fremdende soll aus der Arbeit heraus-erlöst sein und nur das Positive blei- 
ben. Nun sagt allerdings unser Konzilstext durchaus nicht, daß die Arbeit 
der eigentlich humanisierende Faktor im Leben ist. Im Gegenteil, es wird 
im folgenden recht deutlich eingeschränkt: •Ebenso ist alles, was die Men- 
schen zur Erreichung einer größeren Gerechtigkeit, einer umfassenderen 
Brüderlichkeit und einer humaneren Ordnung der gesellschaftlichen Ver- 
flechtungen tun, wertvoller als der technische Fortschritt. Dieser technische 
Fortschritt kann nämlich gewissermaßen die Basis für den menschlichen 
Aufstieg bieten; den Aufstieg selbst wird er von sich allein aus keineswegs 
verwirklichen." 

Wir sehen, daß diese Sicht der Arbeit bei allem neuen Akzent (der 
Mensch wachse durch sie über sich hinaus) doch stark instrumentell ange- 
legt ist: Arbeit als Mittel zum Zweck; wir werden später noch sehen, daß 
diese Sicht darum durchaus mit der traditionellen Auffassung, etwa in dem 
theologischen Denken des Thomas von Aquino, in einem Zusammenhang 
steht. Was neu ist, das ist der Zusammenhang, auf den hin die Arbeit gese- 
hen wird: der Fortschritt, der als Fortschritt erst einmal deutlich registriert 
und zur Kenntnis genommen wird - die statische Weltansicht ist endgültig 
verlassen, der Mensch wird (im gleichen Dokument) geradezu beschrieben 
als das Wesen, das sich im Auftrag Gottes die Natur unterwerfen, die Erde 
in Gerechtigkeit und Heiligkeit regieren und alles Wirkliche auf Gott hin- 
ordnen soll, •so daß alles dem Menschen unterworfen und Gottes Name 
wunderbar sei auf der ganzen Erde" (a. a. O., 35) - eine Sicht, die von un- 
seren katholischen Konservativen überhaupt noch nicht begriffen, ge- 
schweige denn in ihrer auch geistlich prägenden Wirkung erkannt wurde. 
Mit anderen Worten, der Bezugspunkt, der Rahmen, innerhalb dessen 
Arbeit steht, ist ein anderer als in dem durchschnittlichen vorkonziliaren 
Weltbild der Christen, und darum ändert sich die Einschätzung der Arbeit: 
wo Zweck und Ziel anders gesehen werden, sieht man auch das Mittel an- 
ders, gerade wenn es beide Male um ein Mittel geht. 

Nun haben wir im Blick auf die Situation von 1965 so weit ausgeholt, um 
den Kontrast zu zeigen, den allerneuesten Rahmen: Das Weltbild nicht 
des Konzils, sondern eines mit kräftiger Hilfe der Medien erzeugten - also 



Zum Sinn der menschlichen Arbeit 259 

durchaus nicht unmanipulierten - neuen Konsensus, der von der •Neuen 
Linken" (neuerdings wenigstens zum Teil, wo es taktisch günstig scheint, 
auch der alten Linken) über die nüchtern-pragmatisch errechneten Warn- 
rufe der Leute vom Massachusetts Institute of Technology und des Klubs 
von Rom bis hin zu reaktionären Allianzen von katholisch-theologischen 
Rechten, von Hippies, Jesus-People, Agrarromantikern und ihren Kom- 
munen und allerlei Meditationstechnikern reicht; dieser Konsensus hat 
einen Interpretations-Rahmen erstellt, und dessen neue Interpretation 
heißt: der technologische Fortschritt 

- bringt kein Glück. Lebensstandard macht nicht, wie die Werbung 
behauptet, glücklich; 

- gefährdet das natürliche Gleichgewicht. Er ist das ökologische De- 
saster; 

- verlangt vom Menschen rationale und nervliche Leistungen an Wis- 
sen und präzisem Funktionieren. Er entfremdet und enthumanisiert 
den Menschen. 

Unter dem Eindruck der tatsächlich ernstesten Gefahren, die sich aus 
der Umweltverschmutzung ergeben, der Philosophien insbesondere Her- 
bert Marcuses wird nun die Forderung erhoben, zweierlei zu verweigern: 
Konsum und Leistung. In der gängigen politischen Utopie der neuen Lin- 
ken wird die große Weigerung zum Mittel, das Tempo der technologischen 
Gesellschaft zu verlangsamen, und die Zerschlagung dieser Gesellschaft 
zur Ausflucht, durch welche man der Entfremdung zu entkommen trachtet. 
Da mag man mit dem Verstände einwenden, daß so keine Probleme gelöst 
werden, daß weder die künftigen Bildungsaufgaben noch das Problem 
der Dritten Welt durch eine technische Regression ins Gestern zu lösen 
sind. Die Stimmung hat umgeschlagen. Die •Nostalgie" findet ihre kleinen 
Reservate (Telefone im Biedermeier-Stil); mit Unbehagen oder gar Haß 
schaut man auf Bulldozer, die den Boden aufpflügen, auf Hochhäuser und 
stets neu entstehende Industrieanlagen. War in einem allgemeinen Fort- 
schrittsoptimismus der einzelne Arbeitsvorgang (mit dem Prototyp des 
Fließbands) nicht weniger stupide und entnervend wie heute, so war doch 
hier und dort, nicht zuletzt in der marxistischen Propaganda der Arbeit, 
das Arbeiten eine zwar mit Schweiß, Last und Schmerzen erkaufte, aber 
doch fast mystisch bejahte Teilhabe am allgemeinen Fortschritt. Nun ha- 
ben sich die Gefühle geändert, das Arbeiten ist für viele nur noch das trost- 
lose Eingespanntsein in einen Prozeß, der im Ganzen ohne Verheißung 
ist. Nun wird die Arbeit zur doppelten Last, mehr noch: die Gefühle haben 
sich geändert, aber der Prozeß geht weiter, auch dort noch, wo er wirklich 
zur Gefahr der Verwüstung wird wie z. B. im Raubbau an den Fischbe- 
ständen der Meere (Island ist da nur ein Symptom). So entsteht ein ge- 



Peter Lippert 260 

spaltenes Bewußtsein, das jederzeit anfällig wird zur Kompensation für 
die abgezwungene Leistung. Versucht man die Grundmotive begrifflich zu 
fassen, die sich zum Teil bekämpfen, zum Teil durchdringen, und die je- 
denfalls die Situation prägen, so kann man das bisher herrschende Denken 
skizzieren mit dem Wort Leistungsprinzip, das Neue aber, was diesem 
polemisch entgegengesetzt wird, den Versuch, den Augenblick auszuschöp- 
fen, als Lustprinzip kennzeichnen. 

II. Die beiden Prinzipien, näher betrachtet 

1. Das Leistungsprinzip 

Es sieht als Grundpflicht des Menschen berufliche Tüchtigkeit, Mehrung 
des Bruttosozialprodukts, berufliche Karriere als Prestige- und Konsum- 
chance. Faktisch beherrscht dieses Prinzip die Praxis des Arbeitens. Wer 
nichts leistet, wird nicht befördert; das Alter, von welchem an man zum 
alten Eisen gehört, sinkt ständig. Die alten Menschen, auch wenn man sie 
freundlich Senioren zu nennen beginnt, sind eine große Verlegenheit. Die- 
ses Leistungsprinzip findet sich in den beiden großen gesellschaftlichen 
Blöcken, im Westen und im Osten. 

2. Das Lustprinzip 

Diese Haltung definiert den Menschen als das wesentlich lustsuchende 
Wesen. Man vergißt das Freudsche Realitätsprinzip, man leugnet also, daß 
Versagungen, Frustrationen individuell notwendig sind und vom Einzel- 
nen (durch Sublimierung) verarbeitet werden müssen, und postuliert viel- 
fach geradezu, daß Frustrationen auf jeden Fall zu vermeiden sind. Kein 
Wunder: wenn das Ganze vom Übel ist, hat Fortentwicklung, die durch 
Frustrationen ermöglicht wird, keinen Sinn, der Einzelne ist auf seinen 
Lusthaushalt (im weitesten, nicht nur, aber auch sexuellen Sinn) zurückge- 
worfen. So kann H. Kentier formulieren: (für die Sexualpädagogik, in 
deren Bereich - wie überhaupt in der theoretischen Pädagogik und in der 
erzieherischen Praxis - sich die neue Haltung sehr oft bereits deutlich aus- 
wirkt): •Grundlage ... aller Sexualerziehung muß die Einsicht sein, daß 
das augenblickliche Glück des Heranwachsenden nicht einem künftigen 
aufgeopfert werden darf." 

Ähnlich, nur prinzipieller, wird das Lustprinzip in allgemeiner Gültig- 
keit und in Entgegensetzung zum Leistungsprinzip, in einem kürzlich be- 
kanntgewordenen, ministeriellen Arbeitspapier formuliert: •Es sollte die 
Fähigkeit und die Bereitschaft entwickelt werden, sich und anderen durch 



Zum Sinn der menschlichen Arbeit 261 

Abbau von gesellschaftlichen Zwängen Genußmöglichkeiten zu schaffen 
und diese zu erweitern. Denn in der industriellen Leistungsgesellschaft 
wird Genuß vielfach durch nicht notwendige Triebunterdrückung vor- 
enthalten." Starke Ausrichtung auf das jetzige Glück; Außerachtlassen 
des künftigen, das u. U. verbaut würde; Definition des Glücks als je mög- 
liche, umweglose Triebsättigung; Vermeidung von Frustrationen im größt- 
möglichen Maß; darum auch Absage an jede Befehl-Gehorsamstruktur 
und allgemeines antiautoritäres Verhalten - das sind Stil und Haltung 
einer Art von Lebensführung, die wir hier mit Lustprinzip meinen. Dahin- 
ter steht wohl die anthropologische These, der Mensch wolle schon das 
Richtige, wenn er nicht repressiv von den •Herrschenden", der Gesell- 
schaft, der Tradition, der Kirche, den Lehrern, den Eltern eingeengt werde; 
er sei im Grunde heil und nur von außen verdorben. 

3. Das Problem, um das es geht 

Das ganze Problem und die Frage, die sich nun stellt, lautet so: Ist die 
Arbeit humanisierbar, wenn ja, wie? Anders ausgedrückt: kann die Arbeit 
ein sinnvoller Teilbereich menschlichen Lebens werden, die im Ganzen 
dieses Lebens ihren Platz hat, so daß sie sich zum Wohl des einzelnen 
und (oder) des menschlichen Zusammenlebens auswirkt? Um uns an die 
Antwort auf diese Frage herantasten zu können, ist zunächst zu prüfen, 
ob und inwieweit die beiden großen und verbreiteten Prinzipien hier eine 
Hilfe sein können. Dabei muß man sagen, welchen Maßstab man anzulegen 
gedenkt. Wir wollen uns eines zweifachen Maßstabs bedienen: der Erfah- 
rung und der theologischen Aussage vom christlichen Glauben her. 

III. Kritik an den beiden Prinzipien 

1. Kritik aus der Erfahrung 

Zum Leistungsprinzip 

An diesem Prinzip ist gewiß berechtigt, daß eine Gesellschaft, in der wir 
leben, ohne Leistung nicht leben kann. Wenn ich nicht mehr damit rechnen 
kann, daß ein Brief sein Ziel erreicht, und zwar normalerweise zu bestimm- 
ter Zeit; daß das, was ich kaufe, qualitätsmäßig meinen Erwartungen 
ungefähr entspricht (sofern ich Sachkenntnis habe); daß die Maschine, der 
ich mich anvertraue, mir nicht Schaden an Leib und Leben bringt - dann 
ist das Leben überhaupt nicht mehr möglich. Dann gibt es keine mensch- 
lichen Kontakte mehr, keine Freizeit, keine Zunahme an Menschlichkeit, 



Peter Lippert 262 

sidier keinen Kampf gegen Hunger und Armut anderswo. Aber es ist nicht 
zu übersehen, welche menschlichen Schäden eine auf Leistung und Präzi- 
sion ausgerichtete Arbeitswelt anrichten kann, die als Belohnung nichts zu 
bieten vermag als mehr Konsum. Das alles kann zur Sklaverei mit golde- 
nen Ketten führen. Die Zunahme vieler Fluchtwege, von der Droge bis 
zur meditativen Nostalgie, vom Alkoholismus bis zur sinnlosen Brutalität, 
vom Geschwindigkeitsrausch im Straßenverkehr bis zu massenhaft auftre- 
tenden Neurosen (als innerer Notwehr der Psyche), zeigt das Ungenügen. 
Werkeln, ohne einen Gesamtsinn für dieses Tun und ohne einen Ort 
dieses Tuns in einem übergreifenden Ganzen zu sehen, ist schlechthin 
unerträglich. G. Szczesny schreibt völlig zu Recht: •Es ist richtig, darauf zu 
bestehen, daß die Versprechen des demokratischen Zeitalters eingelöst 
werden: freie Entfaltung der Wissenschaften wie der Künste, der Glau- 
bensüberzeugungen wie der Verhaltensweisen, der Intellektualität wie 
der Sexualität - aber es ist zu wenig. Wir müssen endlich versuchen, uns 
darüber klarzuwerden, was uns Düsenflugzeuge, Autos und Eisschränke, 
was uns Sport und Unterhaltung, Literatur, Kunst und Philosophie, 
Geschäftigkeit und Ruhe, Wälder und Wiesen, das Bruttosozialprodukt 
und die Zahl der Computer, was uns Vernunft, Gefühl und Körperlich- 
keit bedeuten und wert sind. Auf welchen Menschen wollen wir hinaus?" 
Die in der Praxis erwiesene Inhumanität des Leistungsprinzips von heute 
besteht darin, daß es Anspannung fordert, ohne eine Antwort auf diese 
Frage zu geben - übrigens etwas, das durchaus nicht immer so war. 

Zum Lustprinzip 

Aber auch das Lustprinzip ist von der Erfahrung her kein gangbarer Weg 
zur Verwirklichung des Menschlichen. Denn was vom christlichen Bild 
des Menschen her nachher eindeutig zu sagen ist, läßt bereits die Erfah- 
rung vermuten: 

- der Mensch tut gar nicht von selbst das Richtige, die antiautoritäre 
Erziehung (fachlich genauer: die Erziehung im Laissez-faire-Stil) 
ist nicht die einzige Alternative zur autoritären Erziehung (wie das 
Wort anti-autoritär fälschlich suggeriert) und erzielt sehr häufig 
die gleichen Mißerfolge und produziert oft die gleichen Schäden 
wie ein autoritärer Stil; 

- die Meinung, Glück und Lust jetzt sei dem Verzicht auf späteres 
Glück vorzuziehen, führt mindestens im Bereich des Lernens, aber 
auch im Bereich personaler Beziehungen zu katastrophalen Folgen; 

- die Meinung, eine Kette von kleinen Glückserfüllungen bilde zusam- 
men und aneinandergereiht das Gesamtglück des Lebens und dessen 



Zum Sinn der menschlichen Arbeit 263 

Erfüllung, ist ein offensichtlicher Irrtum: die nicht gerade glück- 
lichen Gesichter vieler Menschen, die nach dieser Maxime leben 
wie ein guter Teil der modernen Literatur (etwa F. Sagan) besagen 
das Gegenteil. 

Hätte das Lustprinzip recht, wäre Arbeit als solche das Übel schlechthin, 
weil sie Zwang einschließt und jedenfalls nicht oft unmittelbar lustbetont 
erfahren wird - selbst solche mögliche Erfahrung würde aber durch ein 
indoktriniertes Lustprinzip blockiert, die Erfahrung der Arbeit also in 
dem Sinn verdorben, daß selbst spärliche Chancen positiver Erfahrungen 
blockiert werden könnten. 

2. Theologische Kritik 

Zum Leistungsprinzip 

Gewiß hat der Mensch, so wurde es in dem eingangs zitierten Konzilstext, 
aber auch in der Genesis (1, 26 ff: Macht euch Untertan ...) deutlich, den 
Auftrag, über die Erde zu herrschen. Das meinte immer, und meint auch 
heute, einen Vorgang des Durchsetzens gegen Widerstände, das Erreichen 
eines gesetzten Ziels, also: Leistung. Aber nach christlicher Überzeugung 
erhält der Mensch seinen Wert nicht von dem, was er leistet, sondern vom 
Maß der Liebe (zu Gott und den Menschen), die ihrerseits wieder als 
zuvorkommendes Geschenk (Gnade) gesehen wird. Eine Leistungs- oder 
Werkfrömmigkeit volkstümlich-katholischen Typus, die gar den Begriff 
der Leistung auf die Beziehung zu Gott überträgt, ist streng genommen 
eine Häresie, ebenso wie jene kalvinische Haltung dem Neuen Testament 
widerspricht, die in fleißiger Leistung und deren sichtbarem Erfolg ein 
Anzeichen göttlicher Auserwählung sieht. Schließlich gelten Gottes Ver- 
heißungen auch den Ohnmächtigen, den Kranken, den Behinderten, deren 
Leben vom Leistungsprinzip her ortlos und sinnlos wurde. 

Zum Lustprinzip 

Auch hierin steckt etwas Wahres: tatsächlich verheißt das Evangelium 
ein Leben ohne Leid, Krankheit und Tod in der Gemeinschaft der Erlösten 
mit Gott. Was die Volksfrömmigkeit bloß ins Jenseits verlegte und zudem 
vergröberte, hat seinen Kern im Evangelium selbst: Gottes Verheißungen 
für das Glück des Menschen sind die Frohe Botschaft. Nur muß nun ganz 
deutlich theologisch verschärft werden, was an Zweifeln bereits von der 
Erfahrung her auftauchte: 

- der Mensch ist nicht heil, sondern sündig verwundet, im Zwiespalt 
mit sich selbst: nicht alles, was er möchte, bekommt ihm wirklich; 



Peter Lippert 264 

- christliches Denken vom Menschen glaubt an das Leben, aber durch 
den Tod hindurch; an Erfüllung, aber präzise dadurch, daß man 
bereit ist, sich zu geben. Die Liebe ist aber unausweichlich amour 
oblatif und nicht primär amour captatif, Liebe, die sich hingibt, und 
nicht primär Liebe, die ergreift. Von da aus ist Verzicht auf das jet- 
zige Glück nicht ein zu vermeidendes Übel, sondern durchzustehende 
Unausweichlichkeit - nicht zufällig braucht der johanneische Chri- 
stus das Bild vom Weizenkorn, das sterben muß, um Frucht zu 
bringen; nicht zufällig heißt es, daß sich nur gewinnen kann, wer 
sich verliert; nicht zufällig faßt sich all das im Symbol des Kreuzes 
zusammen. Kreuz ist nicht die gesuchte Quälerei, sondern der harte, 
unausweichliche Durchgang, und dies als Stil allen christlichen 
Lebens, aufs Genaueste bestätigt durch alltägliche Erfahrung. 

- Eine Kette kleiner Glückserlebnisse, auch dort, wo diese nicht in- 
human, sondern gut und sinnvoll, ja sogar notwendig sein mögen, 
ersetzt nicht die Verheißungen Gottes auf einen bleibenden Sinn 
des ganzen Lebens. Aber der Christ lebt von dieser Verheißung 
her - in ihrem Licht gewinnt erst das kleine Glück seinen bleiben- 
den Stellenwert im Ganzen, als Augenblick, der nicht täuscht, und 
als Verweis auf Künftiges. 

So müssen wir feststellen: beide Prinzipien tragen nicht genug, um 
menschliche Arbeit zu deuten, weder die Leistung noch Arbeit als Möglich- 
keit zur (anderweitigen) Lusterfüllung kann der Sinn der Arbeit sein, 
weil weder Leistung noch Lust als solche genügend sinnvoll sind. Die 
Frage ist, ob es einen übergreifenden, tragfähigeren Sinn gibt. Die Ant- 
wort soll nun versucht werden. 

IV. Theologische Zusammenschau 

1. Ansätze aus der Tradition 

Die Tradition katholischer Theologie und Ethik sieht in der Arbeit meh- 
rere Sinngehalte und •Zwecke". Demzufolge wäre Arbeit gerichtet auf die 
Ermöglichung des körperlichen und geistigen Lebens (Erwerb des Lebens- 
unterhalts), auf die Entfaltung guter und die Überwindung schlechter 
Eigenschaften (Stärkung der Tugenden und Eindämmung der Un- 
beherrschtheit); sie wäre aber auch Vollzugsweise der dem Menschen 
wegen seiner Sündigkeit aufgegebenen Sühne (insofern sie immer Last 
und Zwang in sich schließt, wofür insbesondere Gen 3,19: im Schweiße 
des Angesichtes . . ., zitiert wurde). Arbeit galt aber auch in der traditio- 



Zum Sinn der menschlichen Arbeit 265 

nellen Sicht durchaus in ihrem sozialen Bezug (Ermöglichung des Almo- 
sengebens an andere) und als Teilnahme am Auftrag Gottes, sich die Erde 
Untertan zu machen. 

Wer Traditionen zu entschlüsseln versteht und sich nicht an Formulie- 
rungen klammert, wird hier Ansätze finden, die auch für heute bedeutsam 
sind. Allerdings müssen diese wohl in drei Richtungen hin fortentwickelt 
werden. Erstens geht es heute nicht nur um die Frage, warum ich (als ein- 
zelner) arbeite, sondern um die Frage, was denn dem Menschen das Arbei- 
ten überhaupt einbringe, um die Frage, warum arbeiten wir? Zweitens 
geht es angesichts der heutigen Situation darum, wie sich das Tun und 
Arbeiten der Menschen auf ihre Welt als Umwelt auswirkt, um die Frage 
also, wie und wieviel mehr (oder weniger, oder anders) wir arbeiten sol- 
len. Drittens stellt sich die Frage, ob speziell das moderne Arbeiten so 
beschaffen ist, daß es dem Menschen human vollziehbar bleibt, anders 
ausgedrückt: ist eine unter Umständen theoretisch (auch theologisch) vor- 
gelegte Sinngebung des Arbeitens so •real", daß ein solcher Sinn im 
Vorgang des Arbeitens wirklich erfahren und erlebt werden kann, und 
wie? 

Nur schrittweise kann die Antwort auf solch verschärftes Fragen erfol- 
gen. 

Dies soll zunächst dadurch erfolgen, daß eine Einbindung in Grund- 
perspektiven des Glaubens versucht wird (wobei diese Perspektiven als 
solche natürlich nicht breit ausgefaltet zu werden brauchen); danach sollen 
drei Grundhaltungen beschrieben werden, die sich als dringlich ergeben; 
am Ende soll der Blick zu den Konkretionen gehen. 

2. Grundperspektiven 

Im Zusammenhang der biblischen Offenbarung erscheint als letztes und 
umfassendes Ziel menschlichen Lebens die Liebe zu Gott und den Men- 
schen als Lobpreis, Anbetung und Gemeinschaft untereinander. Diese 
Liebe, die auch für den einzelnen seine Erfüllung (•Glück") ist, umfaßt 
das gesamte menschliche Leben in allen seinen Dimensionen. Ihr ist 
ewige Dauer verheißen, aber sie geschieht (oder wird verfehlt) im Jetzt. 
Sie umfaßt die vielfach gegeneinandergestellten oder mühsam und nicht 
wirklich miteinander verbundenen Grund-•Linien", die Horizontale und 
die Vertikale auf Christus hin als dem •Schnittpunkt der Linien". Sie 
umfaßt auf der Ebene des Mitmenschlichen den Bereich privater Bezie- 
hungen (in den verschiedenen •Primärgruppen") ebenso wie den gesell- 
schaftlichen Bezug in Verantwortung, Solidarität (und Ausgeliefertsein). 



Peter Lippert 266 

Entscheidend ist nun für eine Sinngebung der Arbeit: alles Handeln 
auf der Sachebene bemißt sich in seinem menschlichen (und hier dann: 
christlichen) Wert an der inneren Beziehung, die solches Handeln mit der 
personalen Ebene von Liebe, Zuwendung und Solidarität hat. Insofern 
sachliches Tun zu einem Mehr an personalem Miteinander beiträgt, ist es 
menschlich sinnvoll. 

Hieraus ergibt sich: kein sachlicher Einzelbereich des menschlichen 
Lebens, sei es Arbeit oder Freizeit, Bildung, Bedarfsdeckung oder Güter- 
gebrauch, trägt seinen Sinn schon in sich. Solange man all diesen Lebens- 
bereichen einen Sinn abzugewinnen sucht, indem man sie je für sich 
betrachtet, kommt man nicht zu einem weiterführenden Ergebnis. 

Auch ein Nebeneinanderstellen der Bereiche (etwa von Arbeit plus 
Freizeit plus Bedarfsdeckung und Konsum plus Bildung plus Sozial- 
kontakte) kann einen solchen Sinn nicht erschließen. Erst recht wird ein 
solcher Sinn dort verfehlt, wo ein Bereich polemisch gegen den anderen 
gesetzt wird, mag man auch Arbeit gegen Freizeit, Bildung gegen Güter- 
konsum setzen. Aber auch dort, wo ein Lebensbereich, etwa die Arbeit, als 
bloßes Mittel zur Sicherstellung einer anderen Lebensdimension (etwa der 
Freizeit), angesehen würde, diese aber als die einzig sinnvolle angesehen 
würde, wird eine Sinngebung nicht gelingen, die in den Perspektiven des 
christlichen Glaubens erfolgen soll. Vielmehr sind alle Lebensbereiche auf 
das umgreifende Humanum im Licht des Evangeliums zu beziehen; das 
schließt nicht aus, daß solche Lebensbereiche untereinander in bestimmten 
(sachlich bestimmten) Proportionen stehen, über die der Christ ein Stück 
weit mit dem Nichtchristen gemeinsam nachdenken und dabei auch immer 
zu lernen haben wird. Dies gilt vor allem von dem, was wir später als 
Konkretionen bezeichnen werden. Dennoch wird im Gesamtentwurf einer 
Sinngebung des Arbeitens nur dort der sinnerschließende Blick möglich 
sein, wo das Ganze des Menschen gesehen ist, ein solcher ganzheitlicher 
Sinn bejaht und erhofft wird (womit dann etwas typisch Christliches 
gegeben ist) und wo nicht, wie in anderen Grundperspektiven des Men- 
schen, ein solcher Gesamtsinn entweder für die gegenwärtigen Gesellschaf- 
ten, oder die fortgeschrittene Zivilisation, als unmöglich erklärt wird. 

3. Grundhaltungen 

Vom Gesagten aus erweist sich, daß für eine Humanisierung der Arbeit 
gewisse Haltungen erforderlich sind, die vom Glauben her als Grund- 
haltungen anzusehen sind. Theologisch formuliert sind dies: Herrschaft 
über die Erde als Teilhabe an der Schöpfung, Bekehrung, eschatologische 
Erwartung. Herrschaft über die Erde ist für den Glaubenden Gebot Got- 



Zum Sinn der menschlichen Arbeit 267 

tes, und sie ist gleichzeitig ein Gebot technologischer Entwicklung und 
menschlichen Überlebens. Diese Herrschaft führt aber dort, wo sie unbe- 
herrscht vorangetrieben wird, ökologisch zur Selbstbedrohung der Mensch- 
heit, was theologisch durchaus als Überwuchern jener Maßlosigkeits- und 
Sündigkeitshaltungen bezeichnet werden kann, die sich von der personalen 
Ebene in die Sachebene hinein auswirken und von dorther wieder zurück- 
schlagen, wie sie etwa Paulus im Römerbrief, vor allem aber der erste 
Johannesbrief ansprechen (Rom 1,20-32; 1 Jo 2,16). Wenn nicht die 
Umwelt zerstört werden soll und sich eine vereinfachte Tätigkeitsseligkeit, 
die sich auf Gen 1, 26 beruft, Christen zu Mitschuldigen werden lassen soll, 
dann ist angesichts der notwendigen •Grenzen des Wachstums" 
(D. Meadows) die Frage nach der Bekehrung und einem neuen Ethos eine 
menschliche Grundfrage, die als Grundgebot immer neuer Umkehr dem 
Christen eigentlich unmittelbar vertraut sein müßte. Die Ausschau nach 
dem Endgültigen aber, die eschatologische Erwartung, nimmt durchaus 
das konkrete Jetzt ernst, relativiert es aber zugleich als das - begrenzt 
sinnvolle, unserer Entscheidung aufgegebene - Vorläufige. Die kompli- 
zierten Zusammenhänge zwischen dem menschlichen, zu schaffenden vor- 
läufigen und dem von Gott her zu-künftigen, zukommenden Endgültigen 
(•Gaudium et spes" Nr. 39) müssen hier unerörtert bleiben. Aber soviel 
ist sicher, daß der eschatologische Vorbehalt (1 Kor 7,39 ff, vgl. aber 
Rom 12,15) eine kritische Kraft enthält, die aller Absolutsetzung von 
Aktivität, Prestige, Luststreben, Karrieresucht und Arbeitsfanatismus die 
Grenze und die Begrenzung deutlich macht - dort, wo die christliche Rela- 
tivierung im Sinne eines Verweises in die Vorläufigkeit gelingt. 

Wo alle drei Haltungen miteinander verbunden sind, ist dann eigent- 
lich die Gewähr dafür gegeben, daß das Tun an materiellen Dingen, daß 
sich auch das Arbeiten auf den personalen Bereich hin positiv (und nicht 
nur wertfrei) auswirkt, und zwar genau in dem Sinn umfassend, wie es 
von einer christlichen Zielumschreibung des Menschen her gefordert 
scheint. 

4. Konkretionen bezüglich der Arbeit 

Jeder Versuch einer theologischen Deutung der Arbeit wird sich jener 
schwierigen Probe aufs Exempel gegenübersehen, die in der Frage besteht, 
ob und wie das theoretisch Gesagte vom Arbeitenden selbst als hilfreich, 
richtig und •wahr" erlebt und erfahren werden kann. In dieser Schwierig- 
keit, der jede •Theorie der Arbeit" unweigerlich begegnet, verbergen 
sich komplizierte Probleme des Bezugs von Theorie und Praxis, die selbst 
wieder viele Theorien hervorgerufen haben. Für unsere gegenwärtigen 



Peter Lippert 268 

Überlegungen geht es darum, ob die Arbeit grundsätzlich als humanisier- 
bar, in ein größeres Menschliches einfügbar erfahren und gelebt werden 
kann, und wie dies geschehen kann. Dort, wo die Möglichkeit überhaupt 
bestritten würde, wäre in der Konsequenz eine theologische, besser, eine 
christliche Deutung der Arbeit nicht •lebbar", es sei denn, man würde die 
Arbeit nur von Gen 3,19 her konzipieren. Dort aber, wo ein auch, positiv- 
menschlicher Sinn der Arbeit in den Blick kommen kann, wäre auch eine 
christliche Sicht nicht nur formulierbar und abstrakt-logisch ableitbar, 
sondern sie wäre, was jede christliche Aussage zur Wirklichkeit des Lebens 
sein muß, •realisierbar" und lebbar. 

In diesem Zusammenhang soll ein kurzer Blick den konkreten Chancen 
gelten, die dafür bestehen, daß Arbeit als sinnvoll erfahren werden kann. 
Dabei sind Verallgemeinerungen nicht zu vermeiden. Streng genommen 
gibt es ja •die" Arbeit nicht. Es gibt besonders entfremdende Arbeiten, es 
gibt besonders ungerechte soziale Verhältnisse, die jede positive Erfah- 
rung zu blockieren scheinen. Wir gehen für das folgende nicht von idealen 
Verhältnissen, sondern von einer Situation aus, wie man sie in Umständen 
vorfindet, die in sozial und industriell entwickelten Ländern als Mittel- 
lage bezeichnet werden mögen. Grundlegende Probleme, wie etwa die 
soziale und theologische Problematik einer •Befreiung" in Ländern 
Lateinamerikas muß hier darum völlig unberücksichtigt bleiben, weil sie 
eine zwar drängende, aber eigene Thematik bildet; es kann nicht völlig 
ausgeschlossen werden, daß die dortige Problematik der Arbeit nicht nur 
die folgenden Sätze über die mögliche Humanisierung, sondern auch 
einiges am theologischen Bezugsfeld anders zu akzentuieren hätte, als es 
hier geschieht. 

Humanisierung der Arbeit im engeren Sinn hat mindestens zu berück- 
sichtigen: 

- Eine begrenzte, immerhin nicht bei allen Arbeitsvorgängen gänzlich 
hoffnungslose Chance bietet ein Erleben des Arbeitens als eines 
Stücks von Können, Kompetenz, Verantwortung und als unmittel- 
bares Erfolgserlebnis. Aber hier dürften die Grenzen doch eng 
gezogen sein. 

- Ein Stück weit könnte es auch gelingen, den objektiven Zusammen- 
hang der individuellen Arbeit in ihren Auswirkungen auf das 
gemeinsame Ganze zu überdenken und gelegentlich auch zu erfah- 
ren; freilich werden solche Zusammenhänge oft an Ausfallerschei- 
nungen deutlicher (Ausfall von Kollegen, Betriebsstörungen, tech- 
nische Ausfälle, Streiks von Zulieferbetrieben). Um den Sinn meines 
Arbeitens zu gewinnen, ist ein nachdenkendes (durchaus irgendwie 
•meditatives") Sich-einlassen auf den Sinn menschlichen Arbei- 



Zum Sinn der menschlichen Arbeit 269 

tens überhaupt notwendig, das nun nicht während der Arbeit, son- 
dern in der Muße (also in gefüllter Freizeit) gewonnen werden kann. 

- Die Erfahrung von Kollegialität, Zusammenhalt, Eintreten fürein- 
ander ist als Erfahrung wohl in weiterem Bereich möglich, 

-und läßt am Beispiel erleben, daß sich Sachzusammenhänge auf 
Personenbeziehungen hin eröffnen und durchsichtig machen lassen. 
Hier liegt das weite Aufgabenfeld der •human relations", des 
Arbeitsklimas, dessen Gelingen nicht nur dem Zufall überlassen 
werden darf. 

- Das Bewußtsein, daß Arbeit nicht nur (im Arbeitslohn) sachhafte 
Möglichkeiten bringt (Freizeit und Bedarfsdeckung), sondern per- 
sonale Zuwendung ermöglicht (Lebensunterhalt für die Angehö- 
rigen), ist eine weitere und nicht zu unterschätzende Erfahrung für 
eine Humanisierung der Arbeit. 

Welche konkreten Folgerungen bezüglich Arbeitszeit, Arbeitstempo, 
Ausgestaltung der Arbeitsräume, gewerkschaftlicher und unternehme- 
rischer Verpflichtungen, Lohngestaltung, Sozial- und Familiengesetz- 
gebung und -politik sich aus diesen Grundsätzen ergeben, das kann im 
Rahmen einer theologischen Grundsatzüberlegung nicht mehr geleistet 
werden; dies ist Aufgabe der Psychologie, Soziologie und Medizin der 
Arbeit, Aufgabe auch der sozialen Kooperation und Auseinandersetzung, 
nicht zuletzt der Sozialethik. Hier ging es uns darum, den Blick auf die 
Zusammenhänge zu richten. In solchem theologisch gesehenen Zusam- 
menhang hat die Humanisierung des Arbeitsprozesses die unentbehrliche 
Wichtigkeit eines Teilvorgangs und Teilbereichs in der Aufgabe der 
Humanisierung der einzelnen Lebensaufgaben auf die personale Ebene 
hin, welche im christlichen Glauben durch jene Haltungen gesichert und 
erschlossen scheint, die wir als Herrschaft über die Natur, Bekehrung und 
eschatologische Erwartung bezeichnet haben. So haben wir versucht, das 
Ganze zu befragen und zu deuten, damit von solchem Zusammenhang aus 
die Maßstäbe gewonnen werden können, das konkrete Detail zu formen 
und sich in der Vielfalt verzerrter Tagesmeinung so realistisch zu orien- 
tieren, daß das Mögliche getan werden kann. 




