
Welche Aufgabe hat heute 
eine religiöse Bildungs- und Besinnungsstätte? 
Friedrich Wulf SJ, München 

Die Einweihung einer religiösen Bildungsstätte, eines Hauses der Besin- 
nung1 ist nicht das gleiche, als wenn eine neue Straße dem Verkehr frei- 
gegeben oder ein vergrößerter und modernisierter Betrieb denen, die darin 
arbeiten, übergeben würde. Wer heute ein solches Haus erstellt, muß sich 
seine besonderen Gedanken dazu gemacht haben. Die Modelle und Vor- 
stellungen, die man früher bei ähnlichen Vorhaben hatte, sind nur noch 
bedingt tauglich. Das religiöse Klima, die Mentalität, das Denken, das 
Verhalten, die Praxis des Christen haben sich im letzten Jahrzehnt im 
Gefolge des Konzils und des allgemeinen gesellschaftlichen Umbruchs 
gründlich gewandelt, unterschiedlich zwar in den verschiedenen Lebens- 
altern und Bevölkerungsschichten, im ganzen aber niemanden ausneh- 
mend. 

Es genügt darum nicht, wenn man auf die Frage, wem dieses Haus 
dienen und was darin geschehen solle, zur Antwort gibt, das Haus stehe 
allen offen, die Sammlung, innere Ruhe, religiöse Belehrung und Vertie- 
fung suchten, es werde darum ein reiches Angebot von Möglichkeiten dazu 
gemacht; Exerzitien, Meditations- und Besinnungstage, Glaubenskurse 
und Wochenendtagungen. Es muß vielmehr ein Konzept dahinter stehen. 
Man muß etwas von der gegenwärtigen Glaubenssituation wissen, von 
einer heute fälligen Religiosität, Frömmigkeit, Spiritualität, oder wie 
immer man das nennen mag, von der heutigen Gebetsnot und der Art und 
Weise, wie man Menschen unserer Zeit neu zum Gebet hinführen kann, 
und überhaupt von den Grundvollzügen des christlichen Lebens unter den 
Bedingungen einer veränderten Zeit. 

Hatte man überhaupt beim Bau dieses Hauses ein solches Konzept? Die 
Frage ist nicht skeptisch und respektlos gemeint, sondern will nur auf die 
Schwierigkeit eines solchen Konzeptes hinweisen und auf die noch größere 
Schwierigkeit, dieses Konzept auch durchzuführen, die entsprechenden 
Mitarbeiter dafür zu finden usw. M. a. W.: Eine religiöse Bildungsstätte 
ist heute zwar eine überaus notwendige Sache bei der Unrast des modernen 
Lebens, bei den zunehmenden Lebenskonflikten, bei den tausend Fragen, 
die das Leben, der christliche Glaube, die Situation der Kirche heute an 
den Christen stellen, aber auch eine überaus schwierige und nicht ganz 

1 Der folgende Vortrag wurde am 23. Mai 1973 zur Einweihung des Katholischen Bil- 
dungshauses •Maria Rosenberg" in der Pfalz gehalten. 



Welche Aufgabe hat eine religiöse Besinnungsstatte? 271 

unproblematische Sache. Nicht daß Gutgemeintes in diesem Haus ge- 
schieht, sondern daß das Richtige geschieht, ist entscheidend und recht- 
fertigt den Aufwand, die Kräfte, die man hier investiert. 

Es soll darum einmal versucht werden, herauszustellen, worin wohl eines 
der entscheidenden Probleme einer zeitgemäßen, von der Zeit geforderten 
Glaubenspraxis und Frömmigkeit zu sehen ist. Danach müßte sich wohl 
richten, was in einem Haus, das der religiösen Bildung und Besinnung 
dient, veranstaltet wird. Das könnte das Konzept abgeben für die künftige 
Arbeit, mögen die einzelnen Veranstaltungen noch so verschieden sein. 
Die Menschen, die hierher kommen, sollen ja zu der gerade heute erfor- 
derten religiösen und christlichen Haltung, zu einer der gegenwärtigen 
Situation von Welt und Kirche entsprechenden Glaubenspraxis, zu den 
ihnen heute aufgegebenen gesellschaftlichen und kirchlichen Aufgaben 
angeleitet werden. Um an dieses Kernproblem heutigen Christseins heran- 
zukommen, muß zunächst etwas weiter ausgeholt werden. 

Das Ungenügen der bloßen Innerlichkeit 

Jeder weiß, wie sehr nach dem zweiten Weltkrieg und als dessen Folge 
die politischen und wirtschaftlichen Verhältnisse in den unterentwickelten 
Ländern in Bewegung geraten sind. Die Unruhen und Auseinanderset- 
zungen reißen seitdem nicht mehr ab, und noch ist kein Ende dieser Ent- 
wicklung abzusehen. Die Intelligenzia der Nichtetablierten in diesen 
Ländern erhoben oder erheben sich gegen die Herrschaftsstrukturen und 
Privilegien der ehemaligen Kolonialmächte oder überhaupt gegen die 
bisher etablierten und privilegierten Schichten ihrer Völker zugunsten der 
Armen und Unterdrückten, der rechtlosen Massen. Was in Rußland nach 
dem ersten Weltkrieg begann, setzt sich hier fort. Seit der Mitte der 
sechziger Jahre griff diese Bewegung auf fast alle Länder, vor allem der 
westlichen Welt, auch der Industrienationen, über. Ausgelöst durch ein 
schnell sich verbreitendes Unbehagen in der die Freiheit immer mehr 
einengenden Welt der Technik, die um des Funktionierens willen wach- 
sender bürokratischer Apparaturen bedarf und darum in zunehmendem 
Maße der anonymen Manipulation durch das herrschende Management 
offen steht, ist die politisch meist links, d.h. neo-marxistisch orientierte 
Intelligenzia auch der westlichen Welt zum Aufstand angetreten. Der Ruf 
geht nach mehr Demokratie, nach Durchsichtigmachung der Strukturen, 
nach Mitbestimmung, Chancengleichheit aller. Man kämpft gegen Repres- 
sion, Verlogenheit, Hohlheit, Heuchelei einer nur auf den eigenen Vorteil, 
auf Gewinn und Prestige bedachten Konsum- und Wohlstandsgesell- 
schaft, um mehr Freiheit, Menschlichkeit, soziale Gerechtigkeit, Frieden, 



Friedrich Wulf 272 

mit einem Wort: um menschlichere Lebensbedingungen auf dem Weg 
gesellschaftlicher und institutioneller Veränderungen. Die •kritische Theo- 
rie" und konkrete, solche Veränderungen herbeiführende Handlungs- 
techniken bieten das notwendige Instrumentarium dazu. 

Diese weltweite gesellschaftliche und institutionelle Krise hat auch vor 
der Kirche nicht haltgemacht. Sie wurde durch das II. Vatikanische Konzil 
und die auf ihm anstehenden Probleme sogar früher in ihre Tore eingelas- 
sen, als es sonst geschehen wäre. Auch hier geht es, wie aus vielen Äuße- 
rungen deutlich wird, um den Protest gegen ein dirigistisches System, das 
den Etablierten zu viel unkontrollierte und unkorrigierte Befugnisse ein- 
räume, von oben her dekretiere, dem einzelnen, der Gruppe, den Teil- 
kirchen zuwenig Eigeninitiative und Handlungsspielraum lasse und darum 
leicht betriebsblind mache und zu einem systemimmanenten Immobilismus 
führe. Wir erleben diese Krisen mit und können sie mit eigenen Augen 
verfolgen. Was dabei für unser Thema wichtig ist, sind aber nicht Kritik, 
Kontestation und Diskussion, von denen wir mehr, als uns lieb ist, über- 
schwemmt werden, ist nicht die innerkirchliche Auseinandersetzung als 
solche, sind auch nicht die dahinterstehenden innerkirchlichen Ziele, wie 
etwa Liturgiereform, Ämterreform, Gemeindereform, sondern die dabei 
ganz neu und elementar aufgebrochene Sicht des Auftrags und der Sen- 
dung der Kirche zur Welt und zur menschlichen Gesellschaft hin. Zwar 
war der missionarische Elan der Kirche bis in die neueste Zeit hinein 
keineswegs erlahmt - man braucht dafür nur einmal die jüngste Missions- 
geschichte zu betrachten und an den erstaunlichen Zuwachs der katholischen 
Christenheit in den letzten Jahrzehnten zu denken. Dennoch ging die 
Stoßrichtung dieses Elans einseitig auf ein übernatürliches Heil, auf das 
Religiöse im engeren Sinn, auf Gott, Jesus Christus und die Hingabe an 
sie, auf die Teilhabe am Werk und den Gnaden der Erlösung, auf die 
Hineinnahme in die göttlichen Geheimnisse durch die Vermittlung der 
Kirche, auf die Hoffnung, die Zuversicht, den Trost, die Kraft, die von 
der Botschaft Jesu Christi ausgehen. Dagegen trat die innerweltliche Auf- 
gabe und Sendung des Christen und der Kirche auffallend zurück, und das 
schon seit langer Zeit. Selbstverständlich betonte man die Pflichten des 
Christen im Alltag, in Familie und Beruf, die Pflichten gegenüber dem 
Nächsten, vor allem gegenüber den Schwachen und Notleidenden aller 
Art, sogar die politischen Verantwortlichkeiten und die Aufgaben des 
Christen im öffentlichen Leben. Aber bei all dem ging es doch in erster 
Linie immer nur um die Erfüllung der Voraussetzungen zur Erlangung 
des ewigen Heils. Die Welt und ihre Geschichte galten dafür als Raum 
und Zeit der Bewährung, des Sich-Einübens in die von Gott verheißene 
und garantierte, in Christus nahegekommene und allein durch ihn offen- 



Welche Aufgabe hat eine religiöse Besinnungsstätte? 273 

kundig werdende absolute Zukunft. Es war gewiß eine allzu große Verein- 
fachung, als Harvey Cox die hiesige Weltzeit im Sinn der traditionellen 
und quasi-offiziellen Frömmigkeit des Christentums als •Warteraum der 
Zukunft" bezeichnete. Er sagte es anklagend und wollte auf ein Versäum- 
nis hinweisen. Im katholischen Christentum, in dem die pietistische Fröm- 
migkeit nie eine solche Rolle gespielt hat wie im Protestantismus, vor 
allem der •Neuen Welt", ist sie es nicht gewesen. Die katholische Sozial- 
lehre mag hier für vieles stehen; man nahm die Natur des Menschen, ihre 
Möglichkeiten und sittlichen Forderungen, vor allem ihre gesellschaft- 
lichen Aspekte und Imperative durchaus ernst. Dennoch kann heute keiner 
mehr leugnen, daß die christlichen Kirchen als solche, als Wahrer und 
Künder der Botschaft Christi, an der umwälzenden Entwicklung und 
Veränderung der Welt, die in den letzten anderthalb Jahrhunderten vor 
sich gegangen ist, kaum Anteil genommen haben, höchstens abwehrend, 
im Aufzeigen von Gefahren und Irrtümern, in der Warnung vor einem 
wachsenden Säkularismus. Das Verhältnis der offiziellen kirchlichen Lehre 
zu den modernen Naturwissenschaften war bis in die jüngste Zeit hinein 
ein gestörtes. Man hatte die •weltlichen" Dinge und Entwicklungen in 
ihrer Bedeutung und ihren Konsequenzen für das Leben des Menschen 
hier und jetzt, für die geschichtlich greifbare Zukunft der Welt und der 
Menschheit aus dem religiösen Kontext ausgeklammert; sie galten als 
pro-fanum, außerhalb des Heiligen liegend und darum als solche dem 
Sendungsauftrag der Kirche Jesu Christi nicht unterworfen; sie waren 
dem Menschen unterhalb seiner religiösen Berufung zugeordnet. Von da 
her die Kluft zwischen Kirche und moderner Welt. Die Kirche hatte sich 
fast bewußt in einen religiös bestimmten Eigenbereich und damit in ein 
Getto zurückgezogen. 

Das neue Bewußtwerden der innerweltlichen Aufgaben 

Hier hat nun plötzlich eine Wandlung, eine tiefgreifende und umfas- 
sende Sinnesänderung, eine neue Sicht der Dinge in der Kirche eingesetzt. 
Sie war seit längerer Zeit vorbereitet. Schon nach dem ersten Weltkrieg 
hatte die relative •Eigenständigkeit (Autonomie) der weltlichen Sach- 
gebiete" ein wachsendes Interesse der geistig wachen Christen gefunden. 
Man wurde von neuem und intensiver der Spannung gewahr, der der 
Christ ausgesetzt ist zwischen seiner Aufgabe im Hiesigen und dem Unter- 
wegssein in die endgültige Welt, in die •von Gott erbaute Stadt", wie es 
im Hebräerbrief heißt. Und man erkannte, daß diese Spannung keine 
solche ist zwischen einem rein natürlich-denkenden, lebenden Menschen 
und einem, der von der Gnade erfaßt und geprägt ist, sondern daß sie sich 



Friedrich Wulf 274 

in ein und demselben christlichen Herzen, das nur einem Ziel, dem von 
Gott ermöglichten Heil unterliegt, vorfindet und auswirkt. Natur und 
Gnade, Natur und Ubernatur sind im erlösten Menschen eine Einheit und 
sollen es in freier Entscheidung im Alltag des Lebens immer mehr werden. 
Von hierher gesehen erhalten die •weltlichen" Dinge, erhält alles, was 
zur Entfaltung des Menschen und zur Evolution der Welt beiträgt, für 
den Glaubenden Heilsbedeutsamkeit; es ist hineingenommen in den ein- 
zigen Heilsplan Gottes mit der Welt und mit den Menschen. 

Das hat man zwar in der christlichen Überlieferung nie direkt geleugnet, 
aber es war doch durch eine einseitige Verkündigung der •himmlischen" 
Dinge und zugleich eine Individualethik verdunkelt worden und stand 
nicht mehr klar genug im Bewußtsein der Kirchen und der Christenheit. 
Was nach dem ersten Weltkrieg aufgebrochen war, aber damals nur eine 

geistige Elite der Christen (im deutschen Sprachbereich) bewegte, ergriff 
nach dem zweiten Weltkrieg immer breitere Schichten in den christlichen 
Kirchen. Für den Katholizismus erinnere man sich nur an die schnelle 
Verbreitung der Schriften Teilhards de Chardin, die zuerst nur als Manu- 
skripte unter der Hand kursierten, bevor sie veröffentlicht wurden. Das 
Zweite Vatikanische Konzil hat dieser Entwicklung, zwar erst in seiner 
Spätphase und nach manchen vergeblichen Versuchen, nach vielen und 
bewegten Diskussionen, aber dann doch in umfassender Weise, in der 
Pastoralkonstitution •Gaudium et Spes" (•Freude und Hoffnung"), Aus- 
druck gegeben. Die Proklamation dieses Dokumentes am 7. 12. 1965 sollte 
sich als ein Ereignis von größter Nachwirkung herausstellen. Es hat nicht 
nur wie ein Funke gezündet und eine innerkirchliche Diskussion in Gang 
gebracht. Es fiel auch zusammen mit der zweiten Eskalation jener gesell- 
schaftlichen und institutionellen Weltkrise, von der oben die Rede war; 
dieses zeitliche Zusammentreffen hat ihm erst seine eigentliche Stoßkraft 
gegeben. Denn nun begann man, wachgerufen durch die verschiedensten 
Kontestationen in der Welt (Bürgerrechtsbewegung in den USA, soziales 
Spannungsfeld Südamerika, Auseinandersetzung wegen des Vietnam- 
krieges usw.), nun begann man die Pastoralkonstitution des Konzils zu 
aktualisieren und in die konkrete Situation der Kirche von heute zu über- 
setzen. Es war so, als gingen erst jetzt vielen die Augen auf. Man fragte 
sich etwa: Wie konnten wir als Christen, als Kirchen die zahlreichen 
Unrechtszustände gerade in sogenannten christlichen Ländern so lange 
dulden, stillschweigend hinnehmen? Oder: Warum haben die offiziellen 
kirchlichen Stellen, bis in die Orden hinein, bei aller karitativen und oft 
heroischen  Sorge  für  die  Notleidenden  und  die  Benachteiligten  der 
menschlichen Gesellschaft, es doch so oft und so stark mit den herrschenden 
Gesellschaftsgruppen gehalten, indem z.B. die weiterführenden katho- 



Welche Aufgabe hat eine religiöse Besinnungsstätte? 275 

lischen Schulen und Institute in den südamerikanischen Ländern nur den 
Kindern aus diesen Kreisen offenstanden? Oder: Warum halten wir inner- 
halb der Kirche noch so viele Herrschaftsstrukturen aufrecht und setzen 
zuwenig Modelle menschlichen Zusammenlebens und -arbeitens in einer 
von Abhängigkeiten, Zwängen, Überforderung, Ungleichheit und Unter- 
drückung geprägten Welt? Nachdem einmal das Gewissen wachgeworden 
und das Verantwortungsbewußtsein für die Mitmenschen, für die poli- 
tischen, wirtschaftlichen und gesellschaftlichen Verhältnisse in der Welt 
geweckt worden war, reißen die Fragen solcher Art nicht mehr ab. Bis- 
weilen gewinnt man sogar den Eindruck, vor allem bei engagierten Chri- 
sten, als bestünde die christliche Botschaft aus nichts anderem mehr als aus 
der Sorge für eine humanere Welt, für bessere Lebensbedingungen, für 
den menschlichen Fortschritt, für die Befreiung der Unterdrückten, für 
Gerechtigkeit und Friede. Dem Vorwurf eines einseitig horizontalen 
Christentums begegnet man gern mit der Aussage, daß eben so Gottes 
Plan mit der Welt und dem Menschen verwirklicht und damit sein Name 
verherrlicht werde. Als Kronzeuge dafür wird in den letzten Jahren oft 
Jesus genannt, •der Mann aus Nazaret", wie man ihn gern nennt, um 
sein Menschsein, gleich uns, betont herauszustellen. Er habe, so hört man 
oft sagen, vorbildhaft getan, was uns allen in seiner Nachfolge aufgegeben 
sei. Sein Verhältnis zum Vater sei von seinem Verhältnis zu den Menschen 
und zur Welt geprägt gewesen, seine Verkündigung des Vaters von seiner 
Sendung durch den Vater in die Welt. Gott, so sagt man in diesem Zusam- 
menhang weiter, sei kein Gott über der Welt, sondern ein Gott für die 
Welt, ein Gott der Menschen. 

Nun braucht man und kann es auch nicht bestreiten, daß im Zusammen- 
hang solcher und ähnlicher Aussagen Einseitigkeiten, ja Verkürzungen 
der Botschaft Jesu unterlaufen. Die Gefahr besteht, diese Botschaft auf 
einen christlichen Humanismus und - im Hinblick auf die christliche Hoff- 
nung- auf eine Sozialutopie, auf die Utopie eines •zur wahren Humanität 
befreienden Weltzustandes", wie es neulich im Wahlaufruf eines Katho- 
liken für eine bestimmte Partei hieß, zu reduzieren und damit zu ver- 
fälschen. Das ist die Dialektik der Geschichte: Der einen Einseitigkeit 
folgt eine andere. Hat man in der Vergangenheit in der volkstümlichen 
Verkündigung, ja in der Frömmigkeit überhaupt zu sehr Diesseits und 
Jenseits, Natur und Übernatur, Weltliches und Geistliches voneinander 
abgehoben oder wie zwei Wirklichkeitsbereiche einander gegenüber- 
gestellt, so ist man heute in Gefahr, beides einfachhin einzuebnen, keiner- 
lei Unterscheidung zwischen ihnen mehr zuzulassen. Das aber hätte zur 
Folge, daß der Kern der christlichen Botschaft, der Kern des von Gott in 
Jesus Christus verheißenen und erwirkten Heils: die unmittelbare und 



Friedrich Wulf 276 

einmal, am Ende, in die Offenheit tretende personale Gemeinschaft des 
Menschen mit Gott in einem neuen Leben und einer neuen Gesellschaft, 
die die natürlichen Möglichkeiten des Menschen übersteigen, und damit 
auch die Ungeschuldetheit eines solchen Lebens in der Anteilnahme an der 
Herrlichkeit, d.h. der Ewigkeit, der Freiheit, der Liebe Gottes verdun- 
kelt, ja aus den Augen verloren wird. 

Trotz dieser Gefahr, der man heute oft in bedrohlicher Weise begegnet, 
gilt es an der Auslegung der christlichen Glaubensbotschaft auf ihren 
Weltbezug hin, wie sie auf dem II. Vatikanum stattgefunden hat, fest- 
zuhalten. Wir können nicht mehr dahinter zurück. Das aber hat entschei- 
dende Konsequenzen für eine heute fällige und geforderte Frömmigkeit. 
Der Christ, der heute seinen Glauben, gemäß dem in der Kirche durch den 
Geist aufgebrochenen neuen Verständnis der Botschaft Jesu Christi, leben 
will, muß u. U. in seinem religiösen Bewußtsein einige Wandlungen 
durchmachen. Er darf z. B. nicht mehr der Meinung sein, wie sie in der 
Vergangenheit oft in gläubigen Kreisen vorherrschte, Frömmigkeit sei in 
erster Linie oder sogar ausschließlich Innerlichkeit. Nun ist an einer 
solchen Gleichsetzung von Frömmigkeit und Innerlichkeit nicht alles 
falsch. Wir kennen die biblische Mahnung vom unablässigen, immerwäh- 
renden Beten; ein Christsein ohne Innerlichkeit wäre genauso eine Fehl- 
anzeige wie Menschsein ohne Innerlichkeit. Aber dort, wo die Frömmig- 
keit zu sehr in der Innerlichkeit, im Zug nach innen gesehen würde, wo 
der Fromme sich gegen das Außen soweit wie möglich abzuschirmen suchte, 
da bliebe er nicht mehr offen genug für Gottes Anruf mitten in der Welt 
und ihren Aufgaben, nicht mehr genügend verfügbar für Gottes Willen 
mit der Welt, da nähme er nicht mehr genügend seine Verantwortung für 
die menschliche Gesellschaft wahr. (Wir sehen hier einmal von einer aus- 
gesprochen kontemplativen Berufung ab, und auch für sie wäre die oben 
dargelegte Wende im Verständnis der christlichen Glaubensbotschaft nicht 
ohne Bedeutung.) Etwas ähnliches gilt von der Unterscheidung zwischen 
Geistlichem und Weltlichem. Wer der Meinung wäre, Frömmigkeit 
beziehe sich auf das Nicht-Weltliche und in diesem Sinn auf das Geist- 
liche, in der Frömmigkeit müsse man also die Welt möglichst hinter sich 
lassen, nur so komme man zu Gott, der verfehlte wiederum das Ganze der 
christlichen Botschaft. Zwar hat die kirchliche und geistliche Überlieferung 
einen solchen Rat gegeben, aber sie tat es eindeutig für diejenigen, die zu 
einer vollkommenen Kontemplation gelangen wollten, und sie tat es 
meist zu ununterschieden, nämlich einseitig im Hinblick auf die Welt der 
Sünde. Nun wissen wir aber heute, daß zwar alle Menschen zur Heiligkeit 
berufen sind, keineswegs aber alle zur Mystik. Für die meisten Christen 
wird die Frömmigkeit bei aller und notwendigen Übung des Kontempla- 



Welche Aufgabe hat eine religiöse Besinnungsstätte? 277 

tiven eine welthafte Frömmigkeit sein müssen, d. h. sie muß alle Welt- 
bezüge des Menschen miteinbeziehen. Nicht nur das Gebet ist geistliches 
Tun, sondern ebenso alles, was in dieser Welt begegnet und aufgegeben 
ist, kann es sein und muß es werden. Der ganze Mensch, mit und in seinem 
Leib, müßte ein geistlicher Mensch sein, alles, was er tut, müßte geistliches 
Tun werden. Darum gilt es, immer wieder von neuem nach der Einheit 
von Geistlichem und Weltlichem zu streben. 

Versuchen wir das Ganze noch einmal positiv auszudrücken: So wie es 
die durch Gottes Gnade und durch Christi Heilstat geschaffene Erlösungs- 
wirklichkeit (das Leben in der Auferstehung, in der Freiheit von Tod und 
Sünde) nur in der Schöpfungswirklichkeit und in konkreter Einheit mit 
dieser gibt, so geschieht auch Erlösung, die Erlösung des einzelnen und 
die der menschlichen Gemeinschaften, nur mitten in der Welt, im Dar- 
leben des ganzen Menschseins und im Darleben des welthaften Daseins. 
Wenn die christliche Tradition so sehr die Flucht aus der Welt gefordert 
hat als Voraussetzung christlicher Vollkommenheit, dann hat solche Welt- 
flucht ihren Stellenwert nur innerhalb der oben beschriebenen Ganzheit 
menschlichen und christlichen Lebens, innerhalb des Sich-Stellens dem 
welthaften Dasein und seiner Bewältigung aus dem Glauben; alles andere 
war, wo es geschah, eine unzulässige und zum Mißverständnis führende 
Verallgemeinerung. Das Tun des Menschen in der Welt und an der Welt, 
wo immer ihn seine Berufung hingestellt hat, sein Handeln in der Gemein- 
schaft und an der Gesellschaft steht nicht nur unter dem Vorzeichen und 
dem Ziel menschlicher, sondern gleichzeitig christlicher Entfaltung und 
Reifung. Die vom Menschen gesteuerte Evolution der Welt, die von ihm 
in Freiheit gestaltete Geschichte kann und soll nach Gottes Willen, wie er 
in der Menschwerdung seines Sohnes kundgeworden ist, in die endgültige 
Gestalt der Welt, die alleine Gott herbeiführt, in das Reich Gottes, das 
Reich der Himmel, miteingehen. Die Entfaltung und Vervollkommnung 
des Christen liegt einerseits ganz und gar auf der Linie seiner menschlichen 
Entfaltung und Vervollkommnung und übersteigt diese zugleich um ein 
Unendliches. Und ähnlich: Die Endgültigkeitsgestalt der Welt, die in den 
letzten Kapiteln der Offenbarung des Johannes beschrieben wird, liegt auf 
der Linie der Evolution der Welt und übersteigt diese zugleich um ein 
Unendliches. Gelehrt ausgedrückt: Die Transzendenz, das Welt-jenseitige, 
von allem Geschaffenen wesenhaft Verschiedene und Unterschiedene Got- 
tes (Vatikanisches Konzil I), wonach •von Schöpfer und Geschöpf keine 
Ähnlichkeit ausgesagt werden kann, ohne daß sie eine noch größere 
Unähnlichkeit zwischen beiden einschlösse" (Laterankonzil IV), ist auf- 
grund der Menschwerdung Gottes in Jesus Christus der Welt und dem 
Menschen •immanent" geworden. Demnach heißt christliche Frömmig- 



Friedridi Wulf 278 

keit das Mitleben der Transzendenz Gottes in der Immanenz menschlichen, 
d. h. welthaften und geschichtlichen Daseins und Handelns. Diese Erkennt- 
nis mit allen daraus sich ergebenden Konsequenzen ist heute in der Kirche 
ganz neu erwacht. 

Die Konsequenzen der weltbezogenen Frömmigkeit 

Bevor von einer Weltflucht, einer Absage an die Welt, einer Welt- 
entsagung gesprochen werden kann, muß sich der Christ auf die Welt 
einlassen. Die Welt und alles, was diese Welt ausmacht, die in erster 
Linie Menschenwelt ist, darf nicht zu früh und unvermittelt auf das 
Endgültige hin gesehen, auf Gott hin überschritten werden; man muß 
sie zunächst als welthafte Welt sehen, die Gott in ihre Eigenständigkeit 
entlassen hat. Das bedeutet: Hinsichtlich der Erfahrung der Welt, des 
Erleidens der Welt und des Handelns in der Welt genügt nicht die 
bloße gute Meinung. Was als erstes von einem Christen gefordert 
wird, ist vielmehr die Annahme der Welt, die Bejahung der Welt 
in ihrem ganzen geschöpflichen Umfang, von der Annahme und Be- 
jahung des Leibes, der Geschlechtlichkeit bis zur Annahme und Be- 
jahung von Gebrechlichkeit, Leiden und Tod, und dies alles nicht 
pathetisch-fromm, sondern nüchtern und in jener weltgerechten Begeg- 
nung, wie sie die jeweilige geschöpfliche Wirklichkeit beansprucht. Selbst 
von Gott, meint Dietrich Bonhoeffer, müsse der mündige Christ in der 
mündig gewordenen Welt weltlich, d. h. innerhalb der Erfahrungen dieser 
Welt, sprechen; sonst werde Gott aus seinem Anderssein herausgeholt und 
in ein manipulierbares System der kirchlichen Welt mit ihrer Klerikali- 
sierung und ihren hierarchischen Tendenzen, in ein System der Dogmatik 
und Metaphysik eingebaut. Wie solches welthafte Reagieren, Reden und 
Handeln zu geschehen hat, haben uns die Humanwissenschaften, insbeson- 
dere die Anthropologie und die Soziologie, in den letzten Jahrzehnten 
gezeigt. Sich auf die Welt einlassen heißt dann weiter: sich auf die 
Geschichte und ihre Wandlungen, und ganz konkret: sich auf den Gang 
des eigenen Lebens einlassen. Wo das geschieht, kann in den Tiefen- 
schichten der Seele eine innere Führung erfahren werden, die den Weg 
weist und die Gestalt deutlich macht, die im Leben eines jeden Menschen 
herausgearbeitet und offenkundig gemacht werden soll. 

Erst der weltliche Christ, der die Eigengesetzlichkeit seiner geschöpf- 
lichen Natur nicht unterschlägt oder in vorschneller Weise religiös subli- 
miert, der sich so der Welt in ihrer Eigengesetzlichkeit stellt, kann sich 
legitim und muß sich auf Gott hin überschreiten, auf den ganz anderen 
Gott, der nicht von der Art dieser Welt ist und der ihm zugleich aus dieser 



Welche Aufgabe hat eine religiöse Besinnungsstätte? 279 

Welt, aus dem Antlitz Jesu Christi und seiner Brüder anschaut. Hier, im 
Gegenüber zum abwesend-anwesenden und zum anwesend-fernen Gott 
ist der Mensch mehr als Mensch und die Welt mehr als Welt, wird die 
Geschichte des Menschen zugleich zur Geschichte Gottes, in der hell- 
dunklen Nacht des Glaubens, des Geheimnisses. Im Überschritt von der 
Immanenz zur Transzendenz, im göttlichen Schnittpunkt von Transzen- 
denz und Immanenz oder, anders gesagt: in der Begegnung, der Konfron- 
tation des mündigen, welthaften Christen mit dem Gottgeheimnis der 
Welt, wie es in Jesus Christus offenbar wurde, ist der Ort des Kreuz- 
geheimnisses, d.h. der Erfahrung der Macht Gottes in der Ohnmacht 
dieser Welt. Das Leben des Glaubenden ist voller Abenteuer; es läßt den 
Glaubenden, wenn er nur glaubend die Welt in ihrer Welthaftigkeit 
durchsteht, die Heillosigkeit und Todverfallenheit dieser Welt, die Frag- 
würdigkeit des Menschen erfahren; aber im Sich-Loslassen auf das dunkle 
Geheimnis seines Lebens, auf den ganz anderen, fernen Gott hin, im Ster- 
ben seiner selbst, erfährt der Glaubende zugleich etwas von der Gebor- 
genheit im Vatergott, von der herrlichen Freiheit der Kinder Gottes, von 
der alles überwindenden Kraft der Liebe. Von solcher Erfahrung gilt der 
Vers aus der Ostersequenz: •Tod und Leben fochten einen wundersamen 
Zweikampf." Und in der Anteilnahme am Geheimnis von Sterben und 
Auferstehen Christi kann es auch vom Christen heißen: •Dem Tod erlegen, 
lebt und herrscht er." 

Dieses Gesetz christlichen Lebens gilt es einzuüben, und solche •Ein- 
übung im Christentum", wie Kierkegaard es nennt, ist Frömmigkeit. Wie 
kann es dazu kommen, so im Schnittpunkt von Immanenz und Transzen- 
denz zu leben, daß man die Ignatius von Loyola zugeschriebene Mahnung 
an sich verwirklicht: •Vertraue so auf Gott, als ob aller Erfolg von dir 
und nichts von Gott abhinge. Wende dabei dennoch alle Mühe so an, als 
ob du nichts, Gott allein alles tun werde."? Zweierlei scheint mir die Ein- 
übung in eine solche Haltung u. a. zu erfordern: einmal das Anstreben 
der Einheit von Gebet und Leben, zum anderen das Anstreben der Einheit 
von Sakrament und Leben. Den Vorrang hat jeweils das vor Gott und mit 
Gott gelebte Leben, nicht die besondere Übung des ausdrücklichen Gebe- 
tes oder des Sakramentenempfanges, so hoch diese geschätzt werden müs- 
sen und auch notwendig sind. Das dürfte nach dem bisher Gesagten klar 
sein. 

Die Einheit von Gebet und Leben: Wenn wir für gewöhnlich von Gebet 
sprechen, dann meinen wir in erster Linie die besondere Übung des 
Gebetes, das formelle Gebet, sei es das private Gebet •in der Kammer" 
oder das Gebet in Gemeinschaft. Das Erste und Grundlegende ist jedoch 
das Gebet des Lebens, im Alltag, dort also, wo der Christ am Ursprung- 



Friedrich Wulf 280 

lichsten und grundlegendsten Glaube, Hoffnung und Liebe realisiert, wo 
die Entscheidungen im Gang seines Lebensschicksals fallen, wo er seine 
Existenz einsetzen muß, wo er erfüllt ist oder leidet, Leben empfängt oder 
hergibt, mit einem Wort, wo er am eindeutigsten er selbst ist: im Handeln 
und Erleiden. Wo dieses Gebet in der ständigen Konfrontation mit dem 
lebendigen Gott, dem über alles erhabenen Gott ebenso wie dem Gott für 
die Welt und für die Menschen, nicht geübt würde, erläge das ausdrück- 
liche Gebet leicht der Gefahr der Täuschung, des Monologs, des Selbst- 
gesprächs mit einem erdachten Gott, einem Ober-Ich; und viele Gebete 
haben diesen Charakter, ohne daß sich der Betende darüber klar ist. Aber 
auch umgekehrt: das Gebet des Lebens, im Alltag, gerade weil es das 
grundlegende Gebet des Christen ist, bedarf des ausdrücklichen Gebetes, 
gerade heute, wo der Überstieg von der säkularisierten Welt zu Gott, dem 
verborgenen, dunklen Geheimnis der Welt, so erschwert ist. Anders würde 
der Mensch von dieser Welt ganz aufgesogen werden. Aber auch dann, 
wenn das Gebet der Sammlung, wenn das stille Verweilen vor Gott und 
die Meditation so notwendig geworden sind, darf nie aus den Augen ver- 
loren werden, daß solches Gebet die Geschichte des Lebens einholen, vor 
Gott tragen und wieder in die offene Zukunft des Lebens einmünden muß; 
sonst würde das Gebet leicht zu einer illegitimen Flucht aus der Welt, 
würden jene Verantwortlichkeiten gegenüber dem Geschick der Welt und 
gegenüber den Mitmenschen nicht mehr genügend wahrgenommen. Der 
Rhythmus zwischen Gebet und Leben wird jeweils beim einzelnen ver- 
schieden sein; die Einheit muß gewahrt bleiben. 

Dazu muß kommen die Einheit von Sakrament und Leben: Es handelt 
sich hier vor allem um die öfter empfangenen Sakramente der Eucharistie 
und der Buße. Wo nicht immer wieder im Alltag die geistige Kommunion 
empfangen, die Gemeinschaft mit dem Herrn glaubend, hoffend und 
liebend realisiert wird: unmittelbar und ausdrücklich oder in der Begeg 
nung mit den Mitmenschen, im Erleiden und täglichen Sterben, da würde 
die sakramentale Kommunion unfruchtbar, wie die Erfahrung zeigt; sie 
diente der privaten Tröstung oder sogar der religiösen Versicherung. Das 
gleiche gilt für das Bußsakrament. Wo Umkehr, Reue und Bekenntnis 
nicht im täglichen Leben stattfinden, dort also, wo der Mensch schuldig 
wird und Umkehr heilsnotwendig ist, da würde der Empfang des Buß- 
sakramentes meist keine tiefere Wirkung haben, da nützte alles Beichten 
nichts. Immer wieder muß der konkrete Lebensbezug da sein. Anderseits: 
wo die Gemeinschaft mit dem Herrn oftmals im Vollzug des Lebens selbst 
ersehnt wird, wo das Verlangen nach ihm wach bleibt, da hat der Glau- 
bende auch das Bedürfnis, dieses Verlangen ausdrücklich zu machen im 
Empfang der Eucharistie. Ähnlich bei der Buße: Wer oft umkehrt, bereut 



Welche Aufgabe hat eine religiöse Besinnungsstätte? 281 

und bekennt, möchte das für sich auch sichtbar und greifbar machen in 
jener Weise, die Christus selbst als Frucht seiner Lebenshingabe am Kreuz 
gestiftet hat. Und hier wie dort darf die Einübung nicht nur eine indivi- 
duelle Sache bleiben; sie muß immer in der Gemeinschaft der Glaubenden, 
in der Kirche ihren Ort haben. Alle Frömmigkeit des Christen, will sie echt 
sein, hat von da her einen sakramentalen Charakter. Dieser Gemein- 
schaftsbezug christlicher Frömmigkeit wird heute oft nicht mehr als 
•Kirche" erlebt; um so stärker tritt aber das brüderliche Element, das 
Bewußtsein der Gemeinsamkeit in den Vordergrund. Hier, in der Gemein- 
schaft, wird heute am ehesten die Wirklichkeit des Glaubens erfahren. 

Von der so skizzierten Frömmigkeit und Spiritualität her lassen sich 
nun Kriterien finden für das, was in einer religiösen und geistlichen Bil- 
dungsstätte geschehen könnte und müßte. Es kann hier nur angedeutet 
werden: 

Einige Kriterien für geistliche Bildungsarbeit 

Natürlich haben Übungen, wie Entspannung, Sammlung und Medita- 
tion in einem solchen Haus einen bevorzugten Platz. Viele Menschen 
ersticken in der Hektik ihres Alltags; sie kommen nicht mehr zu sich. 
Darum wird auch das Zusammenleben von Menschen immer schwerer; das 
religiöse Leben ist geradezu bedroht. Es muß darum Zeiten und Räume 
geben, in denen der Mensch atmen kann, sich selbst findet. Dennoch darf 
das alles nicht zur Flucht aus der Welt und vor der Verantwortung im 
eigentlichen Aufgabenbereich auch des gläubigen Menschen führen. 
Manche Meditationsweisen scheinen dahin zu tendieren. Die Fluchtver- 
suche aus dieser technisierten Welt und Leistungsgesellschaft sind heute 
zahlreich. Eine ganze Generation scheint aus ihnen ausbrechen zu wollen. 
Wir Christen haben uns aber dieser Welt, so wie sie ist, zu stellen, an ihr 
zu arbeiten, sie zu verändern. Entspannung und Meditation sollen uns 
wieder mehr dazu befähigen. Nur dort, wo es dem tätigen Menschen 
gelingt, sein Menschsein zu bewahren und zu vertiefen, es in Gottes Liebe 
zu bergen, vermag er auch menschlich zu handeln, dem Nächsten mit- 
menschlich zu begegnen, die dichte Wand dieser inhumanen Welt zu 
durchstoßen. 

Und weiter: In einem Haus religiöser Bildung und Besinnung wollen 
und sollen die Menschen beten. Oft müssen sie erst wieder dazu angeleitet 
werden; das Gebet ist heute für viele nicht mehr so einleuchtend und 
zugänglich wie früher; sie haben hier mancherlei Fragen. Eine Wieder- 
hinführung zum Gebet hat da anzusetzen, wo das Leben in seinen Höhen 
und Tiefen gelebt wird, wo Gott dem Glaubenden im Dunkel und in der 



Friedrich Wulf 282 

Rätselhaftigkeit eines Lebensschicksals entgegentritt, wo der Mensch mit 
Gott ringt (Gen 32,25 ff) und Gott sich dem Menschen von der •Rück- 
seite" her zeigt (Ex 33,21; 3 Kge 19,13), sich im Widerschein seines 
geheimnisvollen Wirkens im Herzen des Menschen erfahren läßt. Wer 
aber kann schon einem modernen Skeptiker zu solcher Erfahrung verhel- 
fen, wer kann einem anderen glaubhaft sagen, daß er schon längst, wenn 
auch in verfremdeter Weise, betet, ohne es selbst recht zu wissen? Das 
alles setzt persönliche und pastorale Erfahrung voraus. 

Und noch ein Letztes: Mit Recht steht die Übung, die Übung im Geisti- 
gen und Geistlichen heute hoch im Kurs. Früher sprach man von •Exer- 
zitien", was eben nichts anderes heißt als Übungen. In diesen Übungen 
müßte der Ernstfall des Lebens vorgeübt und die Vergangenheit auf- 
gearbeitet werden. Hier wie dort konfrontiert sich der Übende nicht einem 
Gott über den Sternen, sondern dem Gott, der in Jesus Christus unser aller 
Leben und Schicksal auf sich genommen hat, dem Gott, der den Menschen 
ruft und ihm seine Aufgaben gibt, ihn erhöht und erniedrigt, ihn erlöst, 
richtet und vollendet. 

So könnte man noch weiter fortfahren, ob es sich um Glaubens- oder 
Pastoralkurse, um gruppendynamische Übungen oder Einzelexerzitien 
handelt. Immer müßte es in dem, was in einer den humanen und christ- 
lichen Erfordernissen der Zeit entsprechenden religiösen Bildungsstätte 
geschieht, wesentlich mit darum gehen, Menschen anzuleiten, Gott im 
Alltag zu suchen und zu finden, sie für ihre Aufgaben mitten in der Welt 
bereit und fähig zu machen. Denn das Heil, das dem Glaubenden verhei- 
ßen ist, betrifft den ganzen Menschen und die ganze Welt. Es schwebt nicht 
über dem Hiesigen und verschwimmt nicht in einem erträumten Jenseits. 
Es gilt vielmehr jetzt schon, hier auf Erden, dem Endgültigen, dem Reich 
der Ewigkeit entgegenzuarbeiten. Erst daraus erwächst dann auch eine 
legitime Sehnsucht nach dem Ewigen; erst so schaut der Christ mit Recht 
über das Hiesige hinaus, wartet er auf die Ankunft des Erlösers •auf 
den Wolken des Himmels". Wo so stark wie heute auf den Weltbezug 
der christlichen Botschaft hingewiesen wird und der Christ dazu angeleitet 
werden soll, •im Einsatz Gottes (zu) leben" (H.U. V.Balthasar), da ist es 
um so notwendiger, auch die mit Christus schon gekommene sieghafte 
Zukunft und Vollendung in die Gegenwart zu holen und im Glauben zu 
feiern, das Fest der Erlösten zu antizipieren. Das geschieht nicht zuletzt 
in den vielerlei Weisen gottesdienstlicher Veranstaltungen, vorab in der 
Feier der Eucharistie. Sie müßten in einem Haus der Besinnung und des 
Gebetes einen bevorzugten Platz haben und in ihrer schöpferischen Kraft 
etwas von jener Freude und jener Zuversicht ausstrahlen, die ein Zeugnis 
ablegen von Gottes machtvollem Walten unter uns, auch in unserer Zeit. 




