Welche Aufgabe hat heute
eine religiose Bildungs- und Besinnungsstitte:
Friedrich Wulf S], Miinchen

Die Einweihung einer religiosen Bildungsstitte, eines Hauses der Besin-
nung! ist nicht das gleiche, als wenn eine neue Strafle dem Verkehr frei-
gegeben oder ein vergrofierter und modernisierter Betrieb denen, die darin
arbeiten, {ibergeben wiirde. Wer heute ein solches Haus erstellt, muf} sich
seine besonderen Gedanken dazu gemacht haben. Die Modelle und Vor-
stellungen, die man friher bei dhnlichen Vorhaben hatte, sind nur noch
bedingt tauglich. Das religiose Klima, die Mentalitdt, das Denken, das
Verhalten, die Praxis des Christen haben sich im letzten Jahrzehnt im
Gefolge des Konzils und des allgemeinen gesellschaftlichen Umbruchs
griindlich gewandelt, unterschiedlich zwar in den verschiedenen Lebens-
altern und Bevolkerungsschichten, im ganzen aber niemanden ausneh-
mend.

Es geniigt darum nicht, wenn man auf die Frage, wem dieses Haus
dienen und was darin geschehen solle, zur Antwort gibt, das Haus stche
allen offen, die Sammlung, innere Ruhe, religiése Belehrung und Vertie-
fung suchten, es werde darum ein reiches Angebot von Moglichkeiten dazu
gemacht; Exerzitien, Meditations- und Besinnungstage, Glaubenskurse
und Wochenendtagungen. Es mufl vielmehr ein Konzept dahinter stehen.
Man mufl etwas von der gegenwirtigen Glaubenssituation wissen, von
einer heute filligen Religiositdt, Frommigkeit, Spiritualitit, oder wie
immer man das nennen mag, von der heutigen Gebetsnot und der Art und
Weise, wie man Menschen unserer Zeit neu zum Gebet hinfithren kann,
und iberhaupt von den Grundvollziigen des christlichen Lebens unter den
Bedingungen einer verdnderten Zeit.

Hatte man iiberhaupt beim Bau dieses Hauses ein solches Konzept? Die
Frage ist nicht skeptisch und respektlos gemeint, sondern will nur auf die
Schwierigkeit eines solchen Konzeptes hinweisen und auf die noch groflere
Schwierigkeit, dieses Konzept auch durchzufithren, die entsprechenden
Mitarbeiter dafir zu finden usw. M. a. W.: Eine religiose Bildungsstitte
ist heute zwar eine tiberaus notwendige Sache bei der Unrast des modernen
Lebens, bei den zunehmenden Lebenskonflikten, bei den tausend Fragen,
die das Leben, der christliche Glaube, die Situation der Kirche heute an
den Christen stellen, aber auch eine iiberaus schwierige und nicht ganz

1 Der folgende Vortrag wurde am 23. Mai 1978 zur Einweihung des Katholischen Bil-
dungshauses ,Maria Rosenberg® in der Pfalz gehalten,



Welche Aufgabe hat eine religiése Besinnungsstdtte? 271

unproblematische Sache. Nicht dafl Gutgemeintes in diesem Haus ge-
schieht, sondern dafl das Richtige geschieht, ist entscheidend und recht-
fertigt den Aufwand, die Krifte, die man hier investiert.

Es soll darum einmal versucht werden, herauszustellen, worin wohl eines
der entscheidenden Probleme einer zeitgeméafien, von der Zeit geforderten
Glaubenspraxis und Frommigkeit zu sehen ist. Danach mifite sich wohl
richten, was in einem Haus, das der religiésen Bildung und Besinnung
dient, veranstaltet wird. Das konnte das Konzept abgeben fiir die kiinftige
Arbeit, mégen die einzelnen Veranstaltungen noch so verschieden sein.
Die Menschen, die hierher kommen, sollen ja zu der gerade heute erfor-
derten religiésen und christlichen Haltung, zu einer der gegenwértigen
Situation von Welt und Kirche entsprechenden Glaubenspraxis, zu den
ihnen heute aufgegebenen gesellschaftlichen und kirchlichen Aufgaben
angeleitet werden. Um an dieses Kernproblem heutigen Christseins heran-
zukommen, muf} zunédchst etwas weiter ausgeholt werden.

Das Ungeniigen der blofen Innerlichkeit

Jeder weifi, wie sehr nach dem zweiten Weltkrieg und als dessen Folge
die politischen und wirtschaftlichen Verhéltnisse in den unterentwickelten
Landern in Bewegung geraten sind. Die Unruhen und Auseinanderset-
zungen reiflen seitdem nicht mehr ab, und noch ist kein Ende dieser Ent-
wicklung abzusehen. Die Intelligenzia der Nichtetablierten in diesen
Landern erhoben oder erheben sich gegen die Herrschaftsstrukturen und
Privilegien der ehemaligen Kolonialmichte oder tiberhaupt gegen die
bisher etablierten und privilegierten Schichten ihrer Volker zugunsten der
Armen und Unterdriickten, der rechtlosen Massen. Was in Rufiland nach
dem ersten Weltkrieg begann, setzt sich hier fort. Seit der Mitte der
sechziger Jahre griff diese Bewegung auf fast alle Lander, vor allem der
westlichen Welt, auch der Industrienationen, iiber. Ausgelost durch ein
schnell sich verbreitendes Unbehagen in der die Freiheit immer mehr
einengenden Welt der Technik, die um des Funktionierens willen wach-
sender biirokratischer Apparaturen bedarf und darum in zunehmendem
Mafle der anonymen Manipulation durch das herrschende Management
offen steht, ist die politisch meist links, d.h. neo-marxistisch orientierte
Intelligenzia auch der westlichen Welt zum Aufstand angetreten. Der Ruf
geht nach mehr Demokratie, nach Durchsichtigmachung der Strukturen,
nach Mitbestimmung, Chancengleichheit aller. Man kampft gegen Repres-
sion, Verlogenheit, Hohlheit, Heuchelei einer nur auf den eigenen Vorteil,
auf Gewinn und Prestige bedachten Konsum- und Wohlstandsgesell-
schaft, um mehr Freiheit, Menschlichkeit, soziale Gerechtigkeit, Frieden,



Friedrich Wulf 272

mit einem Wort: um menschlichere Lebensbedingungen auf dem Weg
gesellschaftlicher und institutioneller Verdnderungen. Die ,kritische Theo-
rie“ und konkrete, solche Verdnderungen herbeifiihrende Handlungs-
techniken bieten das notwendige Instrumentarium dazu.

Diese weltweite gesellschaftliche und institutionelle Krise hat auch vor
der Kirche nicht haltgemacht. Sie wurde durch das I1. Vatikanische Konzil
und die auf ihm anstehenden Probleme sogar frither in ihre Tore eingelas-
sen, als es sonst geschehen wire. Auch hier geht es, wie aus vielen Aufle-
rungen deutlich wird, um den Protest gegen ein dirigistisches System, das
den Etablierten zu viel unkontrollierte und unkorrigierte Befugnisse ein-
rdaume, von oben her dekretiere, dem einzelnen, der Gruppe, den Teil-
kirchen zuwenig Eigeninitiative und Handlungsspielraum lasse und darum
leicht betriebsblind mache und zu einem systemimmanenten Immobilismus
fihre. Wir erleben diese Krisen mit und konnen sie mit eigenen Augen
verfolgen. Was dabei fiir unser Thema wichtig ist, sind aber nicht Kritik,
Kontestation und Diskussion, von denen wir mehr, als uns lieb ist, iiber-
schwemmt werden, ist nicht die innerkirchliche Auseinandersetzung als
solche, sind auch nicht die dahinterstehenden innerkirchlichen Ziele, wie
etwa Liturgiereform, Amterreform, Gemeindereform, sondern die dabei
ganz neu und elementar aufgebrochene Sicht des Auftrags und der Sen-
dung der Kirche zur Welt und zur menschlichen Gesellschaft hin. Zwar
war der missionarische Elan der Kirche bis in die neueste Zeit hinein
keineswegs erlahmt — man braucht dafiir nur einmal die jiingste Missions-
geschichte zu betrachten und an den erstaunlichen Zuwachs der katholischen
Christenheit in den letzten Jahrzehnten zu denken. Dennoch ging die
Stofirichtung dieses Elans einseitig auf ein iibernatiirliches Heil, auf das
Religitse im engeren Sinn, auf Gott, Jesus Christus und die Hingabe an
sie, auf die Teilhabe am Werk und den Gnaden der Erlésung, auf die
Hineinnahme in die gottlichen Geheimnisse durch die Vermittlung der
Kirche, auf die Hoffnung, die Zuversicht, den Trost, die Kraft, die von
der Botschaft Jesu Christi ausgehen. Dagegen trat die innerweltliche Auf-
gabe und Sendung des Christen und der Kirche auffallend zuriick, und das
schon seit langer Zeit. Selbstverstandlich betonte man die Pflichten des
Christen im Alltag, in Familie und Beruf, die Pflichten gegeniiber dem
Nachsten, vor allem gegeniiber den Schwachen und Notleidenden aller
Art, sogar die politischen Verantwortlicikeiten und die Aufgaben des
Christen im 6ffentlichen Leben. Aber bei all dem ging es doch in erster
Linie immer nur um die Erfiillung der Voraussetzungen zur Erlangung
des ewigen Heils. Die Welt und ihre Geschichte galten dafiir als Raum
und Zeit der Bewahrung, des Sich-Einiibens in die von Gott verheiflene
und garantierte, in Christus nahegekommene und allein durch ihn offen-



Welche Aufgabe hat eine religiose Besinnungsstitte? 273

kundig werdende absolute Zukunft. Es war gewif} eine allzu grofle Verein-
fachung, als Harvey Cox die hiesige Weltzeit im Sinn der traditionellen
und quasi-offiziellen Frommigkeit des Christentums als ,, Warteraum der
Zukunft“ bezeichnete. Er sagte es anklagend und wollte auf ein Versium-
nis hinweisen. Im katholischen Christentum, in dem die pietistische From-
migkeit nie eine solche Rolle gespielt hat wie im Protestantismus, vor
allem der ,Neuen Welt“, ist sie es nicht gewesen. Die katholische Sozial-
lehre mag hier fiir vieles stehen; man nahm die Natur des Menschen, ihre
Moglichkeiten und sittlichen Forderungen, vor allem ihre gesellschaft-
lichen Aspekte und Imperative durchaus ernst. Dennoch kann heute keiner
mehr leugnen, dafl die christlichen Kirchen als solche, als Wahrer und
Kiinder der Botschaft Christi, an der umwilzenden Entwicklung und
Verdnderung der Welt, die in den letzten anderthalb Jahrhunderten vor
sich gegangen ist, kaum Anteil genommen haben, hichstens abwehrend,
im Aufzeigen von Gefahren und Irrtiimern, in der Warnung vor einem
wachsenden Sikularismus. Das Verhiltnis der offiziellen kirchlichen Lehre
zu den modernen Naturwissenschaften war bis in die jiingste Zeit hinein
ein gestortes. Man hatte die ,weltlichen® Dinge und Entwicklungen in
ihrer Bedeutung und ihren Konsequenzen fiir das Leben des Menschen
hier und jetzt, fiir die geschichtlich greifbare Zukunft der Welt und der
Menschheit aus dem religiosen Kontext ausgeklammert; sie galten als
pro-fanum, auflerhalb des Heiligen liegend und darum als solche dem
Sendungsauftrag der Kirche Jesu Christi nicht unterworfen; sie waren
dem Menschen unterhalb seiner religidsen Berufung zugeordnet. Von da
her die Kluft zwischen Kirche und moderner Welt. Die Kirche hatte sich
fast bewult in einen religids bestimmten Eigenbereich und damit in ein
Getto zuriickgezogen.

Das neue Bewufltwerden der innerweltlichen Aufgaben

Hier hat nun plétzlich eine Wandlung, eine tiefgreifende und umfas-
sende Sinnesdnderung, eine neue Sicht der Dinge in der Kirche eingesetzt.
Sie war seit lingerer Zeit vorbereitet. Schon nach dem ersten Weltkrieg
hatte die relative ,Eigenstindigkeit (Autonomie) der weltlichen Sach-
gebiete® ein wachsendes Interesse der geistig wachen Christen gefunden.
Man wurde von neuem und intensiver der Spannung gewahr, der der
Christ ausgesetzt ist zwischen seiner Aufgabe im Hiesigen und dem Unter-
wegssein in die endgiiltige Welt, in die ,von Gott erbaute Stadt“, wie es
im Hebrderbrief heifit. Und man erkannte, dafl diese Spannung keine
solche ist zwischen einem rein natiirlich-denkenden, lebenden Menschen
und einem, der von der Gnade erfafit und geprigt ist, sondern daf sie sich



Friedrich Wulf 274

in ein und demselben christlichen Herzen, das nur einem Ziel, dem von
Gott ermoglichten Heil unterliegt, vorfindet und auswirkt. Natur und
Gnade, Natur und Ubernatur sind im erlsten Menschen eine Einheit und
sollen es in freier Entscheidung im Alltag des Lebens immer mehr werden.
Von hierher gesehen erhalten die ,weltlichen“ Dinge, erhilt alles, was
zur Entfaltung des Menschen und zur Evolution der Welt beitrigt, fiir
den Glaubenden Heilsbedeutsamkeit; es ist hineingenommen in den ein-
zigen Heilsplan Gottes mit der Welt und mit den Menschen.

Das hat man zwar in der christlichen Uberlieferung nie direkt geleugnet,
aber es war doch durch eine einseitige Verkiindigung der ,himmlischen®
Dinge und zugleich eine Individualethik verdunkelt worden und stand
nicht mehr klar genug im Bewufltsein der Kirchen und der Christenheit.
Was nach dem ersten Weltkrieg aufgebrochen war, aber damals nur eine
geistige Elite der Christen (im deutschen Sprachbereich) bewegte, ergriff
nach dem zweiten Weltkrieg immer breitere Schichten in den christlichen
Kirchen. Fiir den Katholizismus erinnere man sich nur an die schnelle
Verbreitung der Schriften Teilhards de Chardin, die zuerst nur als Manu-
skripte unter der Hand kursierten, bevor sie veréffentlicht wurden. Das
Zweite Vatikanische Konzil hat dieser Entwicklung, zwar erst in seiner
Spitphase und nach manchen vergeblichen Versuchen, nach vielen und
bewegten Diskussionen, aber dann doch in umfassender Weise, in der
Pastoralkonstitution ,Gaudium et Spes* (,Freude und Hoffnung*“), Aus-
druck gegeben. Die Proklamation dieses Dokumentes am 7. 12. 1965 sollte
sich als ein Ereignis von grofiter Nachwirkung herausstellen. Es hat nicht
nur wie ein Funke geziindet und eine innerkirchliche Diskussion in Gang
gebracht. Es fiel auch zusammen mit der zweiten Eskalation jener gesell-
schaftlichen und institutionellen Weltkrise, von der oben die Rede war;
dieses zeitliche Zusammentreffen hat ihm erst seine eigentliche StofRkraft
gegeben. Denn nun begann man, wachgerufen durch die verschiedensten
Kontestationen in der Welt (Biirgerrechtshewegung in den USA, soziales
Spannungsfeld Siidamerika, Auseinandersetzung wegen des Vietnam-
krieges usw.), nun begann man die Pastoralkonstitution des Konzils zu
aktualisieren und in die konkrete Situation der Kirche von heute zu iiber-
setzen. Es war so, als gingen erst jetzt vielen die Augen auf. Man fragte
sich etwa: Wie konnten wir als Christen, als Kirchen die zahlreichen
Unrechtszustinde gerade in sogenannten christlichen Lindern so lange
dulden, stillschweigend hinnehmen? Oder: Warum haben die offiziellen
kirchlichen Stellen, bis in die Orden hinein, bei aller karitativen und oft
heroischen Sorge fiir die Notleidenden und die Benachteiligten der
menschlichen Gesellschaft, es doch so oft und so stark mit den herrschenden
Gesellschaftsgruppen gehalten, indem z.B. die weiterfithrenden katho-



Welche Aufgabe hat eine religiése Besinnungsstitte? 275

lischen Schulen und Institute in den sidamerikanischen Lindern nur den
Kindern aus diesen Kreisen offenstanden? Oder: Warum halten wir inner-
halb der Kirche noch so viele Herrschaftsstrukturen aufrecht und setzen
zuwenig Modelle menschlichen Zusammenlebens und -arbeitens in einer
von Abhingigkeiten, Zwingen, Uberforderung, Ungleichheit und Unter-
driickung geprigten Welt? Nachdem einmal das Gewissen wachgeworden
und das Verantwortungsbewufitsein fiir die Mitmenschen, fiir die poli-
tischen, wirtschaftlichen und gesellschaftlichen Verhiltnisse in der Welt
geweckt worden war, reiflen die Fragen solcher Art nicht mehr ab. Bis-
weilen gewinnt man sogar den Eindruck, vor allem bei engagierten Chri-
sten, als bestiinde die christliche Botschaft aus nichts anderem mehr als aus

der Sorge fiir eine humanere Welt, fiir bessere Lebensbedingungen, fiir

den menschlichen Fortschritt, fiir die Befreiung der Unterdrickten, fiir

Gerechtigkeit und Friede. Dem Vorwurf eines einseitig horizontalen

Christentums begegnet man gern mit der Aussage, dal eben so Gottes

Plan mit der Welt und dem Menschen verwirklicht und damit sein Name

verherrlicht werde. Als Kronzeuge dafiir wird in den letzten Jahren oft

Jesus genannt, ,der Mann aus Nazaret“, wie man ihn gern nennt, um

sein Menschsein, gleich uns, betont herauszustellen. Er habe, so hért man

oft sagen, vorbildhaft getan, was uns allen in seiner Nachfolge aufgegeben

sei. Sein Verhiltnis zum Vater sei von seinem Verhiltnis zu den Menschen
und zur Welt geprigt gewesen, seine Verkiindigung des Vaters von seiner
Sendung durch den Vater in die Welt. Gott, so sagt man in diesem Zusam-
menhang weiter, sei kein Gott iiber der Welt, sondern ein Gott fiir die
Welt, ein Gott der Menschen.

Nun braucht man und kann es auch nicht bestreiten, dafl im Zusammen-
hang solcher und dhnlicher Aussagen Einseitigkeiten, ja Verkilirzungen
der Botschaft Jesu unterlaufen. Die Gefahr besteht, diese Botschaft auf
einen christlichen Humanismus und — im Hinblick auf die christliche Hoff-
nung — auf eine Sozialutopie, auf die Utopie eines ,zur wahren Humanitit
befreienden Weltzustandes“, wie es neulich im Wahlaufruf eines Katho-
liken fiir eine bestimmte Partei hief}, zu reduzieren und damit zu ver-
filschen. Das ist die Dialektik der Geschichte: Der einen Einseitigkeit
folgt eine andere. Hat man in der Vergangenheit in der volkstiimlichen
Verkiindigung, ja in der Frommigkeit iiberhaupt zu sehr Diesseits und
Jenseits, Natur und Ubernatur, Weltliches und Geistliches voneinander
abgehoben oder wie zwei Wirklichkeitsbereiche einander gegeniiber-
gestellt, so ist man heute in Gefahr, beides einfachhin einzuebnen, keiner-
lei Unterscheidung zwischen ihnen mehr zuzulassen. Das aber hitte zur
Folge, daff der Kern der christlichen Botschaft, der Kern des von Gott in
Jesus Christus verheiflenen und erwirkten Heils: die unmittelbare und



Friedrich Wulf 276

einmal, am Ende, in die Offenheit tretende personale Gemeinschaft des
Menschen mit Gott in einem neuen Leben und einer neuen Gesellschaft,
die die nattirlichen Méglichkeiten des Menschen iibersteigen, und damit
auch die Ungeschuldetheit eines solchen Lebens in der Anteilnahme an der
Herrlichkeit, d.h. der Ewigkeit, der Freiheit, der Liebe Gottes verdun-
kelt, ja aus den Augen verloren wird.

Trotz dieser Gefahr, der man heute oft in bedrohlicher Weise begegnet,
gilt es an der Auslegung der christlichen Glaubensbotschaft auf ihren
Weltbezug hin, wie sie auf dem II. Vatikanum stattgefunden hat, fest-
zuhalten. Wir konnen nicht mehr dahinter zuriick. Das aber hat entschei-
dende Konsequenzen fiir eine heute féllige und geforderte Frommigkeit.
Der Christ, der heute seinen Glauben, gemafl dem in der Kirche durch den
Geist aufgebrochenen neuen Verstindnis der Botschaft Jesu Christi, leben
will, mufl u. U. in seinem religiosen Bewufltsein einige Wandlungen

durchmachen. Er darf z.B. nicht mehr der Meinung sein, wie sie in der
- Vergangenheit oft in gldubigen Kreisen vorherrschte, Frommigkeit sei in
erster Linie oder sogar ausschlieflich Innerlichkeit. Nun ist an einer
solchen Gleichsetzung von Frommigkeit und Innerlichkeit nicht alles
falsch. Wir kennen die biblische Mahnung vom unabléssigen, immerwih-
renden Beten; ein Christsein ohne Innerlichkeit wire genauso eine Fehl-
anzeige wie Menschsein ohne Innerlichkeit. Aber dort, wo die Frommig-
keit zu sehr in der Innerlichkeit, im Zug nach innen gesehen wiirde, wo
der Fromme sich gegen das Auflen soweit wie moglich abzuschirmen suchte,
da bliebe er nicht mehr offen genug fiir Gottes Anruf mitten in der Welt
und ihren Aufgaben, nicht mehr geniigend verfiigbar fiir Gottes Willen
mit der Welt, da ndhme er nicht mehr geniigend seine Verantwortung fiir
die menschliche Gesellschaft wahr. (Wir sehen hier einmal von einer aus-
gesprochen kontemplativen Berufung ab, und audh fiir sie wire die oben
dargelegte Wende im Verstandnis der christlichen Glaubensbotschaft nicht
ohne Bedeutung.) Etwas dhnliches gilt von der Unterscheidung zwischen
Geistlichem und Weltlichem. Wer der Meinung wire, Frommigkeit
beziehe sich auf das Nicht-Weltliche und in diesem Sinn auf das Geist-
liche, in der Frommigkeit miisse man also die Welt moglichst hinter sich
lassen, nur so komme man zu Gott, der verfehlte wiederum das Ganze der
christlichen Botschaft. Zwar hat die kirchliche und geistliche Uberlieferung
einen solchen Rat gegeben, aber sie tat es eindeutig fiir diejenigen, die zu
einer vollkommenen Kontemplation gelangen wollten, und sie tat es
meist zu ununterschieden, namlich einseitig im Hinblick auf die Welt der
Siinde. Nun wissen wir aber heute, dafl zwar alle Menschen zur Heiligkeit
berufen sind, keineswegs aber alle zur Mystik. Fiir die meisten Christen
wird die Frommigkeit bei aller und notwendigen Ubung des Kontempla-



Weldhe Aufgabe hat eine religiose Besinnungsstitte? 277

tiven eine welthafte Frommigkeit sein miissen, d. h. sie muf} alle Welt-
beziige des Menschen miteinbeziehen. Nicht nur das Gebet ist geistliches
Tun, sondern ebenso alles, was in dieser Welt begegnet und aufgegeben
ist, kann es sein und muf es werden. Der ganze Mensch, mit und in seinem
Leib, miite ein geistlicher Mensch sein, alles, was er tut, mifite geistliches
Tun werden. Darum gilt es, immer wieder von neuem nach der Einheit
von Geistlichem und Weltlichem zu streben.

Versuchen wir das Ganze noch einmal positiv auszudriicken: So wie es
die durch Gottes Gnade und durch Christi Heilstat geschaffene Erlésungs-
wirklichkeit (das Leben.in der Auferstehung, in der Freiheit von Tod und
Siinde) nur in der Schopfungswirklichkeit und in konkreter Einheit mit
dieser gibt, so geschieht auch Erlosung, die Erlosung des einzelnen und
die der menschlichen Gemeinschaften, nur mitten in der Welt, im Dar-
leben des ganzen Menschseins und im Darleben des welthaften Daseins.
Wenn die christliche Tradition so sehr die Flucht aus der Welt gefordert
hat als Voraussetzung christlicher Vollkommenheit, dann hat solche Welt-
flucht ihren Stellenwert nur innerhalb der oben beschriebenen Ganzheit
menschlichen und christlichen Lebens, innerhalb des Sich-Stellens dem
welthaften Dasein und seiner Bewdltigung aus dem Glauben; alles andere
war, wo es geschah, eine unzulédssige und zum Mifiverstdndnis fithrende
Verallgemeinerung. Das Tun des Menschen in der Welt und an der Welt,
wo immer ihn seine Berufung hingestellt hat, sein Handeln in der Gemein-
schaft und an der Gesellschaft steht nicht nur unter dem Vorzeichen und
dem Ziel menschlicher, sondern gleichzeitig christlicher Entfaltung und
Reifung. Die vom Menschen gesteuerte Evolution der Welt, die von ihm
in Freiheit gestaltete Geschichte kann und soll nach Gottes Willen, wie er
in der Menschwerdung seines Sohnes kundgeworden ist, in die endgiiltige
Gestalt der Welt, die alleine Gott herbeifithrt, in das Reich Gottes, das
Reich der Himmel, miteingehen. Die Entfaltung und Vervollkommnung
des Christen liegt einerseits ganz und gar auf der Linie seiner menschlichen
Entfaltung und Vervollkommnung und iibersteigt diese zngleich um ein
Unendliches. Und dhnlich: Die Endgiiltigkeitsgestalt der Welt, die in den
letzten Kapiteln der Offenbarung des Johannes beschrieben wird, liegt auf
der Linie der Evolution der Welt und tbersteigt diese zugleich um ein
Unendliches. Gelehrt ausgedriickt: Die Transzendenz, das Welt-jenseitige,
von allem Geschaffenen wesenhaft Verschiedene und Unterschiedene Got-
tes (Vatikanisches Konzil I), wonach ,von Schopfer und Geschépf keine
Ahnlichkeit ausgesagt werden kann, ohne dafl sie eine noch groflere
Unéhnlichkeit zwischen beiden einschlésse“ (Laterankonzil IV), ist auf-
grund der Menschwerdung Gottes in Jesus Christus der Welt und dem
Menschen ,immanent geworden. Demnach heiflt christliche Frémmig-



Friedrich Wulf 278

keit das Mitleben der Transzendenz Gottes in der Immanenz menschlichen,
d. h. welthaften und geschichtlichen Daseins und Handelns. Diese Erkennt-
nis mit allen daraus sich ergebenden Konsequenzen ist heute in der Kirche
ganz neu erwacht.

Die Konsequenzen der weltbezogenen Frommigkeit

Bevor von einer Weltflucht, einer Absage an die Welt, einer Welt-
entsagung gesprochen werden kann, mufl sich der Christ auf die Welt
einlassen. Die Welt und alles, was diese Welt ausmacht, die in erster
Linie Menschenwelt ist, darf nicht zu frith und unvermittelt auf das
Endgiiltige hin gesehen, auf Gott hin iiberschritten werden; man muf}
sie zunichst als welthafte Welt sehen, die Gott in ihre Eigenstindigkeit
entlassen hat. Das bedeutet: Hinsichtlich der Erfahrung der Welt, des
Erleidens der Welt und des Handelns in der Welt geniigt nicht die
blofle gute Meinung. Was als erstes von einem Christen gefordert
wird, ist vielmehr die Annahme der Welt, die Bejahung der Welt
in ihrem ganzen geschopflichen Umfang, von der Annahme und Be-
jahung des Leibes, der Geschlechtlichkeit bis zur Annahme und Be-
jahung von Gebredilichkeit, Leiden und Tod, und dies alles nicht
pathetisch-fromm, sondern niichtern und in jener weltgerechten Begeg-
nung, wie sie die jeweilige geschépfliche Wirklichkeit beansprucht. Selbst
von Gott, meint Dietrich Bonhoeffer, miisse der miindige Christ in der
miindig gewordenen Welt weltlich, d. h. innerhalb der Erfahrungen dieser
Welt, sprechen; sonst werde Gott aus seinem Anderssein herausgeholt und
in ein manipulierbares System der kirchlichen Welt mit ihrer Klerikali-
sierung und ihren hierarchischen Tendenzen, in ein System der Dogmatik
und Metaphysik eingebaut. Wie solches welthafte Reagieren, Reden und
Handeln zu geschehen hat, haben uns die Humanwissenschaften, insbeson-
dere die Anthropologie und die Soziologie, in den letzten Jahrzehnten
gezeigt. Sich auf die Welt einlassen heiflt dann weiter: sich auf die
Geschichte und ihre Wandlungen, und ganz konkret: sich auf den Gang
des eigenen Lebens einlassen. Wo das geschieht, kann in den Tiefen-
schichten der Seele eine innere Fithrung erfahren werden, die den Weg
weist und die Gestalt deutlich macht, die im Leben eines jeden Menschen
herausgearbeitet und offenkundig gemacht werden soll.

Erst der weltliche Christ, der die Eigengesetzlichkeit seiner geschopf-
lichen Natur nicht unterschligt oder in vorschneller Weise religios subli-
miert, der sich so der Welt in ihrer Eigengesetzlichkeit stellt, kann sich
legitim und muf} sich auf Gott hin iiberschreiten, auf den ganz anderen
Gott, der nicht von der Art dieser Welt ist und der ihm zugleich aus dieser



Welche Aufgabe hat eine religiose Besinnungsstitte? 279

Welt, aus dem Antlitz Jesu Christi und seiner Briider anschaut. Hier, im
Gegeniiber zum abwesend-anwesenden und zum anwesend-fernen Gott
ist der Mensch mehr als Mensch und die Welt mehr als Welt, wird die
Geschichte des Menschen zugleich zur Geschichte Gottes, in der hell-
dunklen Nacht des Glaubens, des Geheimnisses. Im Uberschritt von der
Immanenz zur Transzendenz, im gottlichen Schnittpunkt von Transzen-
denz und Immanenz oder, anders gesagt: in der Begegnung, der Konfron-
tation des miindigen, welthaften Christen mit dem Gottgeheimnis der
Welt, wie es in Jesus Christus offenbar wurde, ist der Ort des Kreuz-
geheimnisses, d.h. der Erfahrung der Macht Gottes in der Ohnmacht
dieser Welt. Das Leben des Glaubenden ist voller Abenteuer; es 14t den
Glaubenden, wenn er nur glaubend die Welt in ihrer Welthaftigkeit
durchsteht, die Heillosigkeit und Todverfallenheit dieser Welt, die Frag-
wiirdigkeit des Menschen erfahren; aber im Sich-Loslassen auf das dunkle
Geheimnis seines Lebens, auf den ganz anderen, fernen Gott hin, im Ster-
ben seiner selbst, erfihrt der Glaubende zugleich etwas von der Gebor-
genheit im Vatergott, von der herrlichen Freiheit der Kinder Gottes, von
der alles itberwindenden Kraft der Liebe. Von solcher Erfahrung gilt der
Vers aus der Ostersequenz: ,Tod und Leben fochten einen wundersamen
Zweikampf.“ Und in der Anteilnahme am Geheimnis von Sterben und
Auferstehen Christi kann es auch vom Christen heiffen: ,Dem Tod erlegen,
lebt und herrscht er.”

Dieses Gesetz christlichen Lebens gilt es einzuiiben, und solche ,Ein-
iibung im Christentum®, wie Kierkegaard es nennt, ist Frommigkeit. Wie
kann es dazu kommen, so im Schnittpunkt von Immanenz und Transzen-
denz zu leben, dafl man die Ignatius von Loyola zugeschriebene Mahnung
an sich verwirklicht: , Vertraue so auf Gott, als ob aller Erfolg von dir
und nichts von Gott abhinge. Wende dabei dennoch alle Miihe so an, als
ob du nichts, Gott allein alles tun werde.“? Zweierlei scheint mir die Ein-
iibung in eine solche Haltung u.a. zu erfordern: einmal das Anstreben
der Einheit von Gebet und Leben, zum anderen das Anstreben der Einheit
von Sakrament und Leben. Den Vorrang hat jeweils das vor Gott und mit
Gott gelebte Leben, nicht die besondere Ubung des ausdriicklichen Gebe-
tes oder des Sakramentenempfanges, so hoch diese geschitzt werden miis-
sen und auch notwendig sind. Das diirfte nach dem bisher Gesagten klar
sein.

Die Einheit von Gebet und Leben: Wenn wir fiir gewohnlich von Gebet
sprechen, dann meinen wir in erster Linie die besondere Ubung des
Gebetes, das formelle Gebet, sei es das private Gebet ,in der Kammer*®
oder das Gebet in Gemeinschaft. Das Erste und Grundlegende ist jedoch
das Gebet des Lebens, im Alltag, dort also, wo der Christ am urspriing-



Friedrich Wulf ‘ 280

lichsten und grundlegendsten Glaube, Hoffnung und Liebe realisiert, wo
die Entscheidungen im Gang seines Lebensschicksals fallen, wo er seine
Existenz einsetzen muf}, wo er erfiillt ist oder leidet, Leben empfingt oder
hergibt, mit einem Wort, wo er am eindeutigsten er selbst ist: im Handeln
und Erleiden. Wo dieses Gebet in der stindigen Konfrontation mit dem
lebendigen Gott, dem iiber alles erhabenen Gott ebenso wie dem Gott fiir
die Welt und fiir die Menschen, nicht geiibt wiirde, erlige das ausdriick-
liche Gebet leicht der Gefahr der Tiuschung, des Monologs, des Selbst-
gesprichs mit einem erdachten Gott, einem Uber-Ich; und viele Gebete
haben diesen Charakter, ohne daf} sich der Betende dariiber klar ist. Aber
auch umgekehrt: das Gebet des Lebens, im Alltag, gerade weil es das
grundlegende Gebet des Christen ist, bedarf des ausdriicklichen Gebetes,
gerade heute, wo der Uberstieg von der sékularisierten Welt zu Gott, dem
verborgenen, dunklen Geheimnis der Welt, so erschwert ist. Anders wiirde
der Mensch von dieser Welt ganz aufgesogen werden. Aber auch dann,
wenn das Gebet der Sammlung, wenn das stille Verweilen vor Gott und
die Meditation so notwendig geworden sind, darf nie aus den Augen ver-
loren werden, daf solches Gebet die Geschichte des Lebens einholen, vor
Gott tragen und wieder in die offene Zukunft des Lebens einmiinden mufl;
sonst wirde das Gebet leicht zu einer illegitimen Flucht aus der Welt,
wiirden jene Verantwortlichkeiten gegeniiber dem Geschick der Welt und
gegeniiber den Mitmenschen nicht mehr geniigend wahrgenommen. Der
Rhythmus zwischen Gebet und Leben wird jeweils beim einzelnen ver-
schieden sein; die Einheit muf} gewahrt bleiben.

Dazu mufl kommen die Einheit von Sakrament und Leben: Es handelt
sich hier vor allem um die 6fter empfangenen Sakramente der Eucharistie
und der BuBe. Wo nicht immer wieder im Alltag die geistige Kommunion
empfangen, die Gemeinschaft mit dem Herrn glaubend, hoffend und
liebend realisiert wird: unmittelbar und ausdriicklich oder in der Begeg:
nung mit den Mitmenschen, im Erleiden und tiglichen Sterben, da wiirde
die sakramentale Kommunion unfruchtbar, wie die Erfahrung zeigt; sie
diente der privaten Trostung oder sogar der religiésen Versicherung. Das
gleiche gilt fiir das Buflsakrament. Wo Umkehr, Reue und Bekenntnis
nicht im téglichen Leben stattfinden, dort also, wo der Mensch schuldig
wird und Umkehr heilsnotwendig ist, da wiirde der Empfang des Bufi-
sakramentes meist keine tiefere Wirkung haben, da niitzte alles Beichten
nichts. Immer wieder muf} der konkrete Lebensbezug da sein. Anderseits:
wo die Gemeinschaft mit dem Herrn oftmals im Vollzug des Lebens selbst
ersehnt wird, wo das Verlangen nach ihm wach bleibt, da hat der Glau-
bende auch das Bediirfnis, dieses Verlangen ausdriicklich zu machen im
Empfang der Eucharistie. Ahnlich bei der Bufle: Wer oft umkehrt, bereut



Welche Aufgabe hat eine religiose Besinnungsstdtte? 281

und bekennt, mdchte das fiir sich auch sichtbar und greifbar machen in
jener Weise, die Christus selbst als Frucht seiner Lebenshingabe am Kreuz
gestiftet hat. Und hier wie dort darf die Einiibung nicht nur eine indivi-
duelle Sache bleiben; sie mufl immer in der Gemeinschaft der Glaubenden,
in der Kirche ihren Ort haben. Alle Frémmigkeit des Christen, will sie echt
sein, hat von da her einen sakramentalen Charakter. Dieser Gemein-
schaftsbezug christlicher Frommigkeit wird heute oft nicht mehr als
JKirche“ erlebt; um so stirker tritt aber das briiderliche Element, das
Bewuftsein der Gemeinsamkeit in den Vordergrund. Hier, in der Gemein-
schaft, wird heute am ehesten die Wirklichkeit des Glaubens erfahren.

Von der so skizzierten Frommigkeit und Spiritualitat her lassen sich
nun Kriterien finden fiir das, was in einer religiésen und geistlichen Bil-
dungsstitte geschehen kénnte und miifite. Es kann hier nur angedeutet
werden:

Einige Kriterien fiir geistliche Bildungsarbeit

Natiirlich haben Ubungen, wie Entspannung, Sammlung und Medita-
tion in einem solchen Haus einen bevorzugten Platz. Viele Menschen
ersticken in der Hektik ihres Alltags; sie kommen nicht mehr zu sich.
Darum wird auch das Zusammenleben von Menschen immer schwerer; das
religiése Leben ist geradezu bedroht. Es mufl darum Zeiten und Réume
geben, in denen der Mensch atmen kann, sich selbst findet. Dennoch darf
das alles nicht zur Flucht aus der Welt und vor der Verantwortung im
eigentlichen Aufgabenbereich auch des gldubigen Menschen fiihren.
Manche Meditationsweisen scheinen dahin zu tendieren. Die Fluchtver-
suche aus dieser technisierten Welt und Leistungsgesellschaft sind heute
zahlreich. Eine ganze Generation scheint aus ihnen ausbrechen zu wollen.
Wir Christen haben uns aber dieser Welt, so wie sie ist, zu stellen, an ihr
zu arbeiten, sie zu verindern. Entspannung und Meditation sollen uns
wieder mehr dazu befihigen. Nur dort, wo es dem titigen Menschen
gelingt, sein Menschsein zu bewahren und zu vertiefen, es in Gottes Liebe
zu bergen, vermag er auch menschlich zu handeln, dem Nichsten mit-
menschlich zu begegnen, die dichte Wand dieser inhumanen Welt zu
durchstoflen.

Und weiter: In einem Haus religiéser Bildung und Besinnung wollen
und sollen die Menschen beten. Oft miissen sie erst wieder dazu angeleitet
werden; das Gebet ist heute fiir viele nicht mehr so einleuchtend und
zuginglich wie frither; sie haben hier mancherlei Fragen. Eine Wieder-
hinfithrung zum Gebet hat da anzusetzen, wo das Leben in seinen Hohen
und Tiefen gelebt wird, wo Gott dem Glaubenden im Dunkel und in der



Friedrich Wulf 282

Ritselhaftigkeit eines Lebensschicksals entgegentritt, wo der Mensch mit
Gott ringt (Gen 32,25 ff) und Gott sich dem Menschen von der ,Riick-
seite“ her zeigt (Ex 33,21; 8 Kge 19,13), sich im Widerschein seines
geheimnisvollen Wirkens im Herzen des Menschen erfahren 1afit. Wer
aber kann schon einem modernen Skeptiker zu solcher Erfahrung verhel-
fen, wer kann einem anderen glaubhaft sagen, daf} er schon lingst, wenn
auch in verfremdeter Weise, betet, ohne es selbst recht zu wissen? Das
alles setzt personliche und pastorale Erfahrung voraus.

Und noch ein Letztes: Mit Recht steht die Ubung, die Ubung im Geisti-
gen und Geistlichen heute hoch im Kurs. Frither sprach man von ,Exer-
zitien®, was eben nichts anderes heifit als Ubungen. In diesen Ubungen
miifite der Ernstfall des Lebens vorgeiibt und die Vergangenheit auf-
gearbeitet werden. Hier wie dort konfrontiert sich der Ubende nicht einem
Gott iber den Sternen, sondern dem Gott, der in Jesus Christus unser aller
Leben und Schicksal auf sich genommen hat, dem Gott, der den Menschen
ruft und ihm seine Aufgaben gibt, ihn erhoht und erniedrigt, ihn erldst,
richtet und vollendet.

So konnte man noch weiter fortfahren, ob es sich um Glaubens- oder
Pastoralkurse, um gruppendynamische Ubungen oder Einzelexerzitien
handelt. Immer miifite es in dem, was in einer den humanen und christ-
lichen Erfordernissen der Zeit entsprechenden religiésen Bildungsstatte
geschieht, wesentlich mit darum gehen, Menschen anzuleiten, Gott im
Alltag zu suchen und zu finden, sie fur ihre Aufgaben mitten in der Welt
bereit und fahig zu machen. Denn das Heil, das dem Glaubenden verhei-
Ren ist, betrifft den ganzen Menschen und die ganze Welt. Es schwebt nicht
Giber dem Hiesigen und verschwimmt nicht in einem ertriumten Jenseits.
Es gilt vielmehr jetzt schon, hier auf Erden, dem Endgiiltigen, dem Reich
der Ewigkeit entgegenzuarbeiten. Erst daraus erwichst dann auch eine
legitime Sehnsucht nach dem Ewigen; erst so schaut der Christ mit Recht
iber das Hiesige hinaus, wartet er auf die Ankunft des Erlosers ,auf
den Wolken des Himmels“. Wo so stark wie heute auf den Weltbezug
der christlichen Botschaft hingewiesen wird und der Christ dazu angeleitet
werden soll, ,,im Einsatz Gottes (zu) leben® (H. U. v. Balthasar), da ist es
um so notwendiger, auch die mit Christus schon gekommene sieghafte
Zukunft und Vollendung in die Gegenwart zu holen und im Glauben zu
feiern, das Fest der Erlosten zu antizipieren. Das geschieht nicht zuletzt
in den vielerlei Weisen gottesdienstlicher Veranstaltungen, vorab in der
Feier der Eucharistie. Sie miifiten in einem Haus der Besinnung und des
Gebetes einen bevorzugten Platz haben und in ihrer schépferischen Kraft
etwas von jener Freude und jener Zuversicht ausstrahlen, die ein Zeugnis
ablegen von Gottes machtvollem Walten unter uns, auch in unserer Zeit.





