
Zum Bild des Engels in der modernen Kunst 

Herbert Schade SJ, München 

Noch niemals wurde das Christentum im reinen Gedanken erneuert. 
Immer gewann es seine Gestalt im Gespräch mit den Erfahrungen, 
den Ängsten und Hoffnungen seiner Zeit. Auch die heutige Neu- 
besinnung - man mag sie als Krise, man mag sie als Aufbruch 
deuten - ist auf diesen Gesprächspartner angewiesen. 

Daß sich das Anliegen unserer Zeit in der bildenden Kunst zu 
Wort meldet, bezweifelt niemand. Daß dieser aber mit Vorliebe 
solche Themen aufgreift, die von nicht wenigen christlichen Gruppen 
als überlebt betrachtet werden, müßte aufhorchen lassen. 

Worauf es ankommt ist dies: Zuerst einmal sind die Erfahrungen 
der modernen Malerei ernstzunehmen, ernster als manche theore- 
tischen Erörterungen. Dann ergibt sich das Zweite von selbst: Das 
Neu-Verstehen und Neu-Schätzen-Lernen der christlichen Lehre 
von den Engeln. Überraschend nahe kommt z.B. dasjenige, was 
Erik Peterson in seinem •Buch von den Engeln" schrieb, den Licht- 
gestalten Molzahns. Heinrich Schliers •Mächte und Gewalten" 
aber könnte man als einen christlichen Kommentar •Zum Bild des 
Engels in der modernen Kunst" lesen, als eine Unterscheidung der 
Engelgeister. 

In Nizza eröffnet Marc Chagall sein Museum im Dienst der •hohen Spiri- 
tualität aller Völker". Dieses Unternehmen lenkt unsere Aufmerksamkeit 
auf einen Tatbestand, den man bei der Vielfalt moderner Bewußtseins- 
äußerungen übersieht, nämlich die spirituelle oder religiöse Welt der 
modernen Malerei. Wie schon der Name Marc Chagall belegt, gibt es 
weit mehr religiöse Werke im heutigen Kunstschaffen, als man gemeinhin 
annimmt. Zahllose Christusbilder von Ensor bis Picasso, Bilder der 
Madonna von Franz Marc über Henri Matisse bis zur Partisanenmadonna 
von Michail Sawitzki wären zu nennen. Kreuzigung und Auferstehung, 
Weihnacht und Pfingsten - das totgesagte christliche Thema ist immer 
noch lebendig. Deshalb schränken wir unsere Betrachtung auf ein Motiv 
ein, das in den meisten Religionen der Menschheit eine zentrale Rolle 
gespielt hat, nämlich den Engel. 

Der Engel wird im Trend einer modischen Säkularisierung heute bis in 
die Theologie hinein bagatellisiert oder sogar eliminiert. Erinnern wir 
uns aber der kraftsprühenden Engelbilder in Ravenna oder der Kathedrale 



Herbert Sdiade 284 

von Reims, so drängt sich der Gedanke auf, daß die Wirklichkeit des 
Engels nicht nur ein Mißverständnis der alten Kulturen sein kann. Zu 
überzeugend und machtvoll schauen uns die gewaltigen Boten Gottes der 
alten Kunst an. Viel eher kommt man zur Einsicht, daß die aufwendige 
Bewußtseinsindustrie eines technologischen Zeitalters unser Sehen 
erschwert und das Wahr-Nehmen religiöser Vorgänge nahezu liquidiert 
hat. Im Gegensatz zu dieser Krise der Wahr-Nehmung belegt die Kunst 
des 20. Jahrhunderts mit zahlreichen bedeutenden Bildern von Engeln, 
wie stark auch heute noch das Wissen von der Anwesenheit der uralten 
Botschafter Gottes ist. 

Es scheint, daß der Künstler mehr als der Mensch sonst für •Botschaf- 
ten" aufgeschlossen ist, die ihn bei seiner Begegnung mit verschiedenen 
Realitäten erreichen. Dabei spielt es kaum eine Rolle, ob man diese Reali- 
täten als Himmel und Erde oder als Sachen und Personen definiert. Der 
Künstler erfährt diese Wirklichkeit nicht als bloßen Nutzwert, sondern 
als Gestalt, das heißt als Bild, das etwas sagt oder verkündigt. Engel heißt 
also für ihn Welt, die sich mitteilt oder spricht. Einer sprechenden Welt 
ordnet man psychischen Charakter zu. Eine solche Welt ist be-seelt oder 
be-geistert. In nicht wenigen Fällen erlebt der Künstler diese Welt im 
Dienst einer Botschaft oder die verschiedenen Geister in den Prozessen 
der Geschichte als eine ihm übergeordnete Instanz. Allerdings program- 
miert der Engel längst nicht mehr das Kollektivbewußtsein unserer Zeit1. 

Aus der Vielfalt moderner Engelbilder, die von Paul Gauguins •Jakobs- 
kampf" bis zu Jean Claude Forests •Ornithanthropos Pigar" im Comic- 
Strip •Barbarella" reichen, sollen hier einige charakteristische Beispiele 
von Engelvorstellungen zur Betrachtung vorgelegt werden. Die Engel 
von Marc Chagall mögen am Anfang unserer Erwägungen stehen; denn 
•als ein Geschoß des Lichts, das Dunkelheit durchfährt, nichts sonst", 
bezeichnet er die Engel. •Nichts von Bewegung, von Du, von Gegenüber. 
Nur Botschaft und Befehl, und jetzt Rücknahme des Befehls durch ein 
Licht, ausstrahlend vom Licht, vom König der Könige."2 

1 Zum Thema •Engel" vgl. E. Kirschbaum, Lexikon der christlichen Ikonographie. Bd. I, 
Rom-Freiburg-Basel-Wien 1968, 626-643 (Red.); dazu Karl August Wirth, Engel, in: 
RDK Bd. V Stuttgart 1967, 341-555; J. Michl, Engel I-IX und Th Klauser, Engel X (in 
der Kunst), in: RAC Bd. V, Stuttgart 1962, 53-322; Alfons Rosenberg, Engel und Dämo- 
nen. Gestaltwandel eines Urbilds. München 1967. 
2 Franz Meyer, Marc Chagall. Leben und Werk. Köln 1961, 393; der Satz ist Erich Neu- 
mann, Chagall und die Bibel, •Merkur" 130, 12. Jg., 1958, 1158 entnommen. Dazu Wal- 
ter Erben, Marc Chagall - Der Maler mit den Engelsflügeln. München 1957. - Lionello 
Venturi, Chagall. Genf 1956. Jean Cassou, Chagall. München-Zürich 1966. - Werner 
Hafmann, Marc Chagall. Köln 1972. 



Zum Bild des Engels in der modernen Kunst 285 

I. Marc Chagall und die •Dolmetscher des Unbewußten" 

Die Kunst Marc Chagalls fasziniert deshalb so stark, weil es dem Maler 
gelingt, ehrwürdige Traditionen - die Bildwelt der Bibel - in einer Weise 
darzustellen, die jeden überzeugt. Die liebenswürdigen Boten des Lichts 
in seinem Schöpfungsbild, die Begleiter ins Offene in seinem Bild der 
Jakobsleiter, die amourösen Hörer und Musikanten seiner Tafeln vom 
Hohen Lied und die unheimliche Abtrünnige seines •Engelsturzes" (1923, 
1933, 1947) verkünden nicht nur die Gesetze des Himmels und der Bibel, 
sondern sind auch von unserer Zeit. Sie entstammen genauso dem Urgrund 
der menschlichen Seele wie den Firnen des Lichts. 

Am Beginn der Engelvorstellungen Marc Chagalls steht ein seltsamer 
Traum, den der Maler sehr viel später und in jahrelanger, mühevoller 
Arbeit in den Bildern der •Erscheinung" realisiert hat. Chagall erzählt 
diesen Traum selbst in seiner autobiographischen Studie •Mein Leben". 
Es war in den Jahren 1907 bis 1910 in Petersburg: •Meine Mittel erlaub- 
ten mir nicht, ein Zimmer zu mieten, ich mußte mich mit Zimmerecken 
begnügen. Ich hatte nicht einmal ein Bett für mich allein ... In diesen 
Gemeinschaftsecken, mit Arbeitern und fahrenden Gemüsehändlern als 
Nachbarn, blieb mir nichts anderes übrig, als mich auf meiner Bettkante 
auszustrecken und über mich selbst nachzugrübeln. Über was sonst? Und 
meine Träume überwältigten mich: ein viereckiges, leeres Zimmer, in 
einer Ecke ein einziges Bett und ich darauf. Es ist dunkel, plötzlich öffnet 
sich die Zimmerdecke und ein geflügeltes Wesen steigt mit Getöse herunter 
und erfüllt das Zimmer mit Bewegungen und Wolken. Ein Rauschen von 
schwingenden Flügeln. Ich denke: Ein Engel. Ich kann die Augen nicht 
öffnen, es ist zu hell, zu leuchtend. Nachdem es das ganze Zimmer durch- 
stöbert hat, erhebt sich das Wesen wieder und verschwindet durch die 
Spalte in der Decke. Es nimmt alles Licht, alle Luft mit. Es wird wieder 
dunkel. Ich erwache. Mein Bild .Erscheinung' beschwört diesen Traum 
herauf"8. 

Schon der Vorgang ist wesentlich. Ein moderner Maler träumt von 
Engeln. Dieser Traum scheint ihm so bedeutend, daß er aus ihm das Leit- 
bild seiner Malerei macht. 

In einem ersten Bild der •Erscheinung" von 1917/18 sehen wir den 
Maler vor der Staffelei. Er wendet sich zum Engel zurück, der auf ihn 
zukommt wie der Erzengel Gabriel im Bild der Verkündigung auf die 
Madonna zugeht. Betten, Schrank, Tisch und Stühle charakterisieren den 
Raum als Zimmer. Wolken und die kubistische Schichtung der Figuren und 

3 Zit. n. Fr. Meyer a. a. 0., 50. 



Herbert Schade 286 

Ardiitekturelemente heben die Perspektive auf und definieren den Engel 
als raumzerbrechende und raumüberwindende Figur. Der Auftrag des 
•biblischen Hermes" ist überdeutlich: Der Engel bringt den Befehl zu 
malen und zu gestalten. Das Thema Maler und Modell, Künstler und Muse 
oder Inspiration klingt an. 

Die Bilder der •Erscheinung der Familie" von 1923 und namentlich die 
letzte Fassung von 1947 haben die Zimmerarchitektur aufgegeben. Der 
Maler sitzt mit seiner Staffelei über den Dächern der Stadt am Himmel. 
Die Sichel des Mondes glänzt zu seinen Füßen. Ihm gegenüber steht im 
roten Gewand seine Frau Bella. Über Bella erscheint eine himmlische 
Braut ganz in Weiß, gleichsam als Urbild der irdischen Frau. In der Mitte 
des feurigen Himmels erheben sich die Eltern des Künstlers mit der Tora- 
rolle. Darüber leuchtet der Engel mit gelbroten Flügeln auf. Er vermittelt 
zwischen dem Künstler und der Braut, zwischen Eltern und Kindern, zwi- 
schen Himmel und Erde. Dieser Engel ist also nicht nur der Inbegriff der 
Inspiration und ein raumüberwindendes Wesen, sondern er besitzt auch 
die Eigenschaften des kosmischen Eros der antiken Mythologie, der die 
irdische Welt zum Himmel erhebt. Die Botschaft dieses Engels scheint 
ebenfalls deutlich. Er verkündigt die uralte Nachricht von der •Himm- 
lischen Hochzeit". Auch nach jüdischer Auffassung werden nämlich Ehen 
unter dem Baldachin, das heißt im Himmel geschlossen. Die religiöse Deu- 
tung der Ehe und damit der Geschlechtlichkeit, die im Bild der •Erschei- 
nung" zum Ausdruck kommt, entspricht dem Traum Adams, von dem die 
Genesis berichtet. Adam schaut im Tiefschlaf die Erschaffung Evas und 
das Mysterium der Zukunft. Paulus nennt diese Hochzeit das •Große 
Geheimnis" (Eph. 5,32), weil es die Vermählung von Christus und der 
Kirche vergegenwärtigt. 

Dieser Engel, der die Frau des Künstlers und den Maler selbst auf die 
Eltern im Himmel verweist, und die irdische Bella mit der himmlischen 
Braut des kommenden Jerusalem zusammensieht, besitzt auch den Charak- 
ter der Zeit. Die himmlische Hochzeit, die •Am Anfang" war, die Ehe der 
Eltern und die eigene Vermählung werden mit dem, was am Himmel 
erscheint, verbunden. Dieser Charakter der Zeit oder einer zeitüberwin- 
denden Macht ist auch dem biblischen Engel von jeher eigen. So sehen wir 
in der Schöpfungskuppel der Vorhalle von San Marco die sieben Tage der 
Erschaffung jeweils einem Engel zugeordnet. Therese d'Alverny, eine 
französische Forscherin, hat in einer bedeutenden Untersuchung den 
Zusammenhang zwischen Zeit und Engel aufgezeigt4. Auch Marc Chagall 

4 Marie Therese d'Alverny, Les anges et les jours. Cahiers Ardieologiques, IX, Paris 
1957, 271 ff. 



Zum Bild des Engels in der modernen Kunst 287 

hat in manchen anderen Darstellungen diesen Zeitcharakter der Engel 
deutlich gemacht. Der geflügelte Fisch im Bild •Die Zeit ist ein Fluß ohne 
Ufer" (1939) trägt eine Uhr über den Strom. Das unheimliche Flügelwesen 
im •Engelsturz" zeigt vor dem einen Flügel eine vergleichbare Uhr. Dem 
geflügelten •Jongleur" (1943) hängt wie ein Tuch eine weichgewordene 
Uhr über dem Arm. Das Vergehen wird sichtbar. So erhält die Zeit im 
Bild der Engel eine anthropologische und eine religiöse Deutung. Deshalb 
vor allem gehören die Engel dem Himmel an, dem Bereich von Sonne 
und Mond, dem Raum der Gestirne, weil die Sterne die lebendigen Sinn- 
zeichen der Zeit darstellen. Für unser psychologisches Zeitalter aber wird 
der Himmel zur •ältesten Provinz der menschlichen Seele". Wir erfahren 
das, was die Alten am Himmel sahen, im Seelengrund. In uns geht die 
Sonnenbarke vor Anker und berichten Traumbilder von unserem eigent- 
lichen Dasein. Seltsame Flügelwesen dolmetschen uns die Botschaft des 
Urgrunds, die unbewußt war, und verkünden das •Große Geheimnis". 

Vom Himmel weg in die •Vorstadt der langen Leiden" führt uns das 
Engelbild eines anderen Künstlers. 

II. Georges Rouault und der Beistand der Elenden 

Einer der bedeutendsten gläubigen Maler des 20. Jahrhunderts, Georges 
Rouault, hat nur sehr wenige Engel in seiner sonst religiös so reichen Bild- 
welt aufzuweisen. Rouault hat sein religiöses Empfinden nicht in der Dar- 
stellung von Engeln ausgedrückt, sondern in der Anklage des Lasters, 
erklärt Lionello Venturi5. Tatsächlich spielt der Maler im 51. Blatt seines 
Zyklus •Miserere" auf die Engel der Kathedrale an: •Fern vom Lächeln 
von Reims", schreibt der Künstler über das Bild. Er bildet jedoch keinen 
lächelnden Engel ab, sondern einen durch Uniform, Ordenskreuz und 
Brille ins Bürokratische verzerrten Offizier. Das Gegenbild des Engels 
gewinnt so Gestalt. 

Den Engel selbst - ein Motiv, das im 19. Jahrhundert so inflationär 
verbraucht wurde - wollte Rouault nicht noch weiter vervielfältigen. Er 
geht sparsam mit diesem Thema um. Sein Schutzengelbild verbindet jedoch 
das überkommene Sentiment mit der Eigenart originären Schaffens. Der 
Engel erscheint in ihm als Begleiter und Beistand der Kinder. Übergroß 
kontrastiert der Weggenosse der Kleinen mit einer gelbroten Sonne. 
Abstrahiert man von den konventionellen Flügeln dieser großen Gestalt, 
so gleicht dieser Engel den Begleitern und Weggenossen, die wir in vielen 

5 Lionello Venturi, Georges Rouault. Paris 1948, 27; ders., Rouault. Genf 1959, 120. 



Herbert Sdiade 288 

Bildern des Malers auftauchen sehen. In seinen Flüchtlings- und Exodus- 
darstellungen, in den Vorstadtbildern und in den legendären Landschaf- 
ten erscheinen immer wieder Menschen von Menschen begleitet oder ein 
Christus von anonymen Gestalten flankiert. •Trostlosigkeit findet sich in 
allen Landschaften Rouaults wieder, so daß es scheint, als wäre die Welt 
für ihn eine Wüste; selbst die Häuser sind düster, und die Menschen irren 
zwischen ihnen umher, als wären es Ruinen. Christus oder einige arme 
Leute gehören zu dieser Öde. In einer so apokalyptischen Vision der Natur 
ist nur im Himmel noch eine Spur des Lebens, des Lichtes, gleichsam die 
letzte Zuflucht des Erdenlebens, das sich im Jenseits erfüllen soll"6. Die 
•Spur des Lichtes", die auch im Mitmenschen, im Narren und Proleten, 
aufleuchtet, scheint wie ein verschwiegener Hinweis auf die überirdischen 
Kräfte, die man in alter Zeit Engel genannt hatte. Wie Raffael im Buch 
Tobias sind auch diese Menschen nur Begleiter. Von den Weggenossen 
gilt, was Rouault von Christus sagt: •Immer ist Christus in der Vorstadt, 
durchdringt die Gnade Elend und Pein der Menschen"7. Der •Engel", diese 
•Spur des Lichtes", die in den Gestalten des Malers wie in den farbigen 
Fenstern der Kathedralen aufleuchtet, wird auch zur gestaltenden Kraft 
der Bilder: •Form bedeutet bei ihm nicht den Umriß der Dinge, dem man 
mit der Hand nachfährt, sondern etwas von innen heraus Wirkendes"8. 
So erscheint der Engel im 46. Blatt der Radierungen des •Miserere", der 
den gefallenen Gerechten zu Grabe trägt, von großer Kraft. Dieser Engel 
trägt und leidet mit. Er ist die •Dynamis", das heißt die Kraft. Tragen 
und Leiden aber sind Grundhaltungen der Figuren Rouaults. Und so 
konnte er auch unter dieses Blatt die Worte setzen: •Der Gerechte ist wie 
das wohlriechende Sandelholz; denn er läßt die Axt duften, die ihn 
erschlug." Dieses Leid der Ausgestoßenen, der Elenden, der Proleten und 
ihre Wunden rufen den Engel auf den Plan; denn der Engel ist der Beglei- 
ter der Beistandslosen. 

Die lateinische Sprache nennt den Begleiter oder Gesellen •Socius". So 
können wir sagen, Georges Rouault, der Maler der modernen Gesell- 
schaftsprobleme, erkennt im Sozialen ein wesentliches Vergleichselement 
zum überkommenen Engelsbild. 

Stärker in den Bereich der •Kräfte" und des Unfaßbaren führen uns 
die Engel Kandinskys. 

« L. Venturi, Rouault. Genf 1959, 106. 
7 Pierre Courthion, Georges Rouault. Leben und Werk. Köln 1962, 200. 
8 Ebda, 150. 



Zum Bild des Engels in der modernen Kunst 289 

III. Wassily Kandinsky und die anonymen Kräfte 
einer zeitgenössischen Eschatologie 

Es ist allgemein bekannt, daß der Russe Wassily Kandinsky der Erfinder 
der abstrakten Malerei und ihr hervorragender Theoretiker ist. Weniger 
gewußt wird, daß sein Werk in der Geniezeit von 1910 bis 1914 - also 
gerade in jenen Jahren, in denen der Durchbruch zur abstrakten Kunst 
erfolgte - eine Reihe von religiösen Themen aufweist. Man könnte sogar 
sagen, die bildnerische Revolution Kandinskys steht unter religiösen Vor- 
zeichen. Es sind vor allem die Themen •Jüngstes Gericht" (8 Bilder), 
•Allerheiligen" (6 Bilder), •Sintflut", •Apokalyptische Reiter" und der 
•Kampf Georgs mit dem Drachen", die der Maler damals kultivierte. Im 
Motiv des Drachenkampfes, in dem Georg oder Michael austauschbar 
gegen den alten Topos vom Kampf des Tiamat mit der Weltenschlange 
oder Apollos Kampf mit dem Drachen bleiben, ist ein alter Schöpfungs- 
mythos zitiert; denn durch diesen Kampf, von dem auch die Bibel berichtet, 
entsteht nach alter Auffassung unsere Welt. Im Zeichen des apokalyp- 
tischen Reiterkampfes dagegen geht schließlich der Kosmos zugrunde. 

Die Engel, die Wassily Kandinsky damals malte, zeigen einmal ein 
mächtiges Schwert, das hoch in den Bildraum aufragt, und dann immer 
wieder die Posaune9. Die Figuren der Engel selbst erscheinen wie die 
Gestaltwerdungen unbekannter dynamischer Gewalten, die alle naturali- 
stischen Elemente seiner malerischen Kompositionen zerbrechen und den 
Prozeß einer neuen Bildwerdung einleiten. Wesentlich bleibt die künst- 
lerische Form dieser Posaunenengel selbst. Sie besitzen keine geometrischen 
Strukturen wie die späteren Abstraktionen des Malers, sondern sind von 
vitaler Kraft. Ein Gewoge, in dem immer neue Formaufbrüche katarakt- 
artige Strudel bilden, zeichnet sein •Jüngstes Gericht" aus. In den •Impro- 
visationen" und •Kompositionen" der Frühzeit geht die Horizontlinie 
im Bild verloren zugunsten des kosmogonischen Chaos, das Welt, Zeit 
und Seele des Künstlers bestimmt. Wir befinden uns unmittelbar vor dem 
Ausbruch des ersten Weltkriegs. Kandinsky berichtet selbst, woher der 
Aufruhr stammt: •Unsere Seele, die nach der langen materialistischen 
Periode erst im Anfang des Erwachens ist, birgt in sich Keime der Ver- 
zweiflung des Nichtglaubens, des Ziel- und Zwecklosen. Der ganze Alp- 
druck der materialistischen Anschauungen, welche aus dem Leben des 
Weltalls ein böses, zweckloses Spiel gemacht haben, ist noch nicht vorbei"10. 

9 Will Grohmann, Wassily Kandinsky. Leben und Werk. Köln 1958, 266; 352, No. 38; 
272; 404, No. 663 und 664. 
10 Kandinsky, Über das Geistige in der Kunst, insbesondere in der Malerei. München 
1912, 4. 



Herbert Schade 290 

Deshalb erhebt der Künstler die Forderung: •Blind gegen ,anerkannte' 
oder ,unerkannte' Form, taub gegen Lehren und Wünsche der Zeit soll 
der Künstler sein. Sein offenes Auge soll auf sein inneres Leben gerichtet 
werden und sein Ohr soll dem Mund der inneren Notwendigkeit stets 
zugewendet sein ... Dieses ist der einzige Weg, das Mystischnotwendige 
zum Ausdruck zu bringen."11 

Kandinsky ist also hellhörig geworden für den Engel in der eigenen 
Seele und in der eigenen Zeit. Dieser Engel steht im Zeichen des •Gerich- 
tes" und einer •Neuen Schöpfung". Er ist der große Impuls, der die Form 
zerbricht und das •Mystischnotwendige" zum Ausdruck bringt. Es scheint 
also, daß der Künstler der Geniezeit unter dem Einfluß von Engeln steht. 
Sein späteres Werk jedoch ist kaum noch vom Engel her zu begreifen. Die 
Tafeln werden zum •harmonikalen Gleichnis" von Seele und Kosmos, 
aber sie entbehren der Elemente, die sie einer christlichen Spiritualität 
unmittelbar zuordnen. Ihr künstlerischer Kosmos bildet eine Arena für 
nur schwer zu deutende personale Kräfte. 

Hier wäre nun der Ort, die •Engel" von Paul Klee zu betrachten. Aber 
noch stärker als die Posaunenträger des russischen Künstlers gehören die 
luftigen Gebilde dieses Malers einer höchst individuellen Welt an und 
führen nicht selten in das Reich der Ironie. Man könnte in ihnen Geister 
im Sinne des •Angelus Novus" verstehen - ein Bild von Klee, das Walter 
Benjamin besaß. - Benjamin interpretiert den ephemeren Charakter des 
•Angelus Novus" mit dem Hinweis auf eine Legende: •Werden doch 
sogar nach einer talmudischen Legende die Engel - neue jeden Augenblick 
in unzähligen Scharen • geschaffen, um, nachdem sie vor Gott ihren 
Hymnus gesungen, aufzuhören und in Nichts zu vergehen"12. Diese Engel 
tauchen auf, um sofort wieder zu verschwinden. Sie gehören der Welt des 
Momentanen an, die wir aus verschiedenen Gründen hier nicht festhalten 
wollen. 

Dagegen scheint es von allgemeinem Interesse, die Engelauffassungen 
zweier anderer Künstler zu betrachten; denn sie benutzen die widerstrei- 
tende Beschreibung der Materie durch die moderne Naturwissenschaft, 
Welle und Korpuskel, um das Wesen des Engels ansichtig zu machen. Die 
Engel in der Gestalt von Lichtwellen erkennen wir im Werk des deutschen 
Expressionisten Johannes Molzahn. Die Engel in der Form von Korpus- 
keln schaut der spanische Surrealist Salvador Dali. 

11 Ebda, 58. 
12 Walter Benjamin, Angelus Novus. Ausgewählte Schriften 2. Frankfurt am Main 1966, 
374. 



Zum Bild des Engels in der modernen Kunst 291 

IV. Salvador Dali und die •atomaren Kuriere der Herrlichkeit" 

Der spanische Maler Salvador Dali, der von sich behauptete, •Der Surrea- 
lismus bin ich", schockiert viele durch seine absonderlichen Spaße. Hinter 
seiner Narretei steckt jedoch System, und seine Ironie macht abgründige 
Sachverhalte offenbar. Man braucht nicht auf seine Konversion im 
Jahre 1949 hinzuweisen, um die Affinität des Künstlers zur Religion zu 
erkennen. Bilder wie der •Christus des hl. Johannes vom Kreuz" (1951) 
oder die •Madonna von Port Lligat" (1949) dokumentieren seine Spiri- 
tualität. 

In seiner religiösen Bildwelt gibt es auch verschiedenartige Engelgestal- 
ten. So beobachten wir in den Illustrationen zur •Göttlichen Komödie" 
Engel, und in einigen Madonnenbildern des Malers erkennen wir putten- 
artige Kinder. •Der •Gefallene Engel" seiner Goldschmiedearbeit wirkt 
erschütternd. Allerdings besitzen die genannten Engel eher konventionel- 
len Charakter. Deshalb sollen sie hier nicht eigens betrachtet werden. Viel 
mehr interessiert seine vertiefte Engelauffassung, die aus dem Fragment- 
charakter moderner Kunst, also einem •technischen" oder •quantitativen" 
Sehen hervorgeht. Diese Sicht setzt nämlich eine besondere Deutung der 
Materie und ihrer kleinsten Teilchen voraus. Unser •.technisches' Sehen" 
steht also am Beginn der atomaren oder nuklearen Mystik von Salvador 
Dali. 

Zwei Werke aus dem Jahre 1929 bilden die Grundlage seiner nuklearen 
Mystik. Sie heißen der •Unsichtbare Mensch" und das •Rätsel der Be- 
gierde". Der •Unsichtbare Mensch" stellt das Erscheinungsbild der Welt 
in Frage. Nach Art eines Vexierbildes sind in diesem Gemälde die Gegen- 
stände, Architekturteile und Figuren so gruppiert, daß sie bei näherem 
Zusehen eine menschliche Gestalt ergeben. Das Auge interpretiert notwen- 
digerweise die Landschaft dieses Bildes in einen Menschen um. Das •Rätsel 
der Begierde" besitzt vergleichbaren Charakter. Ausgehend von einem 
Gedicht des Dadaisten Tzara, •La grande complainte de mon obscurite" 
(•Die große Klage meiner Dunkelheit"), stellt es eine unförmige Masse 
dar, die sich zum Himmel erhebt. In den qualligen Nischen des Gebildes 
lesen wir die Worte des Gedichtes: •Ma mere, ma mere, ma mere" 
(•Meine Mutter ..."). Die Begierde erscheint wie der Ruf nach der Mutter 
und läßt aus der formlosen Masse eine Gestalt werden. 

Beide Werke entstehen noch auf den geistigen Grundlagen des •Surrea- 
listischen Manifestes" von Henri Breton, das eine Malerei ohne Rücksicht 
auf ethische und ästhetische Imperative fordert. 

In der Variation zur Spitzenklöpplerin des Delfter Vermeer aus dem 
Jahre 1955 wird die Gestalt der handarbeitenden Frau aus zahlreichen 



Herbert Schade 292 

Hörnern gebildet. Dali nennt das Gemälde •Peinture paranoique-critique 
de la Dentellerie de Vermeer" (•Paranoisch-kritische Malerei zur Spit- 
zenklöpplerin von Vermeer"). Er definiert also seine Methode des Malens 
als •paranoisch-kritisch". Das heißt: Ähnlich wie bei einer Wahnvorstel- 
lung dient die Realität der Außenwelt •als Veranschaulichung und Beweis, 
sie wird in den Dienst der Realität unseres Geistes gestellt"18. Das Bemü- 
hen, die fragwürdige Welt der Erscheinung vom Geistigen her neu zu 
deuten, wird sinnenfällig. Zugleich aber bemerken wir im Gegensatz zu 
den eher weiblich zu interpretierenden Formen im •Rätsel der Begierde" 
das Vordringen einer männlichen Sexualsymbolik. Das uralte Symbol des 
Horns, das von dem christologisch gedeuteten Einhorn und der Schofar- 
posaune über die Hörner des Altars im Tempel zur Hornkappe des vene- 
zianischen Dogen reicht, erhält bei Dali eine neue Aktualität. 

In späterer Zeit besitzen die Bilder des Malers, die teils aus tachistischen 
Elementen, teils aus Rastergründen und immer wieder aus Quanten oder 
hornartigen Teilchen aufgebaut sind, einen diaphanen (durchsichtigen) 
Charakter. Man kann geradezu durch die äußere Erscheinung, die sich 
immer neu gestaltet, hindurchschauen. Das, was die Alten Metamorphose 
nannten, die Umformung der Substanz, wird sinnenfällig. 

Anhand dieses Bildaufbaus und seiner metamorphotischen Struktur ent- 
wickelt Dali eine eigene Theologie und Engelslehre. Er stützt sich dabei 
auf sehr alte Vorstellungen: •Ich begriff die Atome und die Welten, von 
denen uns Giordano Bruno sagt, sie seien ,Läufer oder Kuriere, Gesandte, 
Boten der Herrlichkeit des Einzigen und Allerhöchsten'"14. Tatsächlich 
haben die Elemente seiner Bildwerke den Charakter des •Logos sperma- 
tikos", des •samenartig ausgestreuten Wortes", das nach Klemens von 
Alexandrien und anderen Theologen im All wirksam ist. •Die Engel sind 
das geflügelte Fahrzeug, das zu Gott führt. Die Mystiker sehen die Engel, 
ehe sie Gott finden. Es mag sein, daß die Enthaltsamkeit dabei hilft. Das 
Sperma besitzt engelhafte Kräfte, weil es das Behältnis der nicht empfan- 
genen Wesen ist. Was nicht menschlich ist, es aber werden könnte, sammelt 
sich im angelischen Bezirk. Der Engel ist dem Wesen nach der Nicht- 
offenbarte und der Macht nach der Offenbarte. Zwischen Gott und dem 
Menschen steht der Engel. Wenn wir in einer Bewußtseinsekstase seine 
ätherische Bewegung, seinen himmlischen Rhythmus, seine Buntheit, sein 
Strahlen wahrnehmen können, sind wir auf dem Weg zu Gott. ,Mit dem 

18 M. Nadeau, Geschichte des Surrealismus. Reinbeck 1965, 11. - Vgl. dazu H. Schade, 
Salvador Dali - ein religiöser Maler der Triebstruktur, in: Stimmen der Zeit, Heft 3, 
März 1972, Bd. 189. 
14 Salvador Dali, Meine Leidenschaften. Aufgezeichnet von Louis Pauwels. Gütersloh 
1969, 150. 



Zum Bild des Engels in der modernen Kunst 293 

engelhaften Auge', sagt Henry Miller, .sieht der Mensch die Welt der 
wahren Substanz.' Und die Welt der wahren Substanz, das ist Gott"15. 

Der Engel der Lichtwellen von Johannes Molzahn ergänzt die Auffas- 
sung des spanischen Malers. 

V. Johannes Molzahn: •Das Licht zum Engel entschlossen" 

Das elementare Bild des Engels ist der Lichtstrahl, der aus der Sonne 
bricht, den Menschen erreicht und dessen Auge hin zur Sonne wendet. So 
schrieb Dionysius in seinen •Himmlischen Hierarchien": •Aber jedes Her- 
vortreten der vom Vater erregten Lichtausstrahlung, welche gütig ver- 
liehen zu uns dringt, führt uns auch hinwieder als eine in Eins gestaltende 
Kraft aufwärts und vereinfacht uns und wendet uns wieder zur Einheit des 
Vaters, der vereinigt, und zu seiner vergottenden Einfachheit zurück"16. 
Ignatius von Loyola wird in der Betrachtung •Über die Liebe" in seinen 
Exerzitien dieses Bild der Strahlen, die von der Sonne ausgehen, über- 
nehmen. Diese Gedanken von den vielen •Strahlen" und dem •Einen 
Licht" verbinden sich im Werk des Malers Johannes Molzahn zu einer 
Lichtwellenmalerei, in der das Wesen der Engel in einer ebenso elemen- 
tar biblischen wie zeitgenössischen Form ausgesagt wird. 

Johannes Molzahn gilt als •Deutscher Boccioni", das heißt als Futurist. 
Er gehört zu den großen Malern der •ersten Stunde". Von Herwarth 
Waiden in der Galerie und der gleichnamigen Zeitschrift •STURM" schon 
im ersten Weltkrieg publiziert, wirkte er 1919 auch bei der Gründung des 
Bauhauses mit. W. Kandinsky, L. Feiniger, G. Muche und P. Klee gelang- 
ten durch seine Empfehlung ans Bauhaus. Molzahn selbst übernahm 
zunächst eine Professur in Magdeburg. Später berief ihn Oskar Moll an 
die Akademie in Breslau. Mit den Notverordnungen und der •Macht- 
übernahme" durch den Nationalsozialismus verlor der Maler seine Pro- 
fessur und galt sehr bald als •entarteter" Künstler. Bei der berüchtigten 
Ausstellung im Jahre 1937 wurden seine Bilder aus den deutschen 
Museen entfernt und sehr viele vernichtet17. 

Dieser Maler kultivierte schon in seinen •Schöpfungsbildern" aus der 
Zeit des ersten Weltkriegs das Engelthema. Dabei fällt eine Gliederung 
der Kompositionen durch •visuelle Kraftlinien" auf. Dieses künstlerische 
Ordnungsprinzip hatte seine Vorformen in den Kompositionen der Neo- 
impressionisten (Seurat), der Futuristen (Boccioni) und des russischen 

15 Ebda, 137. 
16 Pseudo-Dionysius Areopagita, Himmlische Hierarchien, Kap. I, 91. 
17 H. Schade, Johannes Molzahn. Einführung in das Werk und die Kunsttheorie des 
Malers. München-Zürich 1972. 



Herbert Schade 294 

•Rayonnismus" (Strahlenmalerei von Larionoff und Gontscharowa). Durch 
die Analyse älterer Kunstwerke (etwa der Pietä von Avignon) gewinnt 
Molzahn ein •visuelles Kräfte-Schema". Diese Kräfte nennt er auch 
•Potentiales". Schon bei diesem Begriff läßt sich der Vergleich zu den 
•Potestates" (Machtvollen), also einer bestimmten, in der Liturgie genann- 
ten Engelgruppe ziehen. Mit der den •Potestates" ähnlichen Engelgruppe, 
den •Virtutes" (Tugendkräften), preist auch die moderne Kirche noch 
die Herrlichkeit Gottes. 

In den theoretischen Schriften seiner amerikanischen Zeit - Molzahn 
war 1938 nach den USA emigriert - spricht der Künstler von den •Visuel 
Germs". Vielleicht könnte man diesen Ausdruck mit •Sichtbare Lebens- 
keime" übersetzen. Als intensiver Leser der Schriften von Thomas von 
Aquin strich sich Molzahn in seiner Thomas-Ausgabe unter anderen einen 
Artikel aus der Engellehre an, in dem es heißt: •Es ist aber offensichtlich, 
daß die heiligmachende Gnade sich so zur Seligkeit verhält wie der keim- 
hafte Wesengrund in der Natur zur natürlichen Wirkung; darum wird 
die Gnade (1 Jo 3,9) ,Same Gottes' genannt. Wie also nach der Auffassung 
des Augustinus angenommen wird, daß sofort bei der ersten Erschaffung 
der körperlichen Schöpfung ihr die keimhaften Wesensgründe aller natür- 
lichen Wirkungen eingesenkt wurden, so sind sofort vom Anfang an die 
Engel in der Gnade erschaffen worden"18. Damit wird die Beziehung 
zwischen •Samen", •Sichtbaren Lebenskeimen", •Kraftlinien" und Engel 
deutlich. Ein ebenso schöpfungsintensiver wie ästhetischer Vorgang, das 
Strahlen des Lichts als Verbindung zwischen Sonne und Auge, wird dabei 
in seiner elementaren Symbolik begriffen: Engel sind Boten des Lichts. 
So kann man ein Wort von Raff aele Alberti auf Molzahns Strahlenfigura- 
tionen anwenden: •Endlich hat sich das Licht entschlossen, Engel zu wer- 
den"19. Und das Licht konstituiert Raum, Zeit und Bewegung. 

Eine bedeutende Stelle für die Entwicklung der späteren Engelbilder 
nimmt im Werk Molzahns die Tafel •Der Gott der Flieger" (1921) ein, 
die in der Nazizeit zerstört wurde. Dieses einzigartige Bild könnte man 
eine konstruktivistische oder technologische Maiestas (Herrlichkeit Got- 
tes) nennen. In ihm wird das überkommene Gottesbild der •Geflügelten 
Sonnenscheibe" oder des Lichtgottes der orientalischen Kunst ins Zeit- 
genössische übersetzt. Zwei gewaltige Schwingen bewegen die abstrakten 
Formen eines Bienen- oder Vogelkörpers durch das All. Räderwerk, Strah- 
lengefüge und eine kontrapostische (gegensatzstarke) Formengebung ver- 

18 Thomas von Aquin, Summa Theologica, g. 62, a. 3 (Die deutsche Thomas-Ausgabe). 
Salzburg-Leipzig Bd. 4, 1936, 321. 
19 Eberhard von Zawadzky,  Johannes Molzahn,  in:   •Hochland",  58. Jhrg.   1965/60, 
478-480. 



Zum Bild des Engels in der modernen Kunst 295 

mittein den Vorgang einer intensiven Bewegung im Raum. In diesem 
Bild belegt der Künstler, daß die mythische Gotteserfahrung der Vorzeit 
auch heute noch wirklichkeitsmächtig ist. Der Maler erlebt den •Licht- 
wagen Gottes" und vermag seine Vision nach Art eines abstrakten Bildes 
zu vergegenwärtigen. 

Eine sublime Renaissance findet diese Grundvorstellung in seinem Bild 
•Dialogue" (1943) in den USA. Dieses Werk schildert ein •Gespräch" 
zwischen zwei menschlichen Büsten, die vom Himmel zur Erde miteinander 
korrespondieren. In diesen beiden Figuren dürfen wir nach Berichten seine 
beiden gefallenen Söhne •Michael" und •Uriel" - sie erhielten bezeich- 
nenderweise die Namen zweier Erzengel - wiedererkennen. Zum ersten 
Mal im Oeuvre des Malers wird hier ein Bild ganz aus Lichtquellen 
erstellt. Diese Lichtquellen verleihen dem Gespräch über dem Ozean, 
zwischen Himmel und Erde, den Charakter eines Mysteriums. Der Engel 
als •Lichtstrahl" und seine Verwandtschaft zum •urgöttlichen Strahl" im 
Sinne der •Himmlischen Hierarchien" des Pseudo-Dionysius Areopagita 
verbindet sich in solchen Bildern mit dem Wellencharakter der Materie- 
auffassung der modernen Naturwissenschaft zu einem künstlerischen 
Ganzen. 

In den Werken •Phoenix" (1946) und •Können zwei Engel zur gleichen 
Zeit an der gleichen Stelle sein?" (1948) beobachten wir ein Linien- und 
Wellengefüge, das Raum, Zeit und Fläche zu einer •vierten Dimension" 
verbindet. Das Perspektive Fluchten der Linien, die Bewegung des Farb- 
ablaufes, Raum und Zeit werden in einer konstruktivistischen Urhöhle, 
einem •Raum-Gebären", zusammengesehen. In diesen Bildern ist das 
verwirklicht, was das Vorwort des Katalogs der Futuristen-Ausstellung 
von 1912 erklärt: •Aufgrund dessen, was der Maler Boccioni so treffend 
physische Transzendenz genannt hat, streben alle Gegenstände durch ihre 
Kraft-Linien nach dem Unendlichen und unsere Intuition stellt ihre Kon- 
tinuität fest"20. Der Jesuitenmaler Pozzo hat in vergleichbarer Weise den 
•Augenpunkt", das heißt den Fluchtpunkt seiner barocken Deckenmale- 
reien, die •Größere Ehre Gottes" genannt. In den aus Schwingen gebilde- 
ten Tafeln Molzahns werden die Raum- und Zeit-Elemente zum Sinnbild 
des •Phoenix", des Auferstehung gewährleistenden Vogelwesens der 
Mythologie, oder zum Symbol der Cherubim in der Trinität. So erklärt 
O. Plassmann, der Interpret der mystischen Schrift der flämischen Nonne 
Hadewych, die Molzahn studiert hat, das Motiv: •Er gilt auch als Sonnen- 
vogel, könnte aber wegen seiner Eigenschaften, die ihn sich selbst erneuern 

20 Umbro Apollonio, Der Futurismus. Manifeste und Dokumente einer Künstlerischen 
Revolution 1909-1918, Köln 1972, 63. 



Herbert Schade 296 

lassen, als Repräsentant des Aion oder Chronos gegolten haben, als 
solcher gleichbedeutend mit dem Urvogel, der das Weltenei legt. Hade- 
wychs Vergleich mit der Trinität spricht nicht gegen diese Auffassung. Er 
(der Vogel Phoenix) wäre demnach das Bild des Weltenraumes, der 
•Spelunca aevi" (Höhle der Weltzeit)21. 

In den Bildern •Christ in Majesty" (III und IV, 1953) werden gleich- 
falls die beiden Cherubim dargestellt und mit den Thronwangen der gött- 
lichen Tor- und Thronarchitektur identifiziert. Die gewaltigen Licht- 
wellenschwingen seiner Verkündigungs- und Auferstehungsengel diffe- 
renzieren und variieren das Engelsbild dieses Malers weiterhin. Es ist also 
mehr als verständlich, wenn Georg Muche, der Malerfreund und Kollege 
des Künstlers an der Breslauer Akademie, Molzahn sein autobiografisches 
Buch •Blickpunkt" mit einem Motto von Rene Chair gewidmet hat: •Ein- 
verständnis mit dem Engel, unsere allererste Sorge." 

Tatsächlich haben eine Reihe von Malern des 20. Jahrhunderts in dieser 
Sorge gelebt. Max Beckmann wäre hier zu nennen, der den •Engeln" bei 
Kempinski oder im Nachtlokal begegnete. Man mag diese geheimnisvollen 
Boten gnostisch oder christlich deuten. Beckmann erfährt die •Geister" 
im zeitgenössischen Milieu. Dunkel erscheinen die Gestalten von Ernst 
Kubin. Liebenswürdig wirken die frühen Engel von Oskar Kokoschka. 
Ein orphisches Lied singen die Engelmusikanten von Werner Gilles. 
Lyrisch agieren die Engel von Christian Rohlfs. Monumental stehen die 
Engel von Richard Seewald im Raum. Heroisch verkünden die Engel von 
Josef Hegenbarth ihre Botschaft. Ausdrucksstark gestikulieren Graham 
Sutherlands geheimnisvolle Flügelwesen. Magisch erscheinen die Engel 
von Edgar Ende. Feierlich assistieren die geflügelten Gestalten von Her- 
bert Boeckl den Altar der Seckauer Abtskapelle. Und mahnend weist der 
goldene Engel von Ewald Matare in Essen uns nach oben. So könnten wir 
noch viele Künstler benennen, die Engel im Bild ansichtig machten22. 

Merkwürdig aber scheint, daß gerade mit dem Surrealismus und der 
Pop-Art die Realität der Engel in einer Weise erfahren wird, vor der wir 
moderne Menschen scheuen wie der Esel Bileams und ihr doch nicht auszu- 
weichen vermögen. 

21 J. 0. Plassmann, Die Werke der Hadewydi. I. Teil: Die Briefe mit ausgewählten Ge- 
dichten. II. Teil: Visionen. Hannover 1923, 92 und 141. 
22 Eine Untersuchung vom Verfasser über •Ernst Fuchs. Der Engel mit dem Januskopf 
erscheint in •Kunst und Kirche" im Oktober 1973 (Linz). - Auf weitere Künstler mit 
Engeldarstellungen soll wenigstens hingewiesen werden: F. Goya, W. Blake, H. Füßli, 
Ph. 0. Runge, J. Fr. Overbeck, E. Delacroix, 0. Redon, G. Moreau, P. Gauguin, M. Sle- 
vogt, Fritz von Uhde, E. Barlach, 0. Kokoschka, Max Hunziker, Hap Grieshaber, R. P. Lit- 
zenburger, K. Caspar und andere. 



Zum Bild des Engels in der modernen Kunst 297 

VI. Richard Rauschenberg und die •Bundeslade der Pop-Art" 

Die Pop-Art stellt ähnlich wie der Dadaismus und der Surrealismus in der 
sogenannten Objektkunst ein elementares Problem zur Debatte: Was 
bedeutet das Ding? Was für einen Sinn haben die vielen Gebrauchs- 
gegenstände, die wir kaufen, ohne sie zu beachten? Ist nicht auch in ihnen 
noch eine andere Wirklichkeit lebendig als nur der Nutzwert? 

Die wachsende Säkularisierung der Welt zeitigt nämlich widersprüch- 
liche Ergebnisse: Zunächst bringt sie das •Ding zum Wegwerfen" (•objet 
ä jeter") hervor, oder das •gedemütigte Ding", das als Konfektionsgegen- 
stand seine tiefste Erniedrigung erlebt: •Der industrielle Gegenstand ist 
das Resultat der gewaltsamen menschlichen Besitzergreifung", erklärt 
Raoul Hausmann23. Diese technische oder tote Auffassung des Dinges 
bietet die praktische Interpretation zu Hegels Begriff einer •geistlosen 
Objektivität"24. Danach ist das Objekt zunächst unbeseelt. Im Augenblick 
aber, in dem der Mensch im Laufe eines anhaltenden technologischen 
Prozesses sich die Welt und die Sachen total unterworfen hat, beginnen 
diese Dinge ein seltsames Eigenleben. Der •Besen" macht sich selbständig 
wie in Goethes •Zauberlehrling". 

Mit der Ausstellung der •ready-made's" (•Konfektionsding") durch 
Marcel Duchamp, die Dadaisten und die Surrealisten setzt ein rückläufiger 
Prozeß ein. Durch diese Ausstellungen wird sinnenfällig, daß man die 
Dinge nicht auf ihren Nutzwert allein einschränken kann. Die Gegenstände 
sind nicht nur zu gebrauchen und zu verbrauchen, sondern besitzen auch 
eine Mitteilung. Diesen in der zeitgenössischen Kunstgeschichte vieldisku- 
tierten Vorgang nennt man die •Identitätskrise" des Gegenstandes25. 
Danach ist eine Coca-Cola-Flasche zwar ein Gegenstand, den ich 
gebrauche, um Coca-Cola zu transportieren. Habe ich sie ausgetrunken, 
dann ist der Gegenstand nicht mehr zu gebrauchen. Ich werfe die Flasche 
weg. Erhebe ich sie aber zu einem Kunstwerk, das will sagen, stelle ich sie 
aus, dann fällt der Nutzwert weg. Die Flasche in der Vitrine erhält einen 

28 Raoul Hausmann, Gegenwart und Psychoanalyse des Gegenstandes, in: Willy Rotzler, 
Objekt-Kunst. Köln 1972, 203. 
24 G. W. Fr. Hegel, Vorlesungen über die Ästhetik I. Band. Stuttgart 1927 (Jubiläums- 
ausgabe 12. Bd.), 123. 
25 Lucy R. Lippard (Mit Beiträgen von Lawrence Alloway, Nancy Marmer, Nicolas 
Calas) München-Zürich 1968, 70 f: - Dazu Max Imdahl, Probleme der Pop-Art, in: docu- 
menta, Kassel 1968, Katalog 1, XIV-XVIH; H. R. Jauß, Die nicht mehr schönen Künste. 
München 1968, 493, 507 und 10. Diskussion 691. - H. Schade, Zur Mythisierung der Ding- 
welt, in: U. v. Mangoldt, Chancen zum Überleben. Weilheim/Obb. 1971, 7-38. - H. Schade, 
Anthropologische Strukturen des modernen Kirchenbaus, in: Kirchbau in der Diskussion. 
Ausstellung der Deutschen Gesellschaft für christliche Kunst. München 1973, 239-244. 



Herbert Schade 298 

ästhetischen Wert, das heißt ihr Mitteilungscharakter allein wird heraus- 
gestellt. 

Den Zwiespalt der Objektauffassung, der zwischen Nutzwert und Deu- 
tungswert schwankt, wird mit dem Begriff einer •Identitätskrise" näher 
gekennzeichnet. 

Die Problematik der •Identitätskrise", die zum Inbegriff der Pop-Art 
wird, setzt bei der Interpretation des •Sternenbanners" (1954) von Jasper 
Johns ein. Die Frage, die man an diese planimetrische, also völlig flächig 
gemalte Flagge stellte, lautet: Ist das eine Flagge oder ist das ein Bild 
einer Flagge? Die Flagge einer Großmacht erfordert eine andere Ästima- 
tion als das Bild einer Flagge in einer Illustrierten oder auf einer Lein- 
wand. Tatsächlich hat die zeitgenössische Kunstgeschichte mit dieser Frage 
die Problematik des byzantinischen Bilderstreites wieder aufgenommen; 
denn auch dort ging es darum, ob ein Bild lediglich aus Farben und Lein- 
wand besteht oder ob es einen hinweisenden Charakter besitzt, der es 
erlaubt, das Bild zu verehren. Auch im zeitgenössischen Bilderstreit geht 
es nicht nur um Bierbüchsen, Flaggen und Coca-Cola-Flaschen, sondern 
um eine zweifache Auffassung von Welt. Ist diese Welt nur ein Energie- 
reservoir, das man ausnutzen kann, oder ist sie wesentlich eine Mitteilung? 
Wenn diese Welt nicht nur ein Energiereservoir darstellt, sondern eine 
Mitteilung, ergibt sich folgerichtig eine weitere Frage: Wovon ist diese 
Welt eine Mitteilung? 

Die Vielfalt der Probleme, die mit der •Identitätskrise" oder der Frage 
nach dem Wesen der Objekte aufgeworfen ist, kann hier nicht erörtert 
werden. Es sei nur festgestellt: Erst der Mitteilungscharakter der Sachen 
ermöglicht Wahrheit. Und ihr Bildcharakter ist die Voraussetzung jeder 
Wahl, das heißt: Allein die Welt als Bild garantiert die Freiheit. Zugleich 
besteht in der Sache, die etwas offenbart, die uns so problematisch gewor- 
dene Sakralität; denn nicht Gebrauchswert, sondern der Deutungswert 
verleiht der Welt ihren Sinn. 

Hier soll nur ein Aspekt dieser komplexen Problematik beachtet werden, 
nämlich die Psychisierung der Objekte. Eine Sache, die spricht, dokumen- 
tiert, daß geistige Kräfte diese Sache in Besitz genommen haben. So waren 
die Alten davon überzeugt, daß Engel die Gestirne lenken und Götter 
oder Geister in Bäumen oder Gegenständen hausen. Andre Breton, der 
führende Theoretiker des Surrealismus, spricht von den •Götter-Objek- 
ten" und von einer •Kunst als Trägerin der Gnade"26. Richard Rauschen- 

M Andre Breton, Der Surrealismus und die Malerei, Berlin 1967, 289; derg. in Willy 
Rotzler a. a. 0., Anm. 23, 202 (dort die hier zitierte Obersetzung). - Dazu Pierre Restany, 
•Die Beseelung des Objektes", in: Jürgen Becker und Wolf Vostel, Happening - Fluxus - 
Pop-Art - Nouveau Realisme. Eine Dokumentation. Reinbek bei Hamburg 1965, 101 f. 



Zum Bild des Engels in der modernen Kunst 299 

berg hat eine derartige Auffassung unmittelbar ins Künstlerische über- 
tragen. In seinem •Coca-Cola-Plan" (1958) setzt er drei Coca-Cola- 
Flaschen in ein Rahmenwerk, das er mit Flügeln versieht, als handle es 
sich um die geflügelte Sonnenscheibe oder die Bundeslade mit den beiden 
Cherubim. Dieses Phänomen einer Beseelung der Welt, das in solchen 
Werken sichtbar wird, nennt die Religionsgeschichte den Engel. •Der 
Engel ist der Name eines Amtes, nicht einer Natur", sagte Augustinus27. 
Immer dann, wenn eine Realität uns anspricht, auf etwas hinweist oder 
uns zu einer Entscheidung aufruft, begegnen wir einer geistigen Macht. 

Diese Begegnung ist - wie die zeitgenössische Kunst dokumentiert - unum- 
gänglich. Ob wir an die Erfahrung des Traums, den kosmischen Eros bei 
Marc Chagall denken oder uns an die Begleiter der Elenden von Georges 
Rouault erinnern, immer wieder bietet sich uns ein vergleichbarer Vor- 
gang: Der Mensch befindet sich in einer Welt von Botschaften und von 
Botschaftern. Unvermutet und ohne es zu ahnen stoßen auch wir auf den 
Engel. 

Damit beginnt unser eigentliches Leben als Menschen; denn wir nehmen 
unsere vornehmste Aufgabe wahr: Die Geister zu unterscheiden. 

27 Augustinus, Sermo 7,3. 




