Zum Bild des Engels in der modernen Kunst

Herbert Schade SJ, Miinchen

Noch niemals wurde das Christentum im reinen Gedanken erneuert.
Immer gewann es seine Gestalt im Gesprdch mit den Erfahrungen,
den Angsten und Hoffnungen seiner Zeit. Auch die heutige Neu-
besinnung — man mag sie als Krise, man mag sie als Aufbruch
deuten — st auf diesen Gesprichspartner angewiesen.

Daf} sich das Anliegen unserer Zeit in der bildenden Kunst zu
Wort meldet, bexweifelt niemand. Dafl dieser aber mit Vorliebe
solche Themen aufgreifl, die von nicht wenigen christlichen Gruppen
als iiberlebt betrachtet werden, miifite aufhorchen lassen.

Worauf es ankommt ist dies: Zuerst einmal sind die Erfahrungen
der modernen Malerei ernstzunehmen, ernster als manche theore-
tischen Erérterungen. Dann ergibt sich das Zweite von selbst: Das
Neu-Verstehen und Neu-Schitzen-Lernen der christlichen Lehre
von den Engeln. Uberraschend nahe kommt z.B. dasjenige, was
Erik Peterson in seinem ,Buch von den Engeln® schrieb, den Licht-
gestalten Molzahns. Heinrich Schliers ,Mdchte und Gewalten®
aber konnte man als einen christlichen Kommentar ,Zum Bild des
Engels in der modernen Kunst“ lesen, als eine Unterscheidung der
Engelgeister.

In Nizza eroffnet Marc Chagall sein Museum im Dienst der ,hohen Spiri-
tualitit aller Volker“. Dieses Unternehmen lenkt unsere Aufmerksamkeit
auf einen Tatbestand, den man bei der Vielfalt moderner Bewufitseins-
duflerungen tiibersieht, ndmlich die spirituelle oder religiose Welt der
modernen Malerei. Wie schon der Name Marc Chagall belegt, gibt es
weit mehr religiose Werke im heutigen Kunstschaffen, als man gemeinhin
annimmt. Zahllose Christusbilder von Ensor bis Picasso, Bilder der
Madonna von Franz Marc tiber Henri Matisse bis zur Partisanenmadonna
von Michail Sawitzki wiren zu nennen. Kreuzigung und Auferstehung,
Weihnacht und Pfingsten — das totgesagte christliche Thema ist immer
noch lebendig. Deshalb schrinken wir unsere Betrachtung auf ein Motiv
ein, das in den meisten Religionen der Menschheit eine zentrale Rolle
gespielt hat, ndmlich den Engel.

Der Engel wird im Trend einer modischen Sakularisierung heute bis in
die Theologie hinein bagatellisiert oder sogar eliminiert. Erinnern wir
uns aber der kraftsprithenden Engelbilder in Ravenna oder der Kathedrale



Herbert Schade 284

von Reims, so dringt sich der Gedanke auf, dafl die Wirklichkeit des
Engels nicht nur ein Mifiverstindnis der alten Kulturen sein kann. Zu
itberzeugend und machtvoll schauen uns die gewaltigen Boten Gottes der
alten Kunst an. Viel eher kommt man zur Einsicht, daff die aufwendige
Bewufltseinsindustrie eines technologischen Zeitalters unser Sehen
erschwert und das Wahr-Nehmen religiéser Vorgdnge nahezu liquidiert
hat. Im Gegensatz zu dieser Krise der Wahr-Nehmung belegt die Kunst
des 20. Jahrhunderts mit zahlreichen bedeutenden Bildern von Engeln,
wie stark auch heute noch das Wissen von der Anwesenheit der uralten
Botschafter Gottes ist.

Es scheint, dafl der Kiinstler mehr als der Mensch sonst fiir ,Botschaf-
ten“ aufgeschlossen ist, die ihn bei seiner Begegnung mit verschiedenen
Realitéten erreichen. Dabei spielt es kaum eine Rolle, ob man diese Reali-
titen als Himmel und Erde oder als Sachen und Personen definiert. Der
Kiinstler erfihrt diese Wirklichkeit nicht als bloflen Nutzwert, sondern
als Gestalt, das heif}t als Bild, das etwas sagt oder verkiindigt. Engel heif3t
also fiir ihn Welt, die sich mitteilt oder spricht. Einer sprechenden Welt
ordnet man psychischen Charakter zu. Eine solche Welt ist be-seelt oder
be-geistert. In nicht wenigen Fillen erlebt der Kiinstler diese Welt im
Dienst einer Botschaft oder die verschiedenen Geister in den Prozessen
der Geschichte als eine ihm {ibergeordnete Instanz. Allerdings program-
miert der Engel lingst nicht mehr das Kollektivbewufitsein unserer Zeit!.

Aus der Vielfalt moderner Engelbilder, die von Paul Gauguins ,, Jakobs-
kampf“ bis zu Jean Claude Forests ,Ornithanthropos Pigar® im Comic-
Strip ,Barbarella“ reichen, sollen hier einige charakteristische Beispiele
von Engelvorstellungen zur Betrachtung vorgelegt werden. Die Engel
von Marc Chagall mdgen am Anfang unserer Erwigungen stehen; denn
sals ein Geschofl des Lichts, das Dunkelheit durchfihrt, nichts sonst®,
bezeichnet er die Engel. ,Nichts von Bewegung, von Du, von Gegeniiber.
Nur Botschaft und Befehl, und jetzt Ricknahme des Befehls durch ein
Licht, ausstrahlend vom Licht, vom Kénig der Konige. “2

! Zum Thema ,Engel® vgl. E. Kirschbaum, Lexikon der duristlichen lkonographie. Bd. 1,
Rom-Freiburg-Basel-Wien 1968, 626-643 (Red.); dazu Karl August Wirth, Engel, in:
RDK Bd. V Stuttgart 1967, 341-555; J. Michl, Engel I-IX und Th Klauser, Engel X (in
der Kunst), in: RAC Bd. V, Stuttgart 1962, 58-822; Alfons Rosenberg, Engel und Dédmo-
nen. Gestaltwandel eines Urbilds. Miinchen 1967.

2 Franz Meyer, Marc Chagall. Leben und Werk. Koln 1961, 893; der Satz ist Erich Neu-
mann, Chagall und die Bibel, ,Merkur® 130, 12. Jg., 1958, 1158 entnommen. Dazn Wal-
ter Erben, Marc Chagall — Der Maler mit den Engelsfliigeln. Miinchen 1957. — Lionello
Venturi, Chagall. Genf 1956, Jean Cassou, Chagall. Miinchen-Ziirich 1966. — Werner
Hafmann, Marc Chagall. Kéln 1972.



Zum Bild des Engels in der modernen Kunst 285

I. Marc Chagall und die ,Dolmetscher des Unbewufiten®

Die Kunst Marc Chagalls fasziniert deshalb so stark, weil es dem Maler
gelingt, ehrwiirdige Traditionen — die Bildwelt der Bibel ~ in einer Weise
darzustellen, die jeden iiberzeugt. Die liebenswirdigen Boten des Lichts
in seinem Schopfungsbild, die Begleiter ins Offene in seinem Bild der
Jakobsleiter, die amourdsen Horer und Musikanten seiner Tafeln vom
Hohen Lied und die unheimliche Abtriinnige seines ,Engelsturzes“ (1928,
1933, 1947) verkiinden nicht nur die Gesetze des Himmels und der Bibel,
sondern sind auch von unserer Zeit. Sie entstammen genauso dem Urgrund
der menschlichen Seele wie den Firnen des Lichts.

Am Beginn der Engelvorstellungen Marc Chagalls steht ein seltsamer
Traum, den der Maler sehr viel spiter und in jahrelanger, mihevoller
Arbeit in den Bildern der ,Erscheinung® realisiert hat. Chagall erzahlt
diesen Traum selbst in seiner autobiographischen Studie ,Mein Leben®.
Es war in den Jahren 1907 bis 1910 in Petersburg: ,Meine Mittel erlaub-
ten mir nicht, ein Zimmer zu mieten, ich mufite mich mit Zimmerecken
begniigen. Ich hatte nicht einmal ein Bett fir mich allein ... In diesen
Gemeinschaftsecken, mit Arbeitern und fahrenden Gemiisehdndlern als
Nachbarn, blieb mir nichts anderes iibrig, als mich auf meiner Bettkante
auszustrecken und iiber mich selbst nachzugriibeln. Uber was sonst? Und
meine Traume iberwiltigten mich: ein viereckiges, leeres Zimmer, in
einer Ecke ein einziges Bett und ich darauf. Es ist dunkel, plétzlich 6ffnet
sich die Zimmerdecke und ein gefligeltes Wesen steigt mit Getose herunter
und erfiillt das Zimmer mit Bewegungen und Wolken. Ein Rauschen von
schwingenden Fligeln. Ich denke: Ein Engel. Ich kann die Augen nicht
offnen, es ist zu hell, zu leuchtend. Nachdem es das ganze Zimmer durch-
stobert hat, erhebt sich das Wesen wieder und verschwindet durch die
Spalte in der Decke. Es nimmt alles Licht, alle Luft mit. Es wird wieder
dunkel. Ich erwache. Mein Bild ,Erscheinung’ beschwort diesen Traum
herauf“s,

Schon der Vorgang ist wesentlich. Ein moderner Maler triumt von
Engeln. Dieser Traum scheint ihm so bedeutend, dafl er aus ihm das Leit-
bild seiner Malerei macht.

In einem ersten Bild der ,Erscheinung“ von 1917/18 sehen wir den
Maler vor der Staffelei. Er wendet sich zum Engel zuriik, der auf ihn
zukommt wie der Erzengel Gabriel im Bild der Verkiindigung auf die
Madonna zugeht. Betten, Schrank, Tisch und Stiihle charakterisieren den
Raum als Zimmer. Wolken und die kubistische Schichtung der Figuren und

3 Zit. n. Fr. Meyer a. a. 0., 50.



Herbert Schade 286

Architekturelemente heben die Perspektive auf und definieren den Engel
als raumzerbrechende und raumiiberwindende Figur. Der Auftrag des
»biblischen Hermes® ist iiberdeutlich: Der Engel bringt den Befehl zu
malen und zu gestalten. Das Thema Maler und Modell, Kiinstler und Muse
oder Inspiration klingt an.

Die Bilder der ,Erscheinung der Familie“ von 1923 und namentlich die
letzte Fassung von 1947 haben die Zimmerarchitektur aufgegeben. Der
Maler sitzt mit seiner Staffelei tiber den Dichern der Stadt am Himmel.
Die Sichel des Mondes gldnzt zu seinen Fiiflen. Thm gegeniiber steht im
roten Gewand seine Frau Bella. Uber Bella erscheint eine himmlische
Braut ganz in Weifi, gleichsam als Urbild der irdischen Frau. In der Mitte
des feurigen Himmels erheben sich die Eltern des Kiinstlers mit der Tora-
rolle. Dartiber leuchtet der Engel mit gelbroten Fliigeln auf. Er vermittelt
zwischen dem Kinstler und der Braut, zwischen Eltern und Kindern, zwi-
schen Himmel und Erde. Dieser Engel ist also nicht nur der Inbegriff der
Inspiration und ein raumiiberwindendes Wesen, sondern er besitzt auch
die Eigenschaften des kosmischen Eros der antiken Mythologie, der die
irdische Welt zum Himmel erhebt. Die Botschaft dieses Engels scheint
ebenfalls deutlich. Er verkiindigt die uralte Nachricht von der ,Himm-
lischen Hochzeit“. Auch nach jiidischer Auffassung werden nimlich Ehen
unter dem Baldachin, das heifit im Himmel geschlossen. Die religiése Deu-
tung der Ehe und damit der Geschlechtlichkeit, die im Bild der ,Erschei-
nung“ zum Ausdruck kommt, entspricht dem Traum Adams, von dem die
Genesis berichtet. Adam schaut im Tiefschlaf die Erschaffung Evas und
das Mysterium der Zukunft. Paulus nennt diese Hochzeit das ,Grofle
Geheimnis“ (Eph. 5, 32), weil es die Vermdhlung von Christus und der
Kirche vergegenwirtigt.

Dieser Engel, der die Frau des Kiinstlers und den Maler selbst auf die
Eltern im Himmel verweist, und die irdische Bella mit der himmlischen
Braut des kommenden Jerusalem zusammensieht, besitzt auch den Charak-
ter der Zeit. Die himmlische Hochzeit, die ,Am Anfang“ war, die Ehe der
Eltern und die eigene Vermdhlung werden mit dem, was am Himmel
erscheint, verbunden. Dieser Charakter der Zeit oder einer zeitiiberwin-
denden Macht ist auch dem biblischen Engel von jeher eigen. So sehen wir
in der Schopfungskuppel der Vorhalle von San Marco die sieben Tage der
Erschaffung jeweils einem Engel zugeordnet. Therese d’Alverny, eine
franzésische Forscherin, hat in einer bedeutenden Untersuchung den
Zusammenhang zwischen Zeit und Engel aufgezeigt!. Auch Marc Chagall

* Marie Therese d’Alverny, Les anges et les jours. Cahiers Archéologiques, IX, Paris
1957, 271 .



Zum Bild des Engels in der modernen Kunst 287

hat in manchen anderen Darstellungen diesen Zeitcharakter der Engel
deutlich gemacht. Der gefliigelte Fisch im Bild , Die Zeit ist ein Fluf ohne
Ufer” (1989) tragt eine Uhr iiber den Strom. Das unheimliche Fliigelwesen
im ,Engelsturz® zeigt vor dem einen Fliigel eine vergleichbare Uhr. Dem
gefliigelten , Jongleur® (1943) hingt wie ein Tuch eine weichgewordene
Uhr iber dem Arm. Das Vergehen wird sichtbar. So erhilt die Zeit im
Bild der Engel eine anthropologische und eine religiése Deutung. Deshalb
vor allem gehoren die Engel dem Himmel an, dem Bereich von Sonne
und Mond, dem Raum der Gestirne, weil die Sterne die lebendigen Sinn-
zeichen der Zeit darstellen. Fiir unser psychologisches Zeitalter aber wird
der Himmel zur ,altesten Provinz der menschlichen Seele“. Wir erfahren
das, was die Alten am Himmel sahen, im Seelengrund. In uns geht die
Sonnenbarke vor Anker und berichten Traumbilder von unserem eigent-
lichen Dasein. Seltsame Fligelwesen dolmetschen uns die Botschaft des
Urgrunds, die unbewuf}t war, und verkiinden das ,Grofle Geheimnis®.

Vom Himmel weg in die ,Vorstadt der langen Leiden® fiihrt uns das
Engelbild eines anderen Kiinstlers.

I1. Georges Rouault und der Beistand der Elenden

Einer der bedeutendsten glaubigen Maler des 20. Jahrhunderts, Georges
Rouault, hat nur sehr wenige Engel in seiner sonst religids so reichen Bild-
welt aufzuweisen. Rouault hat sein religioses Empfinden nicht in der Dar-
stellung von Engeln ausgedriickt, sondern in der Anklage des Lasters,
erklart Lionello Venturi®. Tatsachlich spielt der Maler im 51. Blatt seines
Zyklus ,Miserere“ auf die Engel der Kathedrale an: ,Fern vom Licheln
von Reims®, schreibt der Kiinstler iiber das Bild. Er bildet jedoch keinen
lichelnden Engel ab, sondern einen durch Uniform, Ordenskreuz und
Brille ins Biirokratische verzerrten Offizier. Das Gegenbild des Engels
gewinnt so Gestalt.

Den Engel selbst — ein Motiv, das im 19. Jahrhundert so inflationir
verbraucht wurde — wollte Rouault nicht noch weiter vervielfiltigen. Er
geht sparsam mit diesem Thema um. Sein Schutzengelbild verbindet jedoch
das liberkommene Sentiment mit der Eigenart originiren Schaffens. Der
Engel erscheint in ihm als Begleiter und Beistand der Kinder. Ubergrof§
kontrastiert der Weggenosse der Kleinen mit einer gelbroten Sonne.
Abstrahiert man von den konventionellen Fliigeln dieser grofien Gestalt,
so gleicht dieser Engel den Begleitern und Weggenossen, die wir in vielen

§ Lionello Venturi, Georges Rouault. Paris 1948, 27; ders., Rouault. Genf 1959, 120,



Herbert Schade 288

Bildern des Malers auftauchen sehen. In seinen Fliichtlings- und Exodus-
darstellungen, in den Vorstadtbildern und in den legendéren Landschaf-
ten erscheinen immer wieder Menschen von Menschen begleitet oder ein
Christus von anonymen Gestalten flankiert. , Trostlosigkeit findet sich in
allen Landschaften Rouaults wieder, so dafl es scheint, als wire die Welt
fiir ihn eine Wiiste; selbst die Hiuser sind diister, und die Menschen irren
zwischen ihnen umbher, als wiren es Ruinen. Christus oder einige arme
Leute gehdren zu dieser Ude. In einer so apokalyptischen Vision der Natur
ist nur im Himmel noch eine Spur des Lebens, des Lichtes, gleichsam die
letzte Zuflucht des Erdenlebens, das sich im Jenseits erfiillen soll“®. Die
»Spur des Lichtes®, die auch im Mitmenschen, im Narren und Proleten,
aufleuchtet, scheint wie ein verschwiegener Hinweis auf die iiberirdischen
Krifte, die man in alter Zeit Engel genannt hatte. Wie Raffael im Buch
Tobias sind auch diese Menschen nur Begleiter. Von den Weggenossen
gilt, was Rouault von Christus sagt: ,Immer ist Christus in der Vorstadt,
durchdringt die Gnade Elend und Pein der Menschen“’. Der ,Engel®, diese
Spur des Lichtes“, die in den Gestalten des Malers wie in den farbigen
Fenstern der Kathedralen aufleuchtet, wird auch zur gestaltenden Kraft
der Bilder: ,Form bedeutet bei ihm nicht den Umrifl der Dinge, dem man
mit der Hand nachfihrt, sondern etwas von innen heraus Wirkendes“®.
So erscheint der Engel im 46. Blatt der Radierungen des ,Miserere®, der
den gefallenen Gerechten zu Grabe trégt, von grofer Kraft. Dieser Engel
trigt und leidet mit. Er ist die ,Dynamis®, das heifit die Kraft. Tragen
und Leiden aber sind Grundhaltungen der Figuren Rouaults. Und so
konnte er auch unter dieses Blatt die Worte setzen: ,Der Geredchte ist wie
das wohlriechende Sandelholz; denn er 1ift die Axt duften, die ihn
erschlug. Dieses Leid der AusgestoRenen, der Elenden, der Proleten und
ihre Wunden rufen den Engel auf den Plan; denn der Engel ist der Beglei-
ter der Beistandslosen.

Die lateinische Sprache nennt den Begleiter oder Gesellen ,Socius®. So
konnen wir sagen, Georges Rouault, der Maler der modernen Gesell-
schaftsprobleme, erkennt im Sozialen ein wesentliches Vergleichselement
zum iiberkommenen Engelsbild.

Starker in den Bereich der ,Krifte“ und des Unfaflbaren fithren uns

die Engel Kandinskys.

¢ L. Venturi, Rouault. Genf 1959, 106.
7 Pierre Courthion, Georges Rouault. Leben und Werk. Koln 1962, 200.

8 Ebda, 150.



Zum Bild des Engels in der modernen Kunst 289

ITI. Wassily Kandinsky und die anonymen Krafte
einer zeitgendssischen Eschatologie

Es ist allgemein bekannt, dafl der Russe Wassily Kandinsky der Erfinder
der abstrakten Malerei und ihr hervorragender Theoretiker ist. Weniger
gewuflt wird, dafl sein Werk in der Geniezeit von 1910 bis 1914 — also
gerade in jenen Jahren, in denen der Durchbruch zur abstrakten Kunst
erfolgte — eine Reihe von religiosen Themen aufweist. Man kénnte sogar
sagen, die bildnerische Revolution Kandinskys steht unter religiésen Vor-
zeichen. Es sind vor allem die Themen , Jingstes Gericht® (8 Bilder),
»Allerheiligen“ (6 Bilder), ,Sintflut“, ,Apokalyptische Reiter und der
»Kampf Georgs mit dem Drachen®, die der Maler damals kultivierte. Im
Motiv des Drachenkampfes, in dem Georg oder Michael austauschbar
gegen den alten Topos vom Kampf des Tiamat mit der Weltenschlange
oder Apollos Kampf mit dem Drachen bleiben, ist ein alter Schopfungs-
mythos zitiert; denn durch diesen Kampf, von dem auch die Bibel berichtet,
entsteht nach alter Auffassung unsere Welt. Im Zeichen des apokalyp-
tischen Reiterkampfes dagegen geht schliefSlich der Kosmos zugrunde.

Die Engel, die Wassily Kandinsky damals malte, zeigen einmal ein
machtiges Schwert, das hoch in den Bildraum aufragt, und dann immer
wieder die Posaune®. Die Figuren der Engel selbst erscheinen wie die
Gestaltwerdungen unbekannter dynamischer Gewalten, die alle naturali-
stischen Elemente seiner malerischen Kompositionen zerbrechen und den
Prozefl einer neuen Bildwerdung einleiten. Wesentlich bleibt die kiinst-
lerische Form dieser Posaunenengel selbst. Sie besitzen keine geometrischen
Strukturen wie die spiteren Abstraktionen des Malers, sondern sind von
vitaler Kraft. Ein Gewoge, in dem immer neue Formaufbriiche katarakt-
artige Strudel bilden, zeichnet sein ,, Jiingstes Gericht“ aus. In den ,,Impro-
visationen“ und ,Kompositionen“ der Frithzeit geht die Horizontlinie
im Bild verloren zugunsten des kosmogonischen Chaos, das Welt, Zeit
und Seele des Kiinstlers bestimmt. Wir befinden uns unmittelbar vor dem
Ausbruch des ersten Weltkriegs. Kandinsky berichtet selbst, woher der
Aufruhr stammt: ,Unsere Seele, die nach der langen materialistischen
Periode erst im Anfang des Erwachens ist, birgt in sich Keime der Ver-
zweiflung des Nichtglaubens, des Ziel- und Zwecklosen. Der ganze Alp-
druck der materialistischen Anschauungen, welche aus dem Leben des
Weltalls ein boses, zweckloses Spiel gemacht haben, ist noch nicht vorbei“t®,

® Will Grohmann, Wassily Kandinsky. Leben und Werk. Koln 1958, 266; 352, No. 88;
272; 404, No. 663 und 664.
10 Kandinsky, Uber das Geistige in der Kunst, insbesondere in der Malerei. Miinchen

1912, 4.



Herbert Schade 290

Deshalb erhebt der Kiinstler die Forderung: ,Blind gegen ,anerkannte’
oder ,unerkannte‘’ Form, taub gegen Lehren und Wiinsche der Zeit soll
der Kiinstler sein. Sein offenes Auge soll auf sein inneres Leben gerichtet
werden und sein Ohr soll dem Mund der inneren Notwendigkeit stets
zugewendet sein . .. Dieses ist der einzige Weg, das Mystischnotwendige
zum Ausdruck zu bringen.“!

Kandinsky ist also hellhorig geworden fiir den Engel in der eigenen
Seele und in der eigenen Zeit. Dieser Engel steht im Zeichen des ,,Gerich-
tes“ und einer ,Neuen Schopfung®. Er ist der grofle Impuls, der die Form
zerbricht und das ,Mystischnotwendige® zum Ausdruck bringt. Es scheint
also, daf der Kiinstler der Geniezeit unter dem Einfluf von Engeln steht.
Sein spateres Werk jedoch ist kaum noch vom Engel her zu begreifen. Die
Tafeln werden zum ,harmonikalen Gleichnis“ von Seele und Kosmos,
aber sie entbehren der Elemente, die sie einer christlichen Spiritualitat
unmittelbar zuordnen. Ihr kinstlerischer Kosmos bildet eine Arena fiir
nur schwer zu deutende personale Krifte.

Hier ware nun der Ort, die ,Engel“ von Paul Klee zu betrachten. Aber
noch starker als die Posaunentriger des russischen Kiinstlers gehoren die
luftigen Gebilde dieses Malers einer hochst individuellen Welt an und
fuhren nicht selten in das Reich der Ironie. Man konnte in ihnen Geister
im Sinne des ,Angelus Novus“ verstehen — ein Bild von Klee, das Walter
Benjamin besafl. — Benjamin interpretiert den ephemeren Charakter des
»Angelus Novus“ mit dem Hinweis auf eine Legende: ,Werden doch
sogar nach einer talmudischen Legende die Engel — neue jeden Augenblidk
in unzahligen Scharen — geschaffen, um, nachdem sie vor Gott ihren
Hymnus gesungen, aufzuhéren und in Nichts zu vergehen“!2. Diese Engel
tauchen auf, um sofort wieder zu verschwinden. Sie gehoren der Welt des
Momentanen an, die wir aus verschiedenen Griinden hier nicht festhalten
wollen.

Dagegen scheint es von allgemeinem Interesse, die Engelauffassungen
zweier anderer Kiinstler zu betrachten; denn sie benutzen die widerstrei-
tende Beschreibung der Materie durch die moderne Naturwissenschaft,
Welle und Korpuskel, um das Wesen des Engels ansichtig zu machen. Die
Engel in der Gestalt von Lichtwellen erkennen wir im Werk des deutschen
Expressionisten Johannes Molzahn. Die Engel in der Form von Korpus-
keln schaut der spanische Surrealist Salvador Dali.

11 Ebda, 58.
12 ‘Walter Benjamin, Angelus Novus. Ausgewdhlte Schriften 2. Frankfurt am Main 1966,
374.



Zum Bild des Engels in der modernen Kunst 291

IV. Salvador Dali und die ,atomaren Kuriere der Herrlichkeit“

Der spanische Maler Salvador Dali, der von sich behauptete, , Der Surrea-
lismus bin ich“, schockiert viele durch seine absonderlichen Spéfe. Hinter
seiner Narretei steckt jedoch System, und seine Ironie macht abgriindige
Sachverhalte offenbar. Man braucht nicht auf seine Konversion im
Jahre 1949 hinzuweisen, um die Affinitit des Kiinstlers zur Religion zu
erkennen. Bilder wie der ,Christus des hl. Johannes vom Kreuz* (1951)
oder die ,Madonna von Port Lligat* (1949) dokumentieren seine Spiri-
tualitat.

In seiner religiosen Bildwelt gibt es auch verschiedenartige Engelgestal-
ten. So beobachten wir in den Illustrationen zur ,Gottlichen Koméodie
Engel, und in einigen Madonnenbildern des Malers erkennen wir putten-
artige Kinder. ,Der ,Gefallene Engel“ seiner Goldschmiedearbeit wirkt
erschiitternd. Allerdings besitzen die genannten Engel eher konventionel-
len Charakter. Deshalb sollen sie hier nicht eigens betrachtet werden. Viel
mehr interessiert seine vertiefte Engelauffassung, die aus dem Fragment-
charakter moderner Kunst, also einem ,technischen® oder »quantitativen®
Sehen hervorgeht. Diese Sicht setzt namlich eine besondere Deutung der
Materie und ihrer kleinsten Teilchen voraus. Unser ,,technisches Sehen®
steht also am Beginn der atomaren oder nuklearen Mystik von Salvador
Dali.

Zwei Werke aus dem Jahre 1929 bilden die Grundlage seiner nuklearen
Mystik. Sie heiflen der ,Unsichtbare Mensch® und das ,Ritsel der Be-
gierde®. Der ,Unsichtbare Mensch“ stellt das Erscheinungsbild der Welt
in Frage. Nach Art eines Vexierbildes sind in diesem Gemilde die Gegen-
stinde, Architekturteile und Figuren so gruppiert, dafl sie bei niherem
Zusehen eine menschliche Gestalt ergeben. Das Auge interpretiert notwen-
digerweise die Landschaft dieses Bildes in einen Menschen um. Das ,Ritsel
der Begierde“ besitzt vergleichbaren Charakter. Ausgehend von einem
Gedicht des Dadaisten Tzara, ,La grande complainte de mon obscurité®
(»Die grofle Klage meiner Dunkelheit), stellt es eine unférmige Masse
dar, die sich zum Himmel erhebt. In den qualligen Nischen des Gebildes
lesen wir die Worte des Gedichtes: ,Ma mére, ma mére, ma mére“
(»Meine Mutter . . .“). Die Begierde erscheint wie der Ruf nach der Mutter
und 148t aus der formlosen Masse eine Gestalt werden.

Beide Werke entstehen noch auf den geistigen Grundlagen des ,Surrea-
listischen Manifestes“ von Henri Breton, das eine Malerei ohne Riicksicht
auf ethische und dsthetische Imperative fordert.

In der Variation zur Spitzenklépplerin des Delfter Vermeer aus dem
Jahre 1955 wird die Gestalt der handarbeitenden Frau aus zahlreichen



Herbert Schade 292

Hérnern gebildet. Dali nennt das Gemailde ,Peinture paranoique-critique
de la Dentellerie de Vermeer® (,Paranoisch-kritische Malerei zur Spit-
zenklGpplerin von Vermeer®). Er definiert also seine Methode des Malens
als ,paranoisch-kritisch“. Das heift: Ahnlich wie bei einer Wahnvorstel-
lung dient die Realitit der Auflenwelt ,als Veranschaulichung und Beweis,
sie wird in den Dienst der Realitdt unseres Geistes gestellt“!3, Das Bemii-
hen, die fragwiirdige Welt der Erscheinung vom Geistigen her neu zu
deuten, wird sinnenfillig. Zugleich aber bemerken wir im Gegensatz zu
den eher weiblich zu interpretierenden Formen im ,Réitsel der Begierde®
das Vordringen einer ménnlichen Sexualsymbolik. Das uralte Symbol des
Horns, das von dem christologisch gedeuteten Einhorn und der Schofar-
posaune iiber die Horner des Altars im Tempel zur Hornkappe des vene-
zianischen Dogen reicht, erhélt bei Dali eine neue Aktualitit.

In spaterer Zeit besitzen die Bilder des Malers, die teils aus tachistischen
Elementen, teils aus Rastergriinden und immer wieder aus Quanten oder
hornartigen Teilchen aufgebaut sind, einen diaphanen (durchsichtigen)
Charakter. Man kann geradezu durch die duflere Erscheinung, die sich
immer neu gestaltet, hindurchschauen. Das, was die Alten Metamorphose
nannten, die Umformung der Substanz, wird sinnenfillig.

Anhand dieses Bildaufbaus und seiner metamorphotischen Struktur ent-
wickelt Dali eine eigene Theologie und Engelslehre. Er stiitzt sich dabei
auf sehr alte Vorstellungen: ,Ich begriff die Atome und die Welten, von
denen uns Giordano Bruno sagt, sie seien ,Laufer oder Kuriere, Gesandte,
Boten der Herrlichkeit des Einzigen und Allerhochsten‘“!4, Tatsichlich
haben die Elemente seiner Bildwerke den Charakter des ,Logos sperma-
tikos“, des ,samenartig ausgestreuten Wortes“, das nach Klemens von
Alexandrien und anderen Theologen im All wirksam ist. ,Die Engel sind
das gefliigelte Fahrzeug, das zu Gott fithrt. Die Mystiker sehen die Engel,
ehe sie Gott finden. Es mag sein, dafl die Enthaltsamkeit dabei hilft. Das
Sperma besitzt engelhafte Kréfte, weil es das Behiltnis der nicht empfan-
genen Wesen ist. Was nicht menschlich ist, es aber werden kénnte, sammelt
sich im angelischen Bezirk. Der Engel ist dem Wesen nach der Nicht-
offenbarte und der Macht nach der Offenbarte. Zwischen Gott und dem
Menschen steht der Engel. Wenn wir in einer Bewufitseinsekstase seine
dtherische Bewegung, seinen himmlischen Rhythmus, seine Buntheit, sein
Strahlen wahrnehmen kénnen, sind wir auf dem Weg zu Gott. ,Mit dem

13 M. Nadeau, Geschichte des Surrealismus. Reinbeck 1965, 11. — Vgl. dazu H. Schade,
Salvador Dali — ein religiGser Maler der Triebstruktur, in: Stimmen der Zeit, Heft 3,
Marz 1972, Bd. 189.

4 Salvador Dali, Meine Leidenschaften. Aufgezeichnet von Louis Pauwels. Giitersloh
1969, 150,



Zum Bild des Engels in der modernen Kunst 293

engelhaften Auge’, sagt Henry Miller, ,sicht der Mensch die Welt der
wahren Substanz.’ Und die Welt der wahren Substanz, das ist Gott“?s,

Der Engel der Lichtwellen von Johannes Molzahn erginzt die Auffas-
sung des spanischen Malers.

V. Johannes Molzahn: ,Das Licht zum Engel entschlossen®

Das elementare Bild des Engels ist der Lichtstrahl, der aus der Sonne
bricht, den Menschen erreicht und dessen Auge hin zur Sonne wendet. So
schrieb Dionysius in seinen , Himmlischen Hierarchien“: ,, Aber jedes Her-
vortreten der vom Vater erregten Lichtausstrahlung, welche giitig ver-
liehen zu uns dringt, fithrt uns auch hinwieder als eine in Eins gestaltende
Kraft aufwarts und vereinfacht uns und wendet uns wieder zur Einheit des
Vaters, der vereinigt, und zu seiner vergottenden Einfachheit zuriick“®.
Ignatius von Loyola wird in der Betrachtung , Uber die Liebe“ in seinen
Exerzitien dieses Bild der Strahlen, die von der Sonne ausgehen, iiber-
nehmen. Diese Gedanken von den vielen ,Strahlen und dem ,Finen
Licht* verbinden sich im Werk des Malers Johannes Molzahn zu einer
Lichtwellenmalerei, in der das Wesen der Engel in einer ebenso elemen-
tar biblischen wie zeitgendssischen Form ausgesagt wird.

Johannes Molzahn gilt als ,Deutscher Boccioni®, das heifit als Futurist.
Er gehort zu den groflen Malern der ,ersten Stunde“. Von Herwarth
Walden in der Galerie und der gleichnamigen Zeitschrift ,STURM® schon
im ersten Weltkrieg publiziert, wirkte er 1919 auch bei der Griindung des
Bauhauses mit. W. Kandinsky, L. Feiniger, G. Muche und P.Klee gelang-
ten durch seine Empfehlung ans Bauhaus. Molzahn selbst iitbernahm
zunichst eine Professur in Magdeburg. Spéter berief ihn Oskar Moll an
die Akademie in Breslau. Mit den Notverordnungen und der ,Madht-
ibernahme® durch den Nationalsozialismus verlor der Maler seine Pro-
fessur und galt sehr bald als ,entarteter® Kiinstler. Bei der beriichtigten
Ausstellung im Jahre 1937 wurden seine Bilder aus den deutschen
Museen entfernt und sehr viele vernichtet!”.

Dieser Maler kultivierte schon in seinen ,Schopfungsbildern“ aus der
Zeit des ersten Weltkriegs das Engelthema. Dabei fallt eine Gliederung
der Kompositionen durch ,visuelle Kraftlinien“ auf. Dieses kiinstlerische
Ordnungsprinzip hatte seine Vorformen in den Kompositionen der Neo-
impressionisten (Seurat), der Futuristen (Boccioni) und des russischen

15 Ebda, 137.

18 Pseudo-Dionysius Areopagita, Himmlische Hierarchien, Kap. 1, 91.

17 H. Schade, Johannes Molzahn. Einfiihrung in das Werk und die Kunsttheorie des
Malers. Miinchen-Ziirich 1972.



Herbert Schade 294

»Rayonnismus“ (Strahlenmalerei von Larionoff und Gontscharowa). Durch
die Analyse ilterer Kunstwerke (etwa der Pieti von Avignon) gewinnt
Molzahn ein ,visuelles Krifte-Schema“. Diese Krifte nennt er auch
»Potentiales“. Schon bei diesem Begriff 1afit sich der Vergleich zu den
»Potestates“ (Machtvollen), also einer bestimmten, in der Liturgie genann-
ten Engelgruppe ziehen. Mit der den ,Potestates“ dhnlichen Engelgruppe,
den ,Virtutes* (Tugendkriften), preist auch die moderne Kirche noch
die Herrlichkeit Gottes.

In den theoretischen Schriften seiner amerikanischen Zeit — Molzahn
war 1938 nach den USA emigriert — spricht der Kiinstler von den ,, Visuel
Germs“. Vielleicht kénnte man diesen Ausdruck mit ,Sichtbare Lebens-
keime“ iibersetzen. Als intensiver Leser der Schriften von Thomas von
Aquin strich sich Molzahn in seiner Thomas-Ausgabe unter anderen einen
Artikel aus der Engellehre an, in dem es heifit: ,Es ist aber offensichtlich,
dafl die heiligmachende Gnade sich so zur Seligkeit verhilt wie der keim-
hafte Wesengrund in der Natur zur natiirlichen Wirkung; darum wird
die Gnade (1 Jo 8, 9) ,Same Gottes' genannt. Wie also nach der Auffassung
des Augustinus angenommen wird, daf} sofort bei der ersten Erschaffung
der kérperlichen Schpfung ihr die keimhaften Wesensgriinde aller natiir-
lichen Wirkungen eingesenkt wurden, so sind sofort vom Anfang an die
Engel in der Gnade erschaffen worden“. Damit wird die Beziehung
zwischen ,Samen*, ,Sichtbaren Lebenskeimen, ,Kraftlinien® und Engel
deutlich. Ein ebenso schopfungsintensiver wie dsthetischer Vorgang, das
Strahlen des Lichts als Verbindung zwischen Sonne und Auge, wird dabei
in seiner elementaren Symbolik begriffen: Engel sind Boten des Lichts.
So kann man ein Wort von Raffaele Alberti auf Molzahns Strahlenfigura-
tionen anwenden: ,Endlich hat sich das Licht entschlossen, Engel zu wer-
den®’, Und das Licht konstituiert Raum, Zeit und Bewegung.

Eine bedeutende Stelle fiir die Entwicklung der spiteren Engelbilder
nimmt im Werk Molzahns die Tafel ,Der Gott der Flieger* (1921) ein,
die in der Nazizeit zerstért wurde. Dieses einzigartige Bild konnte man
eine konstruktivistische oder technologische Maiestas (Herrlichkeit Got-
tes) nennen. In ihm wird das tiberkommene Gottesbild der ,Gefliigelten
Sonnenscheibe“ oder des Lichtgottes der orientalischen Kunst ins Zeit-
gendssische tibersetzt. Zwei gewaltige Schwingen bewegen die abstrakten
Formen eines Bienen- oder Vogelkorpers durch das All. Riderwerk, Strah-
lengefiige und eine kontrapostische (gegensatzstarke) Formengebung ver-

18 Thomas von Aquin, Summa Theologica, g.62, a.8 (Die deutsche Thomas-Ausgabe).
Salzburg-Leipzig Bd. 4, 1936, 321.

19 Eberhard von Zawadzky, Johannes Molzakn, in: ,Hochland“, 58. Jhrg. 1965/60,
478-480.



Zum Bild des Engels in der modernen Kunst 295

mitteln den Vorgang einer intensiven Bewegung im Raum. In diesem
Bild belegt der Kiinstler, daf} die mythische Gotteserfahrung der Vorzeit
auch heute noch wirklichkeitsmichtig ist. Der Maler erlebt den ,Licht-
wagen Gottes“ und vermag seine Vision nach Art eines abstrakten Bildes
zu vergegenwartigen.

Eine sublime Renaissance findet diese Grundvorstellung in seinem Bild
»Dialogue“ (1943) in den USA. Dieses Werk schildert ein ,Gesprach®
zwischen zwei menschlichen Biisten, die vom Himmel zur Erde miteinander
korrespondieren. In diesen beiden Figuren diirfen wir nach Berichten seine
beiden gefallenen Sohne ,Michael“ und ,Uriel“ — sie erhielten bezeich-
nenderweise die Namen zweier Erzengel — wiedererkennen. Zum ersten
Mal im Oeuvre des Malers wird hier ein Bild ganz aus Lichtquellen
erstellt. Diese Lichtquellen verleihen dem Gesprach iber dem Ozean,
zwischen Himmel und Erde, den Charakter eines Mysteriums. Der Engel
als ,Lichtstrahl“ und seine Verwandtschaft zum ,urgéttlichen Strahl® im
Sinne der ,Himmlischen Hierarchien“ des Pseudo-Dionysius Areopagita
verbindet sich in solchen Bildern mit dem Wellencharakter der Materie-
auffassung der modernen Naturwissenschaft zu einem kiinstlerischen
Ganzen.

In den Werken ,,Phoenix“ (1946) und , K6nnen zwei Engel zur gleichen
Zeit an der gleichen Stelle sein?“ (1948) beobachten wir ein Linien- und
Wellengefiige, das Raum, Zeit und Flache zu einer ,vierten Dimension®
verbindet. Das perspektive Fluchten der Linien, die Bewegung des Farb-
ablaufes, Raum und Zeit werden in einer konstruktivistischen Urhohle,
einem ,Raum-Gebiren®, zusammengesehen. In diesen Bildern ist das
verwirklicht, was das Vorwort des Katalogs der Futuristen-Ausstellung
von 1912 erklart: ,Aufgrund dessen, was der Maler Boccioni so treffend
physische Transzendenz genannt hat, streben alle Gegenstidnde durch ihre
Kraft-Linien nach dem Unendlichen und unsere Intuition stellt ihre Kon-
tinuitit fest“®. Der Jesuitenmaler Pozzo hat in vergleichbarer Weise den
»Augenpunkt“, das heiflt den Fluchtpunkt seiner barocken Deckenmale-
reien, die ,Groflere Ehre Gottes” genannt. In den aus Schwingen gebilde-
ten Tafeln Molzahns werden die Raum- und Zeit-Elemente zum Sinnbild
des ,Phoenix“, des Auferstehung gewdhrleistenden Vogelwesens der
Mythologie, oder zum Symbol der Cherubim in der Trinitdt. So erklart
O.Plassmann, der Interpret der mystischen Schrift der flimischen Nonne
Hadewydh, die Molzahn studiert hat, das Motiv: ,Er gilt auch als Sonnen-
vogel, konnte aber wegen seiner Eigenschaften, die ihn sich selbst erneuern

20 Umbro Apollonio, Der Futurismus. Manifeste und Dokumente einer Kiinstlerischen
Revolution 1909-1918, Kéln 1972, 63.



Herbert Schade 296

lassen, als Reprdsentant des Aion oder Chronos gegolten haben, als
solcher gleichbedeutend mit dem Urvogel, der das Weltenei legt. Hade-
wychs Vergleich mit der Trinitit spricht nicht gegen diese Auffassung. Er
(der Vogel Phoenix) wire demnach das Bild des Weltenraumes, der
»opelunca aevi“ (Hohle der Weltzeit)®t,

In den Bildern ,Christ in Majesty (III und IV, 1953) werden gleich-
falls die beiden Cherubim dargestellt und mit den Thronwangen der gott-
lichen Tor- und Thronarchitektur identifiziert. Die gewaltigen Licht-
wellenschwingen seiner Verkiindigungs- und Auferstehungsengel diffe-
renzieren und variieren das Engelsbild dieses Malers weiterhin. Es ist also
mehr als verstindlich, wenn Georg Muche, der Malerfreund und Kollege
des Kiinstlers an der Breslauer Akademie, Molzahn sein autobiografisches
Buch ,Blickpunkt mit einem Motto von René Chair gewidmet hat: ,Ein-
verstandnis mit dem Engel, unsere allererste Sorge.“

Tatsdchlich haben eine Reihe von Malern des 20. Jahrhunderts in dieser
Sorge gelebt. Max Beckmann wire hier zu nennen, der den ,Engeln® bei
Kempinski oder im Nachtlokal begegnete. Man mag diese geheimnisvollen
Boten gnostisch oder christlich deuten. Beckmann erfihrt die ,Geister®
im zeitgendssischen Milieu. Dunkel erscheinen die Gestalten von Ernst
Kubin. Liebenswiirdig wirken die frithen Engel von Oskar Kokoschka.
Ein orphisches Lied singen die Engelmusikanten von Werner Gilles.
Lyrisch agieren die Engel von Christian Rohlfs. Monumental stehen die
Engel von Richard Seewald im Raum. Heroisch verkiinden die Engel von
Josef Hegenbarth ihre Botschaft. Ausdrucksstark gestikulieren Graham
Sutherlands geheimnisvolle Fligelwesen. Magisch erscheinen die Engel
von Edgar Ende. Feierlich assistieren die gefliigelten Gestalten von Her-
bert Boeckl den Altar der Seckauer Abtskapelle. Und mahnend weist der
goldene Engel von Ewald Mataré in Essen uns nach oben. So kénnten wir
noch viele Kiinstler benennen, die Engel im Bild ansichtig machten?2,

Merkwiirdig aber scheint, dafl gerade mit dem Surrealismus und der
Pop-Art die Realitit der Engel in einer Weise erfahren wird, vor der wir
moderne Menschen scheuen wie der Esel Bileams und ihr doch nicht auszu-
weichen vermégen.

# J. O. Plassmann, Die Werke der Hadewych. 1. Teil: Die Briefe mit ausgewihlten Ge-
dichten. I1. Teil: Visionen. Hannover 1923, 92 und 141.

# Eine Untersuchung vom Verfasser iiber ,Ernst Fuchs. Der Engel mit dem Januskopf*
erscheint in ,Kunst und Kirche* im Oktober 1978 (Linz). — Auf weitere Kiinstler mit
Engeldarstellungen soll wenigstens hingewiesen werden: F.Goya, W. Blake, H. Fiifli,
Ph. O. Runge, J.Fr. Overbec, E. Delacroix, O.Redon, G. Moreau, P. Gauguin, M. Sle-
vogt, Fritz von Uhde, E. Barlach, O. Kokoschka, Max Hunziker, Hap Grieshaber, R. P. Lit-
zenburger, K. Caspar und andere.



Zum Bild des Engels in der modernen Kunst 297

VI. Richard Rauschenberg und die ,Bundeslade der Pop-Art®

Die Pop-Art stellt dhnlich wie der Dadaismus und der Surrealismus in der
sogenannten Objektkunst ein elementares Problem zur Debatte: Was
bedeutet das Ding? Was fiir einen Sinn haben die vielen Gebrauchs-
gegenstinde, die wir kaufen, ohne sie zu beachten? Ist nicht auch in ihnen
noch eine andere Wirklichkeit lebendig als nur der Nutzwert?

Die wachsende Sikularisierung der Welt zeitigt ndmlich widerspriich-
liche Ergebnisse: Zunichst bringt sie das ,Ding zum Wegwerfen® (,objet
4 jeter“) hervor, oder das ,gedemiitigte Ding*, das als Konfektionsgegen-
stand seine tiefste Erniedrigung erlebt: ,Der industrielle Gegenstand ist
das Resultat der gewaltsamen menschlichen Besitzergreifung®, erklart
Raoul Hausmann®. Diese technische oder tote Auffassung des Dinges
bietet die praktische Interpretation zu Hegels Begriff einer ,geistlosen
Objektivitit“®, Danach ist das Objekt zunachst unbeseelt. Im Augenblick
aber, in dem der Mensch im Laufe eines anhaltenden technologischen
Prozesses sich die Welt und die Sachen total unterworfen hat, beginnen
diese Dinge ein seltsames Eigenleben. Der ,Besen“ macht sich selbstandig
wie in Goethes ,Zauberlehrling.

Mit der Ausstellung der ,ready-made’s“ (,Konfektionsding®) durch
Marcel Duchamp, die Dadaisten und die Surrealisten setzt ein riickléufiger
Prozef ein. Durch diese Ausstellungen wird sinnenfillig, dafl man die
Dinge nicht auf ihren Nutzwert allein einschrinken kann. Die Gegenstéiinde
sind nicht nur zu gebrauchen und zu verbrauchen, sondern besitzen auch
eine Mitteilung. Diesen in der zeitgendssischen Kunstgeschichte vieldisku-
tierten Vorgang nennt man die ,ldentitdtskrise® des Gegenstandes®.
Danach ist eine Coca-Cola-Flasche zwar ein Gegenstand, den ich
gebrauche, um Coca-Cola zu transportieren. Habe ich sie ausgetrunken,
dann ist der Gegenstand nicht mehr zu gebrauchen. Ich werfe die Flasche
weg. Erhebe ich sie aber zu einem Kunstwerk, das will sagen, stelle ich sie
aus, dann fillt der Nutzwert weg. Die Flasche in der Vitrine erhilt einen

23 Raoul Hausmann, Gegenwart und Psychoanalyse des Gegenstandes, in: Willy Rotzler,
Objekt-Kunst. Koln 1972, 208.

2 G. W. Fr. Hegel, Vorlesungen diber die Asthetik 1. Band. Stuttgart 1927 (Jubildums-
ausgabe 12. Bd.), 123.

% Lucy R.Lippard (Mit Beitrigen von Lawrence Alloway, Nancy Marmer, Nicolas
Calas) Miinchen-Ziirich 1968, 70 f: - Dazu Max Imdahl, Probleme der Pop-Art, in: docu-
menta, Kassel 1968, Katalog 1, XIV-XVIII; H. R. Jau}, Die nicht mehr schonen Kiinste.
Miinchen 1968, 493, 507 und 10. Diskussion 691. — H. Schade, Zur Mythisierung der Ding-
welt, in: U. v. Mangoldt, Chancen zum Uberleben. Weitheim/Obb. 1971, 7-38. — H. Schade,
Aunthropologische Strukturen des modernen Kirchenbaus, in: Kirchbau in der Diskussion.
Ausstellung der Deutschen Gesellschafl fiir christliche Kunst. Miinchen 1973, 239244,



Herbert Schade 298

asthetischen Wert, das heifit ihr Mitteilungscharakter allein wird heraus-
gestellt.

Den Zwiespalt der Objektauffassung, der zwischen Nutzwert und Deu-
tungswert schwankt, wird mit dem Begriff einer ,Identititskrise“ niher
gekennzeichnet.

Die Problematik der ,ldentititskrise“, die zum Inbegriff der Pop-Art
wird, setzt bei der Interpretation des ,Sternenbanners® (1954) von Jasper
Johns ein. Die Frage, die man an diese planimetrische, also vollig flachig
gemalte Flagge stellte, lautet: Ist das eine Flagge oder ist das ein Bild
einer Flagge? Die Flagge einer Grofimacht erfordert eine andere Astima-
tion als das Bild einer Flagge in einer Illustrierten oder auf einer Lein-
wand. Tatsachlich hat die zeitgendssische Kunstgeschichte mit dieser Frage
die Problematik des byzantinischen Bilderstreites wieder aufgenommen;
denn auch dort ging es darum, ob ein Bild lediglich aus Farben und Lein-
wand besteht oder ob es einen hinweisenden Charakter besitzt, der es
erlaubt, das Bild zu verehren. Auch im zeitgendssischen Bilderstreit geht
es nicht nur um Bierbiichsen, Flaggen und Coca-Cola-Flaschen, sondern
um eine zweifache Auffassung von Welt. Ist diese Welt nur ein Energie-
reservoir, das man ausnutzen kann, oder ist sie wesentlich eine Mitteilung?
Wenn diese Welt nicht nur ein Energiereservoir darstellt, sondern eine
Mitteilung, ergibt sich folgerichtig eine weitere Frage: Wovon ist diese
Welt eine Mitteilung?

Die Vielfalt der Probleme, die mit der ,Identititskrise“ oder der Frage
nach dem Wesen der Objekte aufgeworfen ist, kann hier nicht eréortert
werden. Es sei nur festgestellt: Erst der Mitteilungscharakter der Sachen
ermdglicht Wahrheit. Und ihr Bildcharakter ist die Voraussetzung jeder
Wabhl, das heifit: Allein die Welt als Bild garantiert die Freiheit. Zugleich
besteht in der Sache, die etwas offenbart, die uns so problematisch gewor-
dene Sakralitit; denn nicht Gebrauchswert, sondern der Deutungswert
verleiht der Welt ihren Sinn.

Hier soll nur ein Aspekt dieser komplexen Problematik beachtet werden,
namlich die Psychisierung der Objekte. Eine Sache, die spricht, dokumen-
tiert, dafl geistige Krifte diese Sache in Besitz genommen haben. So waren
die Alten davon tiberzeugt, dafl Engel die Gestirne lenken und Gotter
oder Geister in Bdumen oder Gegenstinden hausen. André Breton, der
filhrende Theoretiker des Surrealismus, spricht von den ,Gétter-Objek-
ten“ und von einer ,Kunst als Trigerin der Gnade“®. Richard Rauschen-

* André Breton, Der Surrealismus und die Malerei, Berlin 1967, 289; derg. in Willy
Rotzler a. a. 0., Anm. 23, 202 (dort die hier zitierte Ubersetzung). — Dazu Pierre Restany,
»Die Beseelung des Objektes”, in: Jirgen Becker und Wolf Vostel, Happening — Fluxus —
Pop-Art — Nouveau Réalisme. Eine Dokumentation. Reinbek bei Hamburg 1965, 101 .



Zum Bild des Engels in der modernen Kunst 299

berg hat eine derartige Auffassung unmittelbar ins Kiinstlerische iiber-
tragen. In seinem ,Coca-Cola-Plan“ (1958) setzt er drei Coca-Cola-
Flaschen in ein Rahmenwerk, das er mit Fliigeln versieht, als handle es
sich um die gefliigelte Sonnenscheibe oder die Bundeslade mit den beiden
Cherubim. Dieses Phidnomen einer Beseelung der Welt, das in solchen
Werken sichtbar wird, nennt die Religionsgeschichte den Engel. ,Der
Engel ist der Name eines Amtes, nicht einer Natur®, sagte Augustinus®.
Immer dann, wenn eine Realitat uns anspricht, auf etwas hinweist oder
uns zu einer Entscheidung aufruft, begegnen wir einer geistigen Macht.

Diese Begegnung ist — wie die zeitgendssische Kunst dokumentiert — unum-
génglich. Ob wir an die Erfahrung des Traums, den kosmischen Eros bei
Marc Chagall denken oder uns an die Begleiter der Elenden von Georges
Rouault erinnern, immer wieder bietet sich uns ein vergleichbarer Vor-
gang: Der Mensch befindet sich in einer Welt von Botschaften und von
Botschaftern. Unvermutet und ohne es zu ahnen stoffen auch wir auf den
Engel.

Damit beginnt unser eigentliches Leben als Menschen; denn wir nehmen
unsere vornehmste Aufgabe wahr: Die Geister zu unterscheiden.

27 Augustinus, Sermo 7, 3.





