LITERATURBERICHT

Zur aktuellen Situation der Leben-]esu-Forschung

In unseren Tagen wird iiberraschend neu und intensiv — schon ein Blick auf den
Biichermarkt zeigt es — nach Jesus gefragt, und das durchaus nicht nur wissen-
schaftlich, sondern auch recht praktisch: Gefragt wird einerseits sinnsuchend nach
der ,Sache Jesu“, dariiber hinaus aber nun auch immer stirker nach Jesus selbst
als der Erfillung aller personalen und persdnlichen Fragen.

Das ist sehr iiberraschend, denn bis vor kurzem konnte man vielfach das Urteil
héren: Uber den historischen Jesus wissen wir kaum mehr, als daf§ er aus Nazaret
stammt und von den Rémern gekreuzigt worden ist. Wie konnte es nur zu einer
derartigen Skepsis — die heute kaum mehr ertriglich scheint ~ kommen, wie wurde
sie in Frage gestellt und wie kann sie in Zukunft iiberwunden werden?

I. Der Zusammenbruch der Leben-Jesu-Forschung nach der Jahrhundertwende

Die Skepsis der letzten Jahrzchnte hat offensichtlich einen doppelten Grund: 1. Sie
ist zundchst begriindet in der Situation der historischen Forschung zu Beginn des
20. Jahrhunderts, nicht unwesentlich aber auch 2. in der Systematik der evange-
lischen Kerygma-Theologie seit den zwanziger Jahren.

1. Die damalige Forschungssituation

Die historisch-kritische Forschung des 19. Jahrhunderts suchte mit viel Scharfsinn
den ,historischen Jesus“ jenseits des christologischen Dogmas zu finden, unter dem
Brokatmantel des géttlichen Christus den ,erdnahen Propheten von Nazaret*.
Diese Forschung ,bedeutet eine einzigartige grofie Wahrhaftigkeitstat, eines der
bedeutendsten Ercignisse in dem gesamten Geistesleben der Menschheit, urteilt
Albert Schweitzer. Diesen Mithen um den historischen Jesus gab er ihre geniale
Darstellung in der Geschichte der Leben-Jesu-Forschung!, ecine riickschauende
»Grabrede® auf die Forschung des 19. Jahrhunderts?. Es hinterlief eine tiefge-
hende Skepsis, die es — jedenfalls im kontinentalen protestantischen Raum — kei-
nem Forscher von Rang und Namen erlaubte, sich an einem ,Leben Jesu“ zu ver-
suchen. Der Grund ist ein doppelter:

a) Die Skepsis beziiglich der Voraussetzungslosigheit
Albert Schweitzer hat deutlich gemacht, dafi der erarbeitete ,historische Jesus®
des 19. Jahrhunderts eine Gestalt ist, die ,vom Rationalismus entworfen, vom

! Tiibingen 21913 (= Siebenstern Taschenbuch I-1I, 1972) 632 f; in der 1. Auflage 1906
unter dem Titel, Von Reimarus bis Wrede; das unten folgende Zitat steht S. 631.
2 G. Bornkamm,]esus von Nazareth, Stuttgart 1956 (51960) 11.



Literaturbericht 301

Liberalismus belebt und von der modernen Theologie in ein geschichtliches
Gewand gekleidet ist“. Sein Forschungsbericht hat sichtlich Freude an dem Nach-
weis, daf es kein voraussetzungsloses Jesusbild gibt: Jede Epoche hatte ihr Ideal
in Jesus hineingedeutet: den Aufkldrer, das religiése Genie der Romantik, den
Vertreter kantischer Ethik, den Sozialreformer usw.

Zur Kritik

1. Selbstverstindlich gibt es keine voraussetzungslose Forschung. Aber es gibt
eine Forschung, die ihre eigenen Voraussetzungen immer neu in Frage zu stellen
bereit ist, méglichst unter Kontrolle zu bekommen sucht, die also kritisch gegen
sich selbst ist. Gefordert ist Methodenkritik.

2. Hinzu kommt, dafl der Glaube einen Blick fiir Realitdten hat und von Ideo-
logien befreit. So ist es nicht zufillig, dafl auf katholischer Seite — und bei den
immer realistischen Englindern — die Leben-Jesu-Forschung — wenn auch oft
unkritisch und unzulinglich — weitergetriecben wurde. Dem Urteil von E. Stauffer
kann man freilich nur mit Bedenken zustimmen: , Auf katholischer Seite sind in
den letzten Jahrzehnten viele und hochbedeutende Werke iiber das Leben Jesu
entstanden. Und eine amerikanische Bibliographie zahlt iiber 850 Jesusdarstel-
lungen, die zwischen 1910 und 1953 in englischer Sprache herausgekommen sind “3,

b) Die Skepsis gegeniiber den neutestamentlichen Quellen

Wichtiger und entscheidender fithrte die Erkenntnis, dafl alle unsere Quellen
»tendenzids® sind, zum Zusammenbruch der Leben- Jesu-Forschung des 19. Jahr-
hunderts.

1. W. Wrede machte deutlich: Alle unsere Quellen sind Glaubenszeugnisse, haben
schon das Christusbekenntnis des Dogmas in sich, sind im Osterlicht geschriebens.
Auch Mk — der Hanptzeuge fiir die liberale Leben-Jesu-Forschung — ist keine
»dogmenfreie“ Biographie Jesu. Der Historiker muf} also urteilen: Alle unsere
Quellen sind tendenziés, diirfen nur kritisch gelesen werden. R. Bultmann meint
z. B., ,dafl wir vom Leben und von der Persénlichkeit Jesu so gut wie nichts mehr
wissen kénnen, da die christlichen Quellen sich dafir nicht interessiert haben,
auflerdem sehr fragmentarisch und von der Legende tiberwuchert sind 5.

2. Diese Erkenntnisse von W. Wrede — der mit seiner Untersuchung einer der
Vorfahren der formgeschichtlichen Arbeitsweise war — wurde bestatigt und ver-
starkt durch die formgeschichtliche Forschung, die nach dem ersten Weltkrieg mit
K.L.Schmid, R. Bultmann, M. Dibelius u. a. aufkam®. Das Urteil schien gesichert:
Die Pragung durch Kerygma und Homologese bestimmt den ,Rahmen“ der
Geschichte Jesu, betrifft selbst noch die iltesten traditionsgeschichtlich und form-
geschichtlich zu erarbeitenden ,kleinen Einheiten®,

3 Jesus. Gestalt und Geschichte, Bern 1957, 8.

* Das Messiasgeheimnis in den Evangelien, Gottingen 1901 (21913; Nachdr. 1963).

5 Jesus (1926), 21964, 10.

8 Vgl. K. Koch, Was ist Formgeschichte, Neue Wege der Bibelexegese, Neukirchen-Vluyn
21967.



Literaturbericht 302

3. Wenn wir schon vorgreifen diirfen — die Situation ist seitdem nicht besser
geworden: Die seit den fiinfziger Jahren eifrig betriebene redaktionsgeschichtliche
Forschung?, die die formgeschichtlichen Ergebnisse voraussetzt, zeigt, wie sehr die
Evangelisten ihre Quellen umgestalten; sie macht damit wohl die Theologie der
redigierenden Schriftsteller deutlich, erhoht aber zugleich auch die Skepsis den
Quellen gegeniiber und schiebt so den historischen Jesus erneut ins Dunkel ab.

4. Auch methodenimmanent betriebene linguistische Studiend vermégen wohl
den - die Intentionen des Verfassers hiufig iberschreitenden — objektiven Sinn
eines Textes zu erhellen; der Absprung vom Text in die Sache und in die Ge-
schichte will methodisch von hier aus aber nicht mehr recht gelingen.

So verstellen also die modernen Forschungsmethoden, solange sie isoliert
methodenimmanent betrieben werden, den Zugang zum vordsterlichen Jesus —
eben weil sie nicht ihn, sondern aus eigener Zielsetzung andere Forschungs-
objekte haben.

Zur Kritik

1. Auch Glaubenszeugnisse konnen mit Erfolg hinterfragt werden. N. A. Dahl®
stellte z. B. fiinf Kriterien auf, um durchzustofen zum historischen Jesus. Fr. Muf}-
ner!0 fiigte ein sechstes hinzu. Mag hier manches problematisch bleiben. Die beson-
nene Ubersicht von M. Lehmanni! diirfte richtig sehen: Die ,Basis eines Grund-
stocks rekonstruierter ,echter’ Jesus-Uberlieferung . .., von dem die Interpreta-
tion ausgehen kann®, diirfte ,im Zusammenspiel ... der zusammengestellten
Kriterien zu gewinnen sein“ und mifite praktisch nunmehr auch versucht werden.
2. Inzwischen setzt sich die Erkenntnis durch: Die formgeschichtliche Methode
selbst kann ein Instrument sein, Situation, Verhaltensweise und Wort Jesu
— wenigstens im Kern — geschichtlich zu erkennen!2. Ferner hat gerade auch die
redaktionsgeschichtliche Arbeit den Blick dafiir gedffnet, daR Traditionen
geschichtliche Interessen haben konnen.

Verlangt ist also Methodenkritik: das klare Wissen iber den begrenzten Sach-
bezug sowie iiber die Grenzen der jeweiligen Methoden. Methoden sind objekt-
bestimmt und von sich her blind gegeniiber fremden Objekten. Kritisch gehand-
habt miissen Methoden nicht den Blick auf den irdischen Jesus verstellen; nur ein
methodenimmanentes Forschen und sich verabsolutierende Methoden blenden
das Objekt ab.

7 Vgl. J. Rohde, Die redaktionsgeschichtliche Methode, Einfiihrung und Sichtung des Tat-
bestandes, Berlin 1965.

8 Vgl. etwa L. Lyons, Einfiihrung in die moderne Linguistik, Miinchen 21972.

® Der historische Jesus als geschichtswissenschafiliches und theologisches Problem: Keryg-
ma und Dogma 1 (1955) 104-132.

0 Der historische Jesus und der Christus des Glaubens: BZ 1 (1967) 224-259.

11 Kriterien der Jesusforschung, in: Synoptische Quellenanalyse und die Frage nach dem
historischen Jesus (Beih ZN'W 33), Berlin 1970, 163-205, S. 205.

2 Vgl. H. Schiirmann, Die vorésterlichen Anfinge der Logientradition. Versuche eines
formgeschichtlichen Zuganges zum Leben Jesu (1960), in: Traditionsgeschichtliche Unter-
suchungen, Diisseldorf 1968, 39-65.



Literaturbericht 303

3. Mehr denn je ist heute ein Methodenpluralismus notwendig. Nur in immer
erneuten Ansitzen von unterschiedlichen Seiten und mit verschiedenen Methoden
kann die Geschichtswissenschaft sich ihrem Objekt nahen. Viele Einseitigkeiten
der exegetischen Forschung sind Produkt eines Methodenmonismus. Von Wich-
tigkeit ist darum der Konvergenzbeweis, der einzeln unsicher bleibende, aber doch
konvergierende Einzelergebnisse sich finden sieht in einer moralischen Gewifi-
heit'3, Eine Forschung, die methodenpluralistisch arbeitet, wird in der Jesusfrage
Konvergenzen finden und zu zuverlassigen Ergebnissen kommen.

Noch stirker als die Situation der Forschung wirkte sich — bis in unsere Tage
hinein — eine andere Ursache aus.

2. Der Einspruch der radikalen Kerygma-Theologie

Seit den zwanziger Jahren dieses Jahrhunderts ging von der Neuentdeckung des
Kerygmas und des Glaubens, also von Karl Barth, Friedrich Gogarten und Rudolf
Bultmann, ein Veto gegen die historische Jesusforschung aus. Letzterer formuliert
- im Gefolge von M. Kdhler - radikal antifundamentalistisch: ,Man darf ...
nicht hinter das Kerygma zuriickgehen und es als ,Quelle’ benutzen, um einen
Jhistorischen Jesus® mit seinem ,Messiasbewufitsein’, seiner ,Innerlichkeit’, oder
seinem ,Heroismus‘ zu rekonstruieren ... Nicht der historische Jesus, sondern
Jesus Christus, der Gepredigte, ist der Herr“!4, Im Kerygma predigt sich der
erhohte Kyrios selbst aktuell in jeder Zeit. Ihm mufl man sich bedingungslos und
ungesichert ausliefern. Je paradoxer dieser Glaube ist, desto besser. Die Kerygma-
theologie des Systematikers R.Bultmann verbietet geradezu den Rekurs auf
den historischen Jesus und der Historiker R. Bultmann ist von daher uninter-
essiert am historischen Jesus, scheint manchmal sogar an einer negativen Kritik
— um der Paradoxitat des Glaubens willen — seine Freude zu haben.

Zur Kritik

1. Bultmanns Veto ist ein dogmatisches, dem sich die historische Kritik auf die
Dauer nicht beugen kann: Fs ,wird sich ... der Historiker diese Frage (nach
dem historischen Jesus) selbstverstindlich nicht verbieten lassen, weil er etwas
von Jesus wissen mufl, wenn er die Entstehung des Christentums iberbaupt
begreifen will“15,

2. Auch dem Glauben kann die Frage nach dem historischen Jesus nicht gleich-
giltig sein aus dreifachem Grund: einmal, weil der Glaube am Ende doch ,ratio-
nabilis“, verniinftig sein mufl. Das Iragen nach dem ,Leben Jesu“ ist so eine
wichtige fundamentaltheologische Aufgabe. An diesem Punkt setzt denn auch die
Neubesinnung in der Bultmann-Schule ein. G. Bornkamm!# schreibt: ,Der wird

13 Vgl. A. Brunner, Erkennungstheorie, Kéln 1946, 77 ff.

4 Glauben und Verstehen I, Tibingen 71972, 208,

15 'W. G. Kiimmel, Die Theologie des Neuen Testaments (NTD, Erganzungsreihe 8), Got-
tingen 1969.

18 A.a.0.13



Literaturbericht 304

schwerlich ein gutes Gewissen haben kénnen, wenn er mit einem oft versuchten
Salto mortale aus den Problemen der Forschung und ihren vielfach gegensitz-
lichen Ergebnissen in das vermeintlich sichere Gehege kirchlicher Uberlieferung
sich hintiberrettet.“ Es muf} die Einheit gesucht werden.

Aber auch ein dogmatischer Begriff von der Christusoffenbarung kann die
Inkarnation und damit den Jesus der Erdentage nicht entbehren!?. Wir kénnen
nach Ostern den gekreuzigten Jesus nicht als den Auferstandenen und als den
Sohn Gottes verkiinden, wenn nicht verankernde Aussagen gemacht werden
kénnen iiber den irdischen Jesus und seine Verkiindigung, nicht iber das ,DaR“
seiner Existenz und seines Todes, sondern auch tiber das ,Wer® und das ,Was"“.
Darum gibt es fiir ein besonnenes theologisches Glaubensverstindnis das genannte
Veto nicht — ganz im Gegenteil. Schlieflich mufl sich der gelebte Glaube ,ein Bild
machen® konnen von Jesus, und die Verkiindigung mufl imstande sein, ein solches
zu vermitteln — wenn der Glaube nicht Schaden leiden soll. So ist die Pastoral-
theologie eminent an der Frage nach dem historischen Jesus interessiert.

II. Die ,Neue Frage“ (The ,New Quest®)

1. 1953 hielt Ernst Kdsemann auf einer Tagung ,Alter Marburger® seinen
berithmten Vortrag iiber Das Problem des historischen Jesus's. Er fragte, ob es
nicht um des Kerygmas willen ,eine Kontinuitit des Evangeliums in der Diskon-
tinuitit der Zeiten und selbstverstindlich: der Verdnderung des Kerygmas® geben
miisse.

9. Seitdem erschien eine Flut von Arbeiten iiber den historischen Jesus (die frei-
lich oft nicht eigentlich geschichtlich interessiert sind, sondern — von der Kerygma-
Theologie her — systematisch). Dabei sind besonders die Arbeiten der Bultmann-
schiiler Ernst Fuchs, Hans Conzelmann, Hans Braun, Giinther Bornkamm, Ger-
hard Ebeling, auch die von Hermann Diem beachtlich und wichtig?®.

3. Mit den Neuansitzen seiner Schiiler rechnet radikal ab R. Bultmann?2t. Hier
erhob sich der alte Meister noch einmal, um die Reinheit seiner ,Lehre® zu retten.

Zur Kritik
1. Die ,Neue Frage® fragt zunichst charakteristischerweise zuriick nach der Kon-

tinuitit zwischen der nachosterlichen Verkiindigung und der Jesu. Jesu Verhalten
und Geschick kommt erst allméhlich in den Blick.
9. Dabei bleibt die Antwort bei den genannten Bultmannschiilern zunéchst — mehr

17 Vgl. jedoch den #HuBerst problemreichen Versuch von K. Rahner, Bemerkungen zur
Bedeutung der Geschichte Jesu fiir die katholische Dogmatik, in: Die Zeit Jesu (Festschrift
f. H. Schlier), Freiburg 1970, 273-283.

18 Exegetische Versuche und Besinnungen 1, Tiibingen #1970, 184-214.

1 Vgl. etwa auch den Sammelband von H. Ristow und K. Matthiae, Der historische Je-
sus und der kerygmatische Christus, Berlin 1960. Diese ganze neuere Forschungslage kam
zur Darstellung bei J. M. Robinson, Kerygma und historischer Jesus, Ziirich (1960)) 21967.
2 Das Verkiltnis der urdiristlichen Christusbotschaft zum historischen Jesus, Heidelberg

1960.



Literaturberidit 305

oder weniger — noch im Rahmen der existentialen Interpretation: Hinter der
Verkiindigung Jesu und der nachésterlichen der Apostel steht das gleiche
Existenzverstdndnis; das ist das Ergebnis, das in verschiedener Weise in dieser
Diskussion zutage geférdert wurde — ein mageres Ergebnis, das die Bedeutung
Jesu individualistisch einengt und den Blick auf Geschichte, Gesellschaft und
Kosmos verstellt. Hier kann nur ein neuer hermeneutischer Ansatz weiterhelfen.

II1. Das ,neueste Fragen*

In Abhebung zur ,Neuen Frage (New Quest)“ kann man noch nicht von einer
eindeutigen ,Neuesten Frage“ reden, wohl aber vom ,neuesten Fragen®. In die-
sem Fragen wirken sich vor allem drei Impulse aus:

1. Impulse von der Situation der Forschung her

Hinter dem redaktionsgeschichtlichen und formgeschichtlichen Fragen wird die
historische Frage — mehr als ein halbes Jahrhundert verdringt — in unseren Tagen
neu relevant. Es wird der Blick wieder frei fiir die Selbstverstindlichkeit, dafl
auch kerygmatisch geprigte Texte auf Geschichte und Sachverhalt hin kritisch
hinterfragt werden kénnen und hinterfragt werden miissen. Zweierlei ist zu
sagen:

a) Die Gesdhichte hinter dem Kerygma

1. Neue Anst6fie gingen aus von der wichtigen Feststellung von H.-E. Téd¢21, daf
in der urdhristlichen Verkiindigung neben der von der Auferstehung her be-
stimmten Predigt ja auch das Tradieren der vordsterlichen Weisungen Jesu wei-
terging, da man nach Ostern die Jesustradition aufnahm und weiterverkiindete,
wobei — wenigstens zunichst — noch gar keine Veridnderung des Verkiindigungs-
inhaltes erkennbar war und weder das Kreuz noch Ostern selbst in den Inhalt
der Verkiindigung einbezogen wurde. So ging ,die Sache Jesu* weiter (W.
Marxsen). In der frithen synoptischen Uberlieferung ist die , Vollmacht“ Jesu ein
christologisches Hauptmotiv. ,Das christologische Verstindnis des irdischen Wir-
kens Jesu setzte eindeutig bei seiner Exusia (Vollmacht) ein. Hier 148t sich frei-
lich der Unterschied gegeniiber einer Christologie, wie sie in Phil 2, 6-11 zum
Ausdruck kommt, nicht mehr tibersehen. “22

2. M. Hengel untersuchte Mt 8, 21 f und Jesu Ruf in die Nadifolge?s, das nach-
osterliche Kerygma hinterfragend, auf das Phdnomen des vordsterlichen Jiinger-
kreises und den hinter ihm sichtbar werdenden Anspruch Jesu hin.

8. Als charakteristisch mag hier die — in Einzelheiten freilich zu iiberprifende ~
ausholendere Arbeit von J. Roloff24 stehen, der ,historische Motive in den Jesus-

8 Der Menschensohn in der synoptischen Uberlieferung, Giitersloh 21963.
22 Ebd. 266 {.

B Nachfolge und Charisma (Beih. ZNW 34), Berlin 1968.

" Das Kerygma und der irdische Jesus, Gottingen 1967, 47.



Literaturbericht ’ 306

Erzidhlungen der Evangelien“ selbst blofzulegen versucht (was N. A. Dahl schon
in Bezug auf den Tod Jesu und seinen Anspruch versucht hatte). J. Roloff ver-
sucht zu ,iberpriifen, in welchem Mafle eine historisierende Betrachtungsweise
der Geschichte Jesu die Jesusiiberlieferung der Evangelien vom Ursprung her
bestimmt und auf den von uns iiberschaubaren vorliterarischen und literarischen
Tradierungsprozef erkennbar eingewirkt hat“. Er tbertrigt also Erkenntnisse
der redaktionsgeschichtlichen Arbeitsweise der letzten Jahre, die historisierende
Motive bei Lukas (H. Conzelmann), Mattius (G. Strecker, R. Walker) und Mar-
kus (J. M. Robinson, C. F. D. Moule) festgestellt hatte, auf die vorevangelischen
Traditionen und altesten ,kleinen Einheiten®.

Nach L. Goppelt?s bestitigt sich auch ,an den Logien die neue Sicht der Evan-
gelieniiberlieferung, die J. Roloff, Das Kerygma, an den Erzihlungen entwik-
kelte“.

4. Auch in den Abendmahlshandlungen — noch der hellenistischen Gemeinden —
kann man mit einiger Wahrscheinlichkeit ipsissima facta (ureigene Taten) Jesu
erkennen?®.

b) Zur Frage der historischen Methode

Das Messer der historischen Kritik ist im 17. und 18. Jahrhundert an der Jesus-
Frage scharf gemacht worden — man wird es sich heute von den Profanhistorikern
zuriickholen miissen. Denn ,die exegetische Arbeit an den neutestamentlichen
Texten hat die historisch-kritische Methode so spezifiziert, dafl ein Historiker
seine ihm bekannte Methode kaum wiedererkennt“¢?. Von entscheidendem Ge-
wicht scheinen heute Arbeiten zu werden, die die Zeitgeschichte und die palasti-
nensische Umwelt Jesu weiter erhellen?s,

25 Jesus und die ,Haustafel“~-Tradition, in: Orientierung an Jesus (Festschrift {. J. Schmid)
Freiburg 1973, 93-105, 10323; Vgl. 104%5:  Die Evangelieniiberlieferung will nach unse-
ren Beobachtungen . .. primar nicht sagen, was in der Gemeinde gilt, sondern, wer Jesus,
der Kyrios, ist. Die Arbeitshypothese der klassischen Formgeschichte hatte das Gegenteil
vorausgesetzt. Nach ihr erscheinen die Evangelien als Variation des Kerygmas, wihrend
sie primidr deren Unterbau sein wollen. Versucht man aufgrund jener Arbeitshypothese
zu Vorlagen unserer Evangelien Gemeindesituationen zu rekonstruieren, so verzeichnet
man den Sitz im Leben wie die Geschichte des Urchristentums. Die Gemeindesituation
kann immer nur sehr behutsam aus der Reaktion ermittelt werden.*

26 Vgl. H. Schiirmann, Das Weiterleben der Sacke Jesu im nadiisterlichen Herrenmahl.
Die Kontinuitdit der Zeichen in der Diskontinuitit der Zeiten, in: Jesu Abendmahlshand-
lung als Zeichen fiir die Welt (Die Botschaft Gottes 11/27), Leipzig 1970, 63101 (= BZ 16,
1972, 1-28).

27 H. Leroy, in: Versuche mehrdimensionaler Schriftauslegung (hrsg. v. H. Harsch u. G.
Voss), Stuttgart-Miinchen 1972.

# Vgl. programmatisch M. Hengel, Christologie und neutestamentliche Chronologie. Zu
einer Aporie in der Geschichte des Urchristentums, in: Neues Testament und Geschichte
(Festscbrift f. O. Cullmann), Ziirich-Tiibingen 1967, 43-67, wobei M. Hengels grundle-
gende Arbeit: Judentum und Hellenismus, Tiibingen 1969, sich noch auswirken wird, wie
seine frithere: Die Zeloten, Leiden-Kéln 1961, sich schon in mancherlei nachfolgenden
Arbeiten fruchtbar auswirkt.



Literaturbericht 307
2. Impulse von neuen hermeneutischen Fragen her

Die exegetische Arbeit wird in unseren Tagen eigenartig unfruchtbar, weil sie
den geistesgeschichtlich aktuellen Fragehorizont verloren, bzw. nicht erneut ge-
funden hat. Sowohl der universalgeschichtliche Horizont des Idealismus wie der
existentiale der Bultmannschnle kann nicht mehr der unserer Tage sein, in denen
die Fragen nach Gesellschaft und Zukunft der Welt ungemein dringend geworden
sind®. Ein letztlich bei den Griechen wurzelndes Kosmosverstindnis, das nicht
in Scholastik und Neuscholastik, auch nicht im Idealismus iiberwunden wurde, ge-
niigt nicht mehr. Aber auch die abendlandische ,Introvertiertheit“s® wird als Eng-
fithrung empfunden, und in never Weise werden heute gesellschaftliche und welt-
hafte Aspekte in den Heiligen Schriften gesuchtst. Wir konnen hier nicht auf die
Flut von Sekundirliteratur zur Jesusfrage eingehen, die von einem neuen Frage-
horizont her die Jesusfrage angeht. Beachtung verdient der Bultmannschiiler E.
Fuchs32, der schon frith das , Verhalten Jesu® als den ,eigentlichen Rahmen seiner
Verkiindigung“ verstanden haben will. Das war auch schon von uns unterstrichen
herausgestellt wordenss,

Von einer mehr ,6ffentlichen Hermeneutik“ aus gesehen, die die menschliche
Existenz und ihr Heil nur geschichtlich, gesellschaftlich nnd kosmisch bestimmt
verstehen kann, ist die Fragestellung eine andere: Ob die Gemeinde Jesu, inso-
fern sie auch Institution ist und als solche in und fiir die Welt ein Zeichen — meist
ein argerliches, aber doch effektives Zeichen des eschatologischen Heils —, in Kon-
tinuitit zam Handeln und zur Verkiindigung Jesu verstanden werden kann. (Da-

2 Vgl. P. Stuhlmacher, Neues Testament und Hermeneutik — Versuch einer Bestands-
aufnahme: ZThK 68 (1971) 122-161. 189: ,Sofern .. . die historisch-kritische Methode, um
arbeitsfahig zu werden, einen rahmenden Geschichtsbegriff voraussetzt, sich aber der
nniversalgeschichtliche Fortschrittsgedanke des Liberalismus als nicht mehr tragféhig er-
wiesen hatte, konnte Bultmann nunmehr seinen existentialen Geschichtsgedanken als neue
Rahmenkonzeption einsetzen,* 145: ,Der ... erschreckende Niedergang der neutestament-
lichen Wissenschaft in Deutschland diirfte . .. zusammenhéngen mit und abhéngen von
dem Kraftloswerden des bis in die fiinfziger Jahre hinein noch als giiltig empfundenen
existentialen Geschichtsgedankens, und er deutet gleichzeitig damit an, daf seither eine
integrierende Geschichts- und Wirklichkeitsschan noch nicht wieder hat gewonnen werden
kénnen.

80 Seit Augustinus iiber Martin Luther bis zum modernen Existentialismus, Transzen-
dentalismus und Personalismus in der Theologie vorherrschend.

81 Vgl. die Bibliographie in: Diskussion zur ,politischen Theologie” (hrsg. v. H. Peukert),
Mainz-Miinchen 1969, 802-817; vgl. auch H. v. Mallinckrodt, Die gesellschafiliche Dimen-
sion des Evangeliums und ihre theologische und katechetische Entfaltung, in: Festschrift
f. H. Kahlefeld, 1973.

2 Die Frage nach dem historischen Jesus (Gesammelte Aufsitze 11), Tibingen 1960, 143
bis 167. 155; vgl. derselbe: Jesus, Wort und Tat, Tibingen 1971, 106: ,Als Verkiindiger
der Basileia ist gerade er der Geber der Basileia. Verlangt ist also eine sakramentale In-
terpretation der Verkiindigung Jesu.“

38 Vgl. H. Schiirmann, Die Symbolkandlungen Jesu als eschatologische Erfiillungszeichen.
Eine Riickfrage nach dem historischen Jesus (1970), in: Das Geheimnis Jesu (Die Botschaft
Gottes 11/28), Leipzig 1972, 107: ,Uns kann die Feststellung ,cincs gemeinsamen Existenz-
verstindnisses bei Jesus und dem Kerygma* (J. M. Robinson, a. a. O. 216) nicht geniigen.*



Literaturbericht 308

bei ginge es um etwas Tieferes als um die Frage nach einer evtl. Kirchengrindung
im Erdenleben Jesu.) Die ,Kontinuitit des Evangeliums in der Diskontinuitat der
Zeiten“s4 wird vor existentialistischer Introversion bewahrt, wenn sie zusammen-
gedacht wird mit der von uns ins Auge gefafiten ,Kontinuitit der Zeichen in der
Diskontinuitit der Zeiten*. — Um einen weiteren kritischen katholischen Neu-
testamentler zu nennen, wire an R. Pesch’® zu erinnern, der — besonders seit er
in der Nihe der Frankfurter soziologischen Schule eine Professur in Frankfurt
am Main hat — Jesu Wirken und seine ,prophetisch-provokatorischen Akte“ her-
ausgestellt und Jesu Wirken — sicherlich nicht ganz richtig — ,als bewufit inten-
dierte ,Sammlungshewegung’ (Sammlung Israels angesichts der Nahe der Got-
tesherrschaft) und diese als ,Inszenierung‘ der Gottesherrschaft“ versteht.

3. Impulse von der Basis, von der psychologisch-gesellschaftlichen Situation her

In der derzeitigen kulturellen Krise des europdisch-amerikanischen Raumes — ab-
lesbar besonders an dem Extrem der westlichen Jugend — signalisiert sich ein ge-
fahrliches Auseinanderfallen der geistigen Person, ndherhin ihrer ,rationalen®
und ihrer ,affektiven“ Gehalte. So gibt es von der ,Basis“ her ein zweifach-
unterschiedliches Fragen nach Jesus.

a) Rational — Jesus und der politische Impuls

Was sich z. B. dort in einem Teil der politisch engagierten Jugend zu Wort mel-
det, ist einseitiger Rationalismus und Voluntarismus weithin auch dort, wo es sich
»jesuanisch® artikuliert. Der Mensch des technischen Zeitalters scheint nur noch
in seinem Verstand und seinem Willen angefordert zu sein.

Der ,Jesuanismus“ sucht Jesus als Symbolgestalt fiir ein neues Verhalten her-
auszustellenst. Im Gefolge von W. Marxsens? wird die Auferweckung des gekreu-
zigten Jesus als Mitte des Evangeliums demontiert; das sterliche , Widerfahrnis®
der Jinger funktional wird nun interpretiert auf: ,Die (vordsterliche) Sache
Jesu geht weiter” — ein Schlagwort, das W. Marxsen dem neuen Jesuanismus und
seinem Engagement-Programm geliefert hatss. Eine kritische Beurteilung dieses
weithin einseitig-horizontal orientierten und innerweltlich engagierten Jesuanis-
mus legte W. Kasper vor3®,

34 E Kisemann, a. a. O.

35 Der Anspruch Jesu: Orientierung 85 (1971) 53-56. 67-70. 77-81; die Zitate stammen
von S. 67 und 69; vgl. auch, Thesen zur Sache Jesu als Begriindung kirchlicher Praxis: HK
26 (1972) 88 f.

3 Vgl. H. G. Link, Die Gesdhichte Jesu als Modell und Kritik gegenwdrtiger Protest-
bewegungen, in: J. Schierse (Hrsg.), Jesus von Nazareth, Mainz 1972, 97-109.

3 Die Auferstehung Jesu als historisches und als theologisdhes Problem, Giitersloh 1969.
38 Vgl. etwa J. Nolte, Die Sache Jesu und die Zukunft der Kirche (Lit.), in F. J. Schierse,
Jesus (a.a. 0.) 214-233.

3 Die Sache Jesu. Recht und Grenzen eines Interpretationsversuches, HK 26 (1972) 185
bis 189; vgl. von exegetischen Gesichtspunkten aus auch H. Conzelmann, Ergebnisse wis-
senschafllich-theologischer Forschung? Neue Taschenbiicher iiber Jesus, Der evangelische
Erzicher 238 (1971) 452462,



Literaturbericht 309

b) Affektiv — Christus und der introvertierte religiose Aufbruch

Da ist es dann nicht verwunderlich, dafl das Affektive hintenherum sich Raum
sucht, wie man das z. B. von den Hippies demonstriert bekommt und was beim
Jesus-People iiberraschend zur Frage nach Jesus wird, in der Pfingstbewegung sich
auslebt und dariiber hinaus in der Meditationsbewegung einen hoffnungsvollen
Ausdruck suchtt. Hier ist die Frage nach Jesus keineswegs mehr nur die Frage
nach dem ,historischen Jesus“ oder gar nur nach der ,Sache Jesu“ - hier ist die
Jesusfrage bereits wieder eingebettet in die Christusfrage.

Die psychologische Situation artikuliert die Frage nach Jesus also noch keineswegs
einhellig. Auf der einen Seite versucht ein neuer 6ffentlich-soziologischer Verste-
henshorizont — etwa bei den ,Jesuanern® — die Bedeutsamkeit Jesu und seine
»Sache in ihrer zeichenhaften Bedeutsamkeit neu zu sehen, von da aus giinstigen-
falls auch ein Kontinuum zu finden zu einer Kirche, die ,Zeichen der Einheit“ fur
die Welt ist, und zum Sakrament als ,Zeichen fir die Welt“4, Andererseits — noch
unausgeglichen dazu — entsteht in den genannten introvertierten religitsen Auf-
briichen die Frage, ob die erkennbare ,Proexistenz® (das ,Fiir die Menschen-
Existieren” Jesu) des irdischen Jesus nicht aus ihrer prae- und postexistenten Tiefe
(der Existenz vor und nach dem irdischen Leben) heraus christologisch verstanden
werden muf342,

% % ok

Rickblickend auf das ,Neueste Fragen“ diirfen wir feststellen: Das ,Neueste
Fragen“ wird in unseren Tagen immer mehr zu einer kritischen Anfrage an die
seit dem Ende des 18. Jahrhunderts entwickelte kritische Methode#. Jedenfalls
mufl man kein Prophet sein, um voraussagen zu kénnen, dafl in dieser Hinsicht
das Fragen weitergehen wird. Was nottut, ist Kritik der Kritik. Methodenkritik

4 Vgl z. B. W. Kroll, Jesus kommt. Report der , Jesus-Revolution® und der Hippies und
Studenten in USA und anderswo, Wuppertal 41971.

4 Vg, H. Schiirmann, Jesu Abendmahishandlung als Zeichen fiir die Welt (Die Botschaft
Gottes I1/27), Leipzig 1970.

42 Vgl. unseren Vortrag: Der proexistente Christus — die Mitte des Glaubens von morgen?
Diakonia 3 (1972) 147-160. Beide Ansétze miifiten zosammengedacht werden kénnen.

4 Vgl. K. Scholder, Urspriinge und Probleme der Bibelkritik im 17. Jahrhundert. Ein
Beitrag zur Entstehung der historisch-kritischen Theologie, Miinchen 1966; vgl. ferner K.
Lehmann, Der hermeneutische Horizont der historisch-kritischen Exegese, in: Einfihrung
in die Methoden der biblischen Exegese (hrsg. v. J. Schreiner), Wiirzburg 1971, 40-80.
Vgl. den oben genannten Beitrag von P. Stuhlmacher, 123: ,Die gegenwirtige Misere
der neutestamentlichen Wissenschaft beruht zu einem wesentlichen Teil darauf, dafl die
Exegese sich in den ungekldrten Prinzipienfragen ihrer eigenen Methode verfangen hat;
siec kann nur dann wirklich weiterkommen, wenn sie auf diese methodologische Ver-
strickung aufmerksam wird und sie zu beheben versucht .., Schon die exegetischen Ein-
zelmethoden der Text- und Literarkritik, der Form- und Redaktionsgeschichte, der reli-
gionsgeschichtlichen Analyse, der Begriffsforschung usw. sind mit einer Fiille von unge-
klirten Implikationen behaftet, welche die Arbeit mit den Texten stark belasten.“ Die
Arbeit von E. Giittgemanns, Offene Fragen zur Formgeschichte des Evangeliums (BeihEv
Th 54), Miinchen 1970 fragt hier noch entschiedener (aber auch unklarer),



Literaturbericht 310

ist, wie in der Naturwissenschaft, so auch in der Geschichtswissenschaft und Exe-
gese die Forderung der Stunde.

Abschlieflend konnen wir der Hoffnung Ausdruck geben: Sobald die her-
meneutischen Bemiihungen um einen neuen Verstehenshorizont sich geklirt haben
werden und die Kritik der kritischen Methode zu zuverlidssigen Ergebnissen ge-
fihrt haben wird, 1488t sich jenseits aller unkritischen Implikationen und Vor-
urteile durchaus wieder ein zuverldssiges , Jesusbild“ — als Ganzheitsgestalt, bei
allen verbleibenden offenen Fragen in den Einzelkonturen — gewinnen, das den
Anspruch erheben kann, vor der historisch-kritischen Vernunft bestehen zu kén-
nen und das gleichzeitig fiir den Glauben, die Verkiindigung und das christliche
Verhalten ein neuer starker Impuls sein kann.

Schon als 1956 die ,Neue Frage“ aufkam, formulierte ein so kritischer For-
scher wie G. Bornkamm#*: ,In, mit und unter gerade dieser (neutestamentlichen)
Art zu iiberliefern und zu erzdhlen, (wird) Jesu Gestalt und Wirken in ihrer un-
verwechselbaren Einmaligkeit und Besonderheit hier in einer Urspriinglichkeit
sichtbar werden, die auch alles glaubige Verstehen und Deuten immer wieder weit
iberholt und entwaffnet. So verstanden ist die urchristliche Jesus-Uberlieferung
randgefillt mit Geschichte.”

Es ist also kein vergebliches Bemiihen, ein ,, Jesusbild“ zu suchen, das vor den
Anforderungen historischer Kritik standhalten kann. Freilich dirfen wir nicht
verkennen, dafl eine Person sich letztlich nicht historisch-kritischen Forschungs-
methoden erschlieit. Es bedarf einer personalen Begegnung in immer neuen Zu-
gingen und Bemilhungen, bis man von einer Personlichkeit ein Bild gewinnt und
sic im personalen Gegenilber verstehen lernt. Es wire von grofler Bedeutung,
wenn ein solches Bild der Theologie und dem christlichen Leben unserer Tage
eines Tages geschenkt wiirde. Heinz Schiirmann

4 A a.0.23





