
LITERATURBERICHT 

Zur aktuellen Situation der Leben-Jesu-Forschung 

In unseren Tagen wird überraschend neu und intensiv - schon ein Blick auf den 
Büchermarkt zeigt es - nach Jesus gefragt, und das durchaus nicht nur wissen- 
schaftlich, sondern auch recht praktisch: Gefragt wird einerseits sinnsuchend nach 
der •Sache Jesu", darüber hinaus aber nun auch immer stärker nach Jesus selbst 
als der Erfüllung aller personalen und persönlichen Fragen. 

Das ist sehr überraschend, denn bis vor kurzem konnte man vielfach das Urteil 
hören: Über den historischen Jesus wissen wir kaum mehr, als daß er aus Nazaret 
stammt und von den Römern gekreuzigt worden ist. Wie konnte es nur zu einer 
derartigen Skepsis - die heute kaum mehr erträglich scheint - kommen, wie wurde 
sie in Frage gestellt und wie kann sie in Zukunft überwunden werden? 

I. Der Zusammenbruch der Leben-Jesu-Forschung nach der Jahrhundertwende 

Die Skepsis der letzten Jahrzehnte hat offensichtlich einen doppelten Grund: 1. Sie 
ist zunächst begründet in der Situation der historischen Forschung zu Beginn des 
20. Jahrhunderts, nicht unwesentlich aber auch 2. in der Systematik der evange- 
lischen Kerygma-Theologie seit den zwanziger Jahren. 

1. Die damalige Forschungssituation 

Die historisch-kritische Forschung des 19. Jahrhunderts suchte mit viel Scharfsinn 
den •historischen Jesus" jenseits des christologischen Dogmas zu finden, unter dem 
Brokatmantel des göttlichen Christus den •erdnahen Propheten von Nazaret". 
Diese Forschung •bedeutet eine einzigartige große Wahrhaftigkeitstat, eines der 
bedeutendsten Ereignisse in dem gesamten Geistesleben der Menschheit", urteilt 
Albert Schweitzer. Diesen Mühen um den historischen Jesus gab er ihre geniale 
Darstellung in der Geschichte der Leben-Jesu-Forschung1, eine rückschauende 
•Grabrede" auf die Forschung des 19. Jahrhunderts2. Es hinterließ eine tiefge- 
hende Skepsis, die es - jedenfalls im kontinentalen protestantischen Raum - kei- 
nem Forscher von Rang und Namen erlaubte, sich an einem •Leben Jesu" zu ver- 
suchen. Der Grund ist ein doppelter: 

a) Die Skepsis bezüglich der Voraussetzungslosigkeit 
Albert Schweitzer hat deutlich gemacht, daß der erarbeitete •historische Jesus" 
des 19. Jahrhunderts eine Gestalt ist, die •vom Rationalismus entworfen, vom 

1 Tübingen 21913 (= Siebenstern Taschenbuch I•II, 1972) 632 f; in der 1. Auflage 1906 
unter dem Titel, Von Reimarus bis Wrede; das unten folgende Zitat steht S. 631. 
2 G. Bornkamm Jesus von Nazareth, Stuttgart 1956 (51960) 11. 



Literaturbericht 301 

Liberalismus belebt und von der modernen Theologie in ein geschichtliches 
Gewand gekleidet ist". Sein Forschungsbericht hat sichtlich Freude an dem Nach- 
weis, daß es kein voraussetzungsloses Jesusbild gibt: Jede Epoche hatte ihr Ideal 
in Jesus hineingedeutet: den Aufklärer, das religiöse Genie der Romantik, den 
Vertreter kantischer Ethik, den Sozialreformer usw. 

Zur Kritik 
1. Selbstverständlich gibt es keine voraussetzungslose Forschung. Aber es gibt 
eine Forschung, die ihre eigenen Voraussetzungen immer neu in Frage zu stellen 
bereit ist, möglichst unter Kontrolle zu bekommen sucht, die also kritisch gegen 
sich selbst ist. Gefordert ist Methodenkritik. 
2. Hinzu kommt, daß der Glaube einen Blick für Realitäten hat und von Ideo- 
logien befreit. So ist es nicht zufällig, daß auf katholischer Seite - und bei den 
immer realistischen Engländern - die Leben-Jesu-Forschung - wenn auch oft 
unkritisch und unzulänglich - weitergetrieben wurde. Dem Urteil von E. Stauffer 
kann man freilich nur mit Bedenken zustimmen: •Auf katholischer Seite sind in 
den letzten Jahrzehnten viele und hochbedeutende Werke über das Leben Jesu 
entstanden. Und eine amerikanische Bibliographie zählt über 350 Jesusdarstel- 
lungen, die zwischen 1910 und 1953 in englischer Sprache herausgekommen sind"3. 

b) Die Skepsis gegenüber den neutestamentlichen Quellen 
Wichtiger und entscheidender führte die Erkenntnis, daß alle unsere Quellen 
•tendenziös" sind, zum Zusammenbruch der Leben-Jesu-Forschung des 19. Jahr- 
hunderts. 
1. W. Wrede machte deutlich: Alle unsere Quellen sind Glaubenszeugnisse, haben 
schon das Ghristusbekenntnis des Dogmas in sich, sind im Osterlicht geschrieben4. 
Auch Mk - der Hauptzeuge für die liberale Leben-Jesu-Forschung - ist keine 
•dogmenfreie" Biographie Jesu. Der Historiker muß also urteilen: Alle unsere 
Quellen sind tendenziös, dürfen nur kritisch gelesen werden. R. Bultmann meint 
z. B., •daß wir vom Leben und von der Persönlichkeit Jesu so gut wie nichts mehr 
wissen können, da die christlichen Quellen sich dafür nicht interessiert haben, 
außerdem sehr fragmentarisch und von der Legende überwuchert sind"5. 
2. Diese Erkenntnisse von W. Wrede - der mit seiner Untersuchung einer der 
Vorfahren der formgeschichtlichen Arbeitsweise war • wurde bestätigt und ver- 
stärkt durch die formgeschichtliche Forschung, die nach dem ersten Weltkrieg mit 
K.L.Schmid, R.Bultmann, M.Dibelius u.a. aufkam6. Das Urteil schien gesichert: 
Die Prägung durch Kerygma und Homologese bestimmt den •Rahmen" der 
Geschichte Jesu, betrifft selbst noch die ältesten traditionsgeschichtlich und form- 
geschichtlich zu erarbeitenden •kleinen Einheiten". 

3 Jesus. Gestalt und Gesdiichte, Bern 1957, 8. 
4 Das Messiasgeheimnis in den Evangelien, Göttingen 1901 (21913; Nachdr. 1963). 
6 Jesus (1926), 21964, 10. 
6 Vgl. K. Koch, Was ist Formgeschichte, Neue Wege der Bibelexegese, Neukirchen-Vluyn 
21967. 



Literaturbericht 302 

3. Wenn wir schon vorgreifen dürfen - die Situation ist seitdem nicht besser 
geworden: Die seit den fünfziger Jahren eifrig betriebene redaktionsgeschichtliche 
Forschung7, die die formgeschichtlichen Ergebnisse voraussetzt, zeigt, wie sehr die 
Evangelisten ihre Quellen umgestalten; sie macht damit wohl die Theologie der 
redigierenden Schriftsteller deutlich, erhöht aber zugleich auch die Skepsis den 
Quellen gegenüber und schiebt so den historischen Jesus erneut ins Dunkel ab. 
4. Auch methodenimmanent betriebene linguistische Studien8 vermögen wohl 
den - die Intentionen des Verfassers häufig überschreitenden - objektiven Sinn 
eines Textes zu erhellen; der Absprung vom Text in die Sache und in die Ge- 
schichte will methodisch von hier aus aber nicht mehr recht gelingen. 

So verstellen also die modernen Forschungsmethoden, solange sie isoliert 
methodenimmanent betrieben werden, den Zugang zum vorösterlichen Jesus - 
eben weil sie nicht ihn, sondern aus eigener Zielsetzung andere Forschungs- 
objekte haben. 

Zur Kritik 

1. Auch Glaubenszeugnisse können mit Erfolg hinterfragt werden. N. A. Dahl9 

stellte z. B. fünf Kriterien auf, um durchzustoßen zum historischen Jesus. Fr. Muß- 
ner10 fügte ein sechstes hinzu. Mag hier manches problematisch bleiben. Die beson- 
nene Übersicht von M. Lehmann11 dürfte richtig sehen: Die •Basis eines Grund- 
stocks rekonstruierter ,echter' Jesus-Überlieferung ..., von dem die Interpreta- 
tion ausgehen kann", dürfte •im Zusammenspiel ... der zusammengestellten 
Kriterien zu gewinnen sein" und müßte praktisch nunmehr auch versucht werden. 
2. Inzwischen setzt sich die Erkenntnis durch: Die formgeschichtliche Methode 
selbst kann ein Instrument sein, Situation, Verhaltensweise und Wort Jesu 
- wenigstens im Kern - geschichtlich zu erkennen12. Ferner hat gerade auch die 
redaktionsgeschichtliche Arbeit den Blick dafür geöffnet, daß Traditionen 
geschichtliche Interessen haben können. 

Verlangt ist also Methodenkritik: das klare Wissen über den begrenzten Sach- 
bezug sowie über die Grenzen der jeweiligen Methoden. Methoden sind objekt- 
bestimmt und von sich her blind gegenüber fremden Objekten. Kritisch gehand- 
habt müssen Methoden nicht den Blick auf den irdischen Jesus verstellen; nur ein 
methodenimmanentes Forschen und sich verabsolutierende Methoden blenden 
das Objekt ab. 

7 Vgl. J. Rohde, Die redaktionsgeschichtliche Methode, Einführung und Sichtung des Tat- 
bestandes, Berlin 1965. 
8 Vgl. etwa L. Lyons, Einführung in die moderne Linguistik, München 21972. 
9 Der historische Jesus als geschichtswissenschaftliches und theologisches Problem: Keryg- 
ma und Dogma 1 (1955) 104-132. 
10 Der historische Jesus und der Christus des Glaubens: BZ 1 (1967) 224-252. 
11 Kriterien der Jesusforschung, in: Synoptische Quellenanalyse und die Frage nach dem 
historischen Jesus (Reih ZNW 33), Berlin 1970, 163-205, S. 205. 
12 Vgl. H. Schürmann, Die vorösterlichen Anfänge der Logientradition. Versuche eines 
formgeschichtlichen Zuganges zum Leben Jesu (1960), in: Traditionsgeschichtliche Unter- 
suchungen, Düsseldorf 1968, 39-65. 



Literaturbericht 303 

3. Mehr denn je ist heute ein Methodenpluralismus notwendig. Nur in immer 
erneuten Ansätzen von unterschiedlichen Seiten und mit verschiedenen Methoden 
kann die Geschichtswissenschaft sich ihrem Objekt nahen. Viele Einseitigkeiten 
der exegetischen Forschung sind Produkt eines Methodenmonismus. Von Wich- 
tigkeit ist darum der Konvergenzbeweis, der einzeln unsicher bleibende, aber doch 
konvergierende Einzelergebnisse sich finden sieht in einer moralischen Gewiß- 
heit13. Eine Forschung, die methodenpluralistisch arbeitet, wird in der Jesusfrage 
Konvergenzen finden und zu zuverlässigen Ergebnissen kommen. 

Noch stärker als die Situation der Forschung wirkte sich - bis in unsere Tage 
hinein - eine andere Ursache aus. 

2. Der Einspruch der radikalen Kerygma-Theologie 

Seit den zwanziger Jahren dieses Jahrhunderts ging von der Neuentdeckung des 
Kerygmas und des Glaubens, also von Karl Barth, Friedrich Gogarten und Rudolf 
Bultmann, ein Veto gegen die historische Jesusforschung aus. Letzterer formuliert 
- im Gefolge von M. Kahler - radikal antifundamentalistisch: •Man darf ... 
nicht hinter das Kerygma zurückgehen und es als .Quelle' benutzen, um einen 
.historischen Jesus' mit seinem ,Messiasbewußtsein', seiner Innerlichkeit', oder 
seinem .Heroismus' zu rekonstruieren ... Nicht der historische Jesus, sondern 
Jesus Christus, der Gepredigte, ist der Herr"14. Im Kerygma predigt sich der 
erhöhte Kyrios selbst aktuell in jeder Zeit. Ihm muß man sich bedingungslos und 
ungesichert ausliefern. Je paradoxer dieser Glaube ist, desto besser. Die Kerygma- 
theologie des Systematikers R. Bultmann verbietet geradezu den Rekurs auf 
den historischen Jesus und der Historiker R. Bultmann ist von daher uninter- 
essiert am historischen Jesus, scheint manchmal sogar an einer negativen Kritik 
- um der Paradoxität des Glaubens willen - seine Freude zu haben. 

Zur Kritik 
1. Bultmanns Veto ist ein dogmatisches, dem sich die historische Kritik auf die 
Dauer nicht beugen kann: Es •wird sich ... der Historiker diese Frage (nach 
dem historischen Jesus) selbstverständlich nicht verbieten lassen, weil er etwas 
von Jesus wissen muß, wenn er die Entstehung des Christentums überhaupt 
begreifen will"15. 
2. Auch dem Glauben kann die Frage nach dem historischen Jesus nicht gleich- 
gültig sein aus dreifachem Grund: einmal, weil der Glaube am Ende doch •ratio- 
nabilis", vernünftig sein muß. Das Fragen nach dem •Leben Jesu" ist so eine 
wichtige fundamentaltheologische Aufgabe. An diesem Punkt setzt denn auch die 
Neubesinnung in der Bultmann-Schule ein. G. Bornkamm16 schreibt: •Der wird 

13 Vgl. A. Brunner, Erkennungstheorie, Köln 1946, 77 ff. 
14 Glauben und Verstehen I, Tübingen 71972, 208. 
15 W. G. Kümmel, Die Theologie des Netten Testaments (NTD, Ergänzungsreihe 3), Göt- 
tingen 1969. 
18 A. a. 0.13. 



Literaturbericht 304 

schwerlich ein gutes Gewissen haben können, wenn er mit einem oft versuchten 
Salto mortale aus den Problemen der Forschung und ihren vielfach gegensätz- 
lichen Ergebnissen in das vermeintlich sichere Gehege kirchlicher Überlieferung 
sich hinüberrettet." Es muß die Einheit gesucht werden. 

Aber auch ein dogmatischer Begriff von der Christusoffenbarung kann die 
Inkarnation und damit den Jesus der Erdentage nicht entbehren17. Wir können 
nach Ostern den gekreuzigten Jesus nicht als den Auferstandenen und als den 
Sohn Gottes verkünden, wenn nicht verankernde Aussagen gemacht werden 
können über den irdischen Jesus und seine Verkündigung, nicht über das •Daß" 
seiner Existenz und seines Todes, sondern auch über das •Wer" und das •Was". 
Darum gibt es für ein besonnenes theologisches Glaubensverständnis das genannte 
Veto nicht - ganz im Gegenteil. Schließlich muß sich der gelebte Glaube •ein Bild 
machen" können von Jesus, und die Verkündigung muß imstande sein, ein solches 
zu vermitteln - wenn der Glaube nicht Schaden leiden soll. So ist die Pastoral- 
theologie eminent an der Frage nach dem historischen Jesus interessiert. 

II. Die •Neue Frage" (The •New Quest") 

1. 1953 hielt Ernst Käsemann auf einer Tagung •Alter Marburger" seinen 
berühmten Vortrag über Das Problem des historischen Jesus16. Er fragte, ob es 
nicht um des Kerygmas willen •eine Kontinuität des Evangeliums in der Diskon- 
tinuität der Zeiten und selbstverständlich: der Veränderung des Kerygmas" geben 

müsse. 
2. Seitdem erschien eine Flut von Arbeiten über den historischen Jesus (die frei- 
lich oft nicht eigentlich geschichtlich interessiert sind, sondern - von der Kerygma- 
Theologie her - systematisch). Dabei sind besonders die Arbeiten der Bultmann- 
schüler Ernst Fuchs, Hans Gonzelmann, Hans Braun, Günther Bornkamm, Ger- 
hard Ebeling, auch die von Hermann Diem beachtlich und wichtig19. 
3. Mit den Neuansätzen seiner Schüler rechnet radikal ab R. Bultmannao. Hier 
erhob sich der alte Meister noch einmal, um die Reinheit seiner •Lehre" zu retten. 

Zur Kritik 
1. Die •Neue Frage" fragt zunächst charakteristischerweise zurück nach der Kon- 
tinuität zwischen der nachösterlichen Verkündigung und der Jesu. Jesu Verhalten 
und Geschick kommt erst allmählich in den Blick. 
2. Dabei bleibt die Antwort bei den genannten Bultmannschülern zunächst - mehr 

17 Vgl. jedoch den äußerst problemreichen Versuch von K. Rahner, Bemerkungen zur 
Bedeutung der Geschichte Jesu für die katholische Dogmatik, in: Die Zeit Jesu (Festschrift 
f. H. Schlier), Freiburg 1970, 273-283. 
18 Exegetische Versuche und Besinnungen I, Tübingen «1970, 184-214. 
19 Vgl. etwa auch den Sammelband von H. Ristow und K. Matthiae, Der historische Je- 
sus und der kerygmatische Christus, Berlin 1960. Diese ganze neuere Forschungslage kam 
zur Darstellung bei J. M. Robinson, Kerygma und historischer Jesus, Zürich (I960)) 21967. 
20 Das Verhältnis der urchristlichen Christusbotschafl zum historischen Jesus, Heidelberg 
1960. 



Literaturbericht 305 

oder weniger - noch im Rahmen der existentialen Interpretation: Hinter der 
Verkündigung Jesu und der nachösterlichen der Apostel steht das gleiche 
Existenzverständnis; das ist das Ergebnis, das in verschiedener Weise in dieser 
Diskussion zutage gefördert wurde - ein mageres Ergebnis, das die Bedeutung 
Jesu individualistisch einengt und den Blick auf Geschichte, Gesellschaft und 
Kosmos verstellt. Hier kann nur ein neuer hermeneutischer Ansatz weiterhelfen. 

III. Das •neueste Fragen" 

In Abhebung zur •Neuen Frage (New Quest)" kann man noch nicht von einer 
eindeutigen •Neuesten Frage" reden, wohl aber vom •neuesten Fragen". In die- 
sem Fragen wirken sich vor allem drei Impulse aus: 

1. Impulse von der Situation der Forschung her 

Hinter dem redaktionsgeschichtlichen und formgeschichtlichen Fragen wird die 
historische Frage - mehr als ein halbes Jahrhundert verdrängt - in unseren Tagen 
neu relevant. Es wird der Blick wieder frei für die Selbstverständlichkeit, daß 
auch kerygmatisch geprägte Texte auf Geschichte und Sachverhalt hin kritisch 
hinterfragt werden können und hinterfragt werden müssen. Zweierlei ist zu 
sagen: 

a) Die Geschichte hinter dem Kerygma 
1. Neue Anstöße gingen aus von der wichtigen Feststellung von H.-E. Tödtsl, daß 
in der urchristlichen Verkündigung neben der von der Auferstehung her be- 
stimmten Predigt ja auch das Tradieren der vorösterlichen Weisungen Jesu wei- 
terging, daß man nach Ostern die Jesustradition aufnahm und weiterverkündete, 
wobei - wenigstens zunächst - noch gar keine Veränderung des Verkündigungs- 
inhaltes erkennbar war und weder das Kreuz noch Ostern selbst in den Inhalt 
der Verkündigung einbezogen wurde. So ging •die Sache Jesu" weiter (W. 
Marxsen). In der frühen synoptischen Überlieferung ist die •Vollmacht" Jesu ein 
christologisches Hauptmotiv. •Das diristologische Verständnis des irdischen Wir- 
kens Jesu setzte eindeutig bei seiner Exusia (Vollmacht) ein. Hier läßt sich frei- 
lich der Unterschied gegenüber einer Christologie, wie sie in Phil 2, 6-11 zum 
Ausdruck kommt, nicht mehr übersehen."22 

2. M. Hengel untersuchte Mt 8,21 f und Jesu Ruf in die Nachfolge**, das nach- 
österliche Kerygma hinterfragend, auf das Phänomen des vorösterlichen Jünger- 
kreises und den hinter ihm sichtbar werdenden Anspruch Jesu hin. 
3. Als charakteristisch mag hier die - in Einzelheiten freilich zu überprüfende - 
ausholendere Arbeit von J. Roloff24 stehen, der •historische Motive in den Jesus- 

21 Der Menschensohn in der synoptischen Überlieferung, Gütersloh 21963. 
22 Ebd. 266 f. 
*> Nachfolge und Charisma (Beih. ZNW 34), Berlin 1968. 
24 Das Kerygma und der irdische Jesus, Göttingen 1967, 47. 



Literaturbericht 306 

Erzählungen der Evangelien" selbst bloßzulegen versucht (was N. A. Dahl schon 
in Bezug auf den Tod Jesu und seinen Anspruch versucht hatte). J. Roloff ver- 
sucht zu •überprüfen, in welchem Maße eine historisierende Betrachtungsweise 
der Geschichte Jesu die Jesusüberlieferung der Evangelien vom Ursprung her 
bestimmt und auf den von uns überschaubaren vorliterarischen und literarischen 
Tradierungsprozeß erkennbar eingewirkt hat". Er überträgt also Erkenntnisse 
der redaktionsgeschichtlichen Arbeitsweise der letzten Jahre, die historisierende 
Motive bei Lukas (H. Conzelmann), Mattäus (G. Strecker, R. Walker) und Mar- 
kus (J. M. Robinson, G. F. D. Moule) festgestellt hatte, auf die vorevangelischen 
Traditionen und ältesten •kleinen Einheiten". 

Nach L. Goppelt25 bestätigt sich auch •an den Logien die neue Sicht der Evan- 
gelienüberlieferung, die J. Roloff, Das Kerygma, an den Erzählungen entwik- 
kelte". 
4. Auch in den Abendmahlshandlungen - noch der hellenistischen Gemeinden - 
kann man mit einiger Wahrscheinlichkeit ipsissima facta (ureigene Taten) Jesu 
erkennen28. 

b) Zur Frage der historischen Methode 
Das Messer der historischen Kritik ist im 17. und 18. Jahrhundert an der Jesus- 
Frage scharf gemacht worden • man wird es sich heute von den Profanhistorikern 
zurückholen müssen. Denn •die exegetische Arbeit an den neutestamentlichen 
Texten hat die historisch-kritische Methode so spezifiziert, daß ein Historiker 
seine ihm bekannte Methode kaum wiedererkennt"27. Von entscheidendem Ge- 
wicht scheinen heute Arbeiten zu werden, die die Zeitgeschichte und die palästi- 
nensische Umwelt Jesu weiter erhellen28. 

25 Jesus und die •Haustafel"-Tradition, in: Orientierung an Jesus (Festschrift f. J. Sdimid) 
Freiburg 1973, 93-105, 10323; Vgl. 10425: •Die Evangelienüberlieferung will nach unse- 
ren Beobachtungen... primär nicht sagen, was in der Gemeinde gilt, sondern, wer Jesus, 
der Kyrios, ist. Die Arbeitshypothese der klassischen Formgeschichte hatte das Gegenteil 
vorausgesetzt. Nach ihr erscheinen die Evangelien als Variation des Kerygmas, während 
sie primär deren Unterbau sein wollen. Versucht man aufgrund jener Arbeitshypothese 
zu Vorlagen unserer Evangelien Gemeindesituationen zu rekonstruieren, so verzeichnet 
man den Sitz im Leben wie die Geschichte des Urchristentums. Die Gemeindesituation 
kann immer nur sehr behutsam aus der Reaktion ermittelt werden." 
26 Vgl. H. Schürmann, Das Weiterleben der Sache Jesu im nachösterlichen Herrenmahl. 
Die Kontinuität der Zeichen in der Diskontinuität der Zeiten, in: Jesu Abendmahlshand- 
lung als Zeichen für die Welt (Die Botschaft Gottes H/27), Leipzig 1970, 63-101 (= BZ 16, 
1972,1-23). 
27 H. Leroy, in: Versuche mehrdimensionaler Schriftauslegung (hrsg. v. H. Harsch u. G. 
Voss), Stuttgart-München 1972. 
28 Vgl. programmatisch M. Hengel, Christologie und neutestamentliche Chronologie. Zu 
einer Aporie in der Geschichte des Urchristentums, in: Neues Testament und Geschichte 
(Festschrift f. O. Cullmann), Zürich-Tübingen 1967, 43-67, wobei M. Hengels grundle- 
gende Arbeit: Judentum und Hellenismus, Tübingen 1969, sich noch auswirken wird, wie 
seine frühere: Die Zeloten, Leiden-Köln 1961, sich schon in mancherlei nachfolgenden 
Arbeiten fruchtbar auswirkt. 



Literaturbericht 307 

2. Impulse von neuen hermeneutischen Fragen her 

Die exegetische Arbeit wird in unseren Tagen eigenartig unfruchtbar, weil sie 
den geistesgeschichtlich aktuellen Fragehorizont verloren, bzw. nicht erneut ge- 
funden hat. Sowohl der universalgeschichtliche Horizont des Idealismus wie der 
existentiale der Bultmannschule kann nicht mehr der unserer Tage sein, in denen 
die Fragen nach Gesellschaft und Zukunft der Welt ungemein drängend geworden 
sind29. Ein letztlich bei den Griechen wurzelndes Kosmosverständnis, das nicht 
in Scholastik und Neuscholastik, auch nicht im Idealismus überwunden wurde, ge- 
nügt nicht mehr. Aber auch die abendländische •Introvertiertheit"80 wird als Eng- 
führung empfunden, und in neuer Weise werden heute gesellschaftliche und welt- 
hafte Aspekte in den Heiligen Schriften gesucht31. Wir können hier nicht auf die 
Flut von Sekundärliteratur zur Jesusfrage eingehen, die von einem neuen Frage- 
horizont her die Jesusfrage angeht. Beachtung verdient der Bultmannschüler E. 
Fuchs'2, der schon früh das •Verhalten Jesu" als den •eigentlichen Rahmen seiner 
Verkündigung" verstanden haben will. Das war auch schon von uns unterstrichen 

herausgestellt worden83. 
Von einer mehr •öffentlichen Hermeneutik" aus gesehen, die die menschliche 

Existenz und ihr Heil nur geschichtlich, gesellschaftlich und kosmisch bestimmt 
verstehen kann, ist die Fragestellung eine andere: Ob die Gemeinde Jesu, inso- 
fern sie auch Institution ist und als solche in und für die Welt ein Zeichen - meist 
ein ärgerliches, aber doch effektives Zeichen des eschatologischen Heils -, in Kon- 
tinuität zum Handeln und zur Verkündigung Jesu verstanden werden kann. (Da- 

29 Vgl. P. Stuhlmacher, Neues Testament und Hermeneutik - Versuch einer Bestands- 
aufnahme: ZThK 68 (1971) 122-161. 139: •Sofern ... die historisch-kritische Methode, um 
arbeitsfähig zu werden, einen rahmenden Geschichtsbegriff voraussetzt, sich aber der 
universalgeschichtliche Fortschrittsgedanke des Liberalismus als nicht mehr tragfähig er- 
wiesen hatte, konnte Bultmann nunmehr seinen existentialen Geschichtsgedanken als neue 
Rahmenkonzeption einsetzen." 145: •Der... erschreckende Niedergang der neutestament- 
lichen Wissenschaft in Deutschland dürfte... zusammenhängen mit und abhängen von 
dem Kraftloswerden des bis in die fünfziger Jahre hinein noch als gültig empfundenen 
existentialen Geschichtsgedankens, und er deutet gleichzeitig damit an, daß seither eine 
integrierende Geschichts- und Wirklichkeitsschau noch nicht wieder hat gewonnen werden 
können." 
30 Seit Augustinus über Martin Luther bis zum modernen Existentialismus, Transzen- 
dentalismus und Personalismus in der Theologie vorherrschend. 
31 Vgl. die Bibliographie in: Diskussion zur •politischen Theologie" (hrsg. v. H. Peukert), 
Mainz-München 1969, 302-317; vgl. auch H. v. Mallinckrodt, Die gesellschaftliche Dimen- 
sion des Evangeliums und ihre theologische und katechetische Entfaltung, in: Festschrift 
f. H. Kahlefeld, 1973. 
32 Die Frage nach dem historischen Jesus {Gesammelte Aufsätze II), Tübingen 1960, 143 
bis 167. 155; vgl. derselbe: Jesus, Wort und Tat, Tübingen 1971, 106: •Als Verkündiger 
der Basileia ist gerade er der Geber der Basileia. Verlangt ist also eine sakramentale In- 
terpretation der Verkündigung Jesu." 
83 Vgl. H. Schürmann, Die Symbolhandlungen Jesu als eschatologische Erfüllungszeichen. 
Eine Rückfrage nach dem historischen Jesus (1970), in: Das Geheimnis Jesu (Die Botschaft 
Gottes 11/28), Leipzig 1972, 107: •Uns kann die Feststellung .eines gemeinsamen Existenz- 
verständnisses bei Jesus und dem Kerygma' (J. M. Robinson, a. a. O. 216) nicht genügen." 



Literaturbericht 308 

bei ginge es um etwas Tieferes als um die Frage nach einer evtl. Kirchengründung 
im Erdenleben Jesu.) Die •Kontinuität des Evangeliums in der Diskontinuität der 
Zeiten"34 wird vor existentialistischer Introversion bewahrt, wenn sie zusammen- 
gedacht wird mit der von uns ins Auge gefaßten •Kontinuität der Zeichen in der 
Diskontinuität der Zeiten". - Um einen weiteren kritischen katholischen Neu- 
testamentler zu nennen, wäre an R. Pesch35 zu erinnern, der - besonders seit er 
in der Nähe der Frankfurter soziologischen Schule eine Professur in Frankfurt 
am Main hat - Jesu Wirken und seine •prophetisch-provokatorischen Akte" her- 
ausgestellt und Jesu Wirken - sicherlich nicht ganz richtig - •als bewußt inten- 
dierte ,Sammlungsbewegung' (Sammlung Israels angesichts der Nähe der Got- 
tesherrschaft) und diese als Inszenierung' der Gottesherrschaft" versteht. 

3. Impulse von der Basis, von der psychologisch-gesellschaftlichen Situation her 

In der derzeitigen kulturellen Krise des europäisch-amerikanischen Raumes - ab- 
lesbar besonders an dem Extrem der westlichen Jugend - signalisiert sich ein ge- 
fährliches Auseinanderfallen der geistigen Person, näherhin ihrer •rationalen" 
und ihrer •affektiven" Gehalte. So gibt es von der •Basis" her ein zweifach- 
unterschiedliches Fragen nach Jesus. 

a) Rational - Jesus und der politische Impuls 
Was sich z. B. dort in einem Teil der politisch engagierten Jugend zu Wort mel- 
det, ist einseitiger Rationalismus und Voluntarismus weithin auch dort, wo es sich 
•jesuanisch" artikuliert. Der Mensch des technischen Zeitalters scheint nur noch 
in seinem Verstand und seinem Willen angefordert zu sein. 

Der •Jesuanismus" sucht Jesus als Symbolgestalt für ein neues Verhalten her- 
auszustellen36. Im Gefolge von W. Marxsen37 wird die Auferweckung des gekreu- 
zigten Jesus als Mitte des Evangeliums demontiert; das österliche •Widerfahrnis" 
der Jünger funktional wird nun interpretiert auf: •Die (vorösterliche) Sache 
Jesu geht weiter" - ein Schlagwort, das W. Marxsen dem neuen Jesuanismus und 
seinem Engagement-Programm geliefert hat38. Eine kritische Beurteilung dieses 
weithin einseitig-horizontal orientierten und innerweltlich engagierten Jesuanis- 
mus legte W. Kasper vor39. 

34 E. Käsemann, a. a. O. 
35 Der Ansprudi Jesu: Orientierung 35 (1971) 53-56. 67-70. 77-81; die Zitate stammen 
von S. 67 und 69; vgl. auch, Thesen zur Sache Jesu als Begründung kirchlicher Praxis: HK 
26 (1972) 33 f. 
36 Vgl. H. G. Link, Die Geschichte Jesu als Modell und Kritik gegenwärtiger Protest- 
bewegungen, in: J. Schierse (Hrsg.), Jesus von Nazareth, Mainz 1972, 97-109. 
37 Die Auferstehung Jesu als historisches und als theologisches Problem, Gütersloh 1969. 
38 Vgl. etwa J. Nolte, Die Sache Jesu und die Zukunft der Kirche (Lit.), in F. J. Schierse, 
Jesus (a. a. 0.) 214-233. 
3* Die Sache Jesu. Recht und Grenzen eines Interpretationsversuches, HK 26 (1972) 185 
bis 189; vgl. von exegetischen Gesichtspunkten aus auch H. Conzelmann, Ergebnisse wis- 
senschaftlich-theologischer Forschung? Neue Taschenbücher über Jesus, Der evangelische 
Erzieher 23 (1971) 452-462. 



Literaturberidit 309 

b) Affektiv - Christus und der introvertierte religiöse Aufbruch 
Da ist es dann nicht verwunderlich, daß das Affektive hintenherum sich Raum 
sucht, wie man das z. B. von den Hippies demonstriert bekommt und was beim 
Jesus-People überraschend zur Frage nach Jesus wird, in der Pfingstbewegung sich 
auslebt und darüber hinaus in der Meditationsbewegung einen hoffnungsvollen 
Ausdruck sucht40. Hier ist die Frage nach Jesus keineswegs mehr nur die Frage 
nach dem •historischen Jesus" oder gar nur nach der •Sache Jesu" - hier ist die 
Jesusfrage bereits wieder eingebettet in die Christusfrage. 
Die psychologische Situation artikuliert die Frage nach Jesus also noch keineswegs 
einhellig. Auf der einen Seite versucht ein neuer öffentlich-soziologischer Verste- 
henshorizont - etwa bei den •Jesuanern" - die Bedeutsamkeit Jesu und seine 
•Sache" in ihrer zeichenhaften Bedeutsamkeit neu zu sehen, von da aus günstigen- 
falls auch ein Kontinuum zu finden zu einer Kirche, die •Zeichen der Einheit" für 
die Welt ist, und zum Sakrament als •Zeichen für die Welt"41. Andererseits - noch 
unausgeglichen dazu - entsteht in den genannten introvertierten religiösen Auf- 
brüchen die Frage, ob die erkennbare •Proexistenz" (das •Für die Menschen- 
Existieren" Jesu) des irdischen Jesus nicht aus ihrer prae- und postexistenten Tiefe 
(der Existenz vor und nach dem irdischen Leben) heraus christologisch verstanden 
werden muß42. 

Rückblickend auf das •Neueste Fragen" dürfen wir feststellen: Das •Neueste 
Fragen" wird in unseren Tagen immer mehr zu einer kritischen Anfrage an die 
seit dem Ende des 18. Jahrhunderts entwickelte kritische Methode43. Jedenfalls 
muß man kein Prophet sein, um voraussagen zu können, daß in dieser Hinsicht 
das Fragen weitergehen wird. Was nottut, ist Kritik der Kritik. Methodenkritik 

40 Vgl. z. B. W. Kroll, Jesus kommt. Report der •Jesus-Revolution" und der Hippies und 
Studenten in USA und anderswo, Wuppertal 41971. 
41 Vgl. H. Schürmann, Jesu Abendmahlshandlung als Zeichen für die Welt (Die Botschaft 
Gottes 11/27), Leipzig 1970. 
42 Vgl. unseren Vortrag: Der proexistente Christus - die Mitte des Glaubens von morgen? 
Diakonia 3 (1972) 147-160. Beide Ansätze müßten zusammengedacht werden können. 
4S Vgl. K. Scholder, Ursprünge und Probleme der Bibelkritik im 17. Jahrhundert. Ein 
Beitrag zur Entstehung der historisch-kritischen Theologie, München 1966; vgl. ferner K. 
Lehmann, Der hermeneutische Horizont der historisch-kritischen Exegese, in: Einführung 
in die Methoden der biblischen Exegese (hrsg. v. J. Schreiner), Würzburg 1971, 40-80. 
Vgl. den oben genannten Beitrag von P. Stuhlmacher, 123: •Die gegenwärtige Misere 
der neutestamentlichen Wissenschaft beruht zu einem wesentlichen Teil darauf, daß die 
Exegese sich in den ungeklärten Prinzipienfragen ihrer eigenen Methode verfangen hat; 
sie kann nur dann wirklich weiterkommen, wenn sie auf diese methodologische Ver- 
strickung aufmerksam wird und sie zu beheben versucht... Schon die exegetischen Ein- 
zelmethoden der Text- und Literarkritik, der Form- und Redaktionsgeschichte, der reli- 
gionsgeschichtlichen Analyse, der Begriffsforschung usw. sind mit einer Fülle von unge- 
klärten Implikationen behaftet, welche die Arbeit mit den Texten stark belasten." Die 
Arbeit von E. Güttgemanns, Offene Fragen zur Formgeschichte des Evangeliums (BeihEv 
Th 54), München 1970 fragt hier noch entschiedener (aber auch unklarer). 



Literaturbericht 310 

ist, wie in der Naturwissenschaft, so auch in der Geschichtswissenschaft und Exe- 
gese die Forderung der Stunde. 

Abschließend können wir der Hoffnung Ausdruck geben: Sobald die her- 
meneutischen Bemühungen um einen neuen Verstehenshorizont sich geklärt haben 
werden und die Kritik der kritischen Methode zu zuverlässigen Ergebnissen ge- 
führt haben wird, läßt sich jenseits aller unkritischen Implikationen und Vor- 
urteile durchaus wieder ein zuverlässiges •Jesusbild" - als Ganzheitsgestalt, bei 
allen verbleibenden offenen Fragen in den Einzelkonturen - gewinnen, das den 
Anspruch erheben kann, vor der historisch-kritischen Vernunft bestehen zu kön- 
nen und das gleichzeitig für den Glauben, die Verkündigung und das christliche 
Verhalten ein neuer starker Impuls sein kann. 

Schon als 1956 die •Neue Frage" aufkam, formulierte ein so kritischer For- 
scher wie G. Bornkamm44: •In, mit und unter gerade dieser (neutestamentlichen) 
Art zu überliefern und zu erzählen, (wird) Jesu Gestalt und Wirken in ihrer un- 
verwechselbaren Einmaligkeit und Besonderheit hier in einer Ursprünglichkeit 
sichtbar werden, die auch alles gläubige Verstehen und Deuten immer wieder weit 
überholt und entwaffnet. So verstanden ist die urchristliche Jesus-Überlieferung 
randgefüllt mit Geschichte." 

Es ist also kein vergebliches Bemühen, ein •Jesusbild" zu suchen, das vor den 
Anforderungen historischer Kritik standhalten kann. Freilich dürfen wir nicht 
verkennen, daß eine Person sich letztlich nicht historisch-kritischen Forschungs- 
methoden erschließt. Es bedarf einer personalen Begegnung in immer neuen Zu- 
gängen und Bemühungen, bis man von einer Persönlichkeit ein Bild gewinnt und 
sie im personalen Gegenüber verstehen lernt. Es wäre von großer Bedeutung, 
wenn ein solches Bild der Theologie und dem christlichen Leben unserer Tage 
eines Tages geschenkt würde. Heinz Schürmann 

44 A. a. 0. 23. 




