BUCHBESPRECHUNGEN

Strukturwandel des Glaubens

Strukturwandel der Frommigkeit. Si-
tuationen der Kirche, eine Bestands-
aufnahme. Hrsg. von Eberhard Ame-
lung (Dietrich von Oppen zum 60. Ge-
burtstag). Stuttgart, Berlin, Kreuz Ver-
lag 1972. 351 S., Ln. DM 29,50.

Der evangelische Sozialethiker Dietrich von
Oppen beschrieb 1968 die ,Frommigkeit am
Ende des zweiten Jahrtausend“ als ,Sach-
lichkeit“; dies und die andere Analyse von
Oppens, ,dafl unsere Welt nicht mehr von
der Seite und mit den Mitteln der Institu-
tion zu bewiltigen ist, sondern zuerst und
vor allem von der Person her”, sind die
zwei Grundeinsichten, die den Hintergrund
der ihm gewidmeten Festschrift ausmachen.
Vordergriindig allerdings haben nur weni-
ge Aufsitze etwas mit ,Frommigkeit® zu
tun: die vorsichtigen ,Notizen zum Phino-
men der Frémmigkeit“ Gerhard Heilfurths,
die innerhalb der empirischen Wissen-
schaften der Frage nachgehen, ob ,der
Mensch ohne die Anreicherung durch das
Transzendente und Metaphysische” aus-
kommen kénne; Gerhard Weissers Anfweis,
daf} Frommigkeit, wo ,das letzte zur Spra-
che* kommt, der Gesprichsort der Welt-
kulturen sein miisse; oder auch der linguisti-
sche Beitrag von Knud Legstrup, nach dem
die tiefste Ursache der Kulturkrise darin
besteht, dafl Gott aus dem Bereich der Spra-
che verbannt wird, obgleich Worte wie
» Verantwortung, Schuld, Vergebung® ohne
die Verankernng im Absoluten und andere
‘Worte wie Vertrauen, Offenheit, Barm-
herzigkeit ohne den subjektiv-ethischen An-
ruf sinnlos werden.

Die meisten Beitridge stammen aus dem
Problemkreis: Kirche, Theologie, Theolo-
giestudinm usw. — in der heutigen Gesell-
schaft. Hervorheben mdochte ich die klare
Absage von Wolf-Dieter Marsch (1) an
eine ,religionslose Theologie“; theologi-
sches Denken und mehr noch religisser Voll-

zug sind nur moéglich im standigen Ge-
sprach und Aunstansch mit der heutigen
‘Wirklichkeit. Richard von Weizsicker zeigt
die Gefahren des christlichen Verhiltnisses
zur Politik: Entweder hélt man sich aus
dem ,schmutzigen Geschift® heraus, oder
man engagiert sich so total, daf ,der An-
dersdenkende nicht nur politisch, sondern
auch ethisch verdammt® wird. Dagegen
stellt er die Idee des Fair-play: ,Man
kimpft um den Sieg, nach bestimmten Re-
geln und mit dem vollen Respekt fiir den
Sieger.“

Vorteilig macht sich die Kiirze der etwa
40 Beitrige aus; nadhteilig die manchmal
ungewohnte Sprache (vgl. Tr. Rendtorff).
Immer aber (vgl. das Pfarrerbild, das mehr
von der Kommunikation als von der Ver-
kiindigung her gesehen wird; 262) geht es
um Fragen des christlichen Lebens; also
letztlich nm Frommigkeit. J. Sudbrack S]

Kasper, Walter: Einfihrung in den
Glauben. Mainz, Grinewald 1972.
175 S., Ln., DM 19,80.

Die 10 Kapitel dieses Buches gehen aunf
Vorlesungen zuriick, die der Vf, zuletzt
»im Rahmen eines Kontaktstudiums fiir
Seelsorgspriester, Religionslehrer und Ka-
techeten“ (9), an den Universitdten Miin-
chen und Tiibingen gehalten hat. Sie wollen
eine Orientierungshilfe ,innerbalb der Um-
orientierung gegenwirtiger Theologie®
sein, sowie dem ,Wunsch nach einer stir-
keren Verbindung von Theorie und Praxis®
(ebd.) nachkommen.

Dafl die ,Umorientierung der gegen-
wirtigen Theologie“ nicht einer Neuverungs-
sucht oder gar der Willkiir der den Zeit-
trends nachgebenden Theologen entspringt,
sondern sich schon seit einigen Jahrzehn-
ten angebahnt hat und in der geistes- und
theologiegeschichtlichen Entwicklung sowie
den sozio-kulturellen Wandlungen der



Buchbesprechungen

neueren Zeit ihren Ursprung hat, zeigen
die beiden ersten Kapitel iiber die ,Situ-
ation des Glanbens® und den ,Ort des
Glaubens®. Sie gehéren zu den besten des
ganzen Buches. Schon hier wird deutlich,
dafl auf neue Fragen, die aus der Not der
Zeit entstehen (wie z. B. auf die Gottes-
frage, die zu einer Frage nach dem Sinn
des Lebens iiberhaupt geworden ist), neue
Antworten versucht werden miissen. Fiir
die Verkiindigung des Glaubens als Ant-
wort auf die Sinnfrage kommt es entschei-
dend darauf an, Ankniipfungspunkte in der
Erfahrung des heutigen Menschen aufzu-
decken. Sie sind nach dem V{. vor allem
in der Frage nach der Zukunft gegeben.
Erst im Horizont dieser wichtigen Vor-
fragen kann dann die spezielle christliche
Verkiindigung einsetzen, die Verkiindigung
von Jesus, dem Christus. Dem ist das ent-
scheidende dritte Kp. , Jesus Christus: Der
Zeuge des Glaubens® gewidmet. Schon der
Titel dieses Kapitels zeigt an, dafl es hier
nicht mehr wie in der Vergangenheit um
einen apologetischen Aufweis der Messiani-
tit Jesu geht, sondern darum, daB Jesus
im Glauben der Utrkirche die Herrschaft
Gottes verkiindet und selbst verkdrpert und
damit Zukunft eréffnet. Der Grund dieses
Glaubens liegt im Ostergeschehen (Kp. 4) —
Um nun noch eine der heute brennenden
Fragen, auf die Vf. eine Antwort versucht,
herauszugreifen, sei die nach dem Plura-
lismus der Glaubensaussagen bis zum
Widerstreit der Meinungen (Kp. 6) sowie
die nach der Relativitit selbst der unfehl-
baren Glaubenssitze (Kp. 9) genannt. Auch
hier werden klirende Verstindnishilfen
gegeben, wobei im ersten Fall die im Uku-
menismusdekret des II. Vat. Konzils (11)
begegnende Aussage von der ,Rangord-
nung und Hierarchie der Wahrheiten, im
zweiten Fall das Problem der unfehlbaren
‘Wahrheit ,unter dem Gesetz und der Ver-
heiflung der Geschichte“ eine grofie Rolle
spielt.

So ist denn das Buch trotz der gebotenen
Kiirze fir jeden, der einige Voraussetzun-
gen mitbringt (bei allem Vermeiden einer
theologischen Fachsprache erfordert das
Buch ernste Mitarbeit) eine grofle Hilfe in
der gegenwirtigen theologischen und kirch-
lichen Situation. Starker noch als J. Ratzin-
gers ,Einfithrung ins Christentum® spirt

316

man das Bemihen des V1.'s, auf die Fragen
und Erwartungen der heutigen Generation
einzugehen. Wie ein roter Faden zieht sich
durch das ganze Buch der Aufweis, daf die
christliche Botschaft, ,die Botschaft von
Gottes Gottsein“ durch und in Jesus Chri-
stus sowie von der Verheiflung einer Zu-
kunft in Jesu Tod und Auferstehung ,das
Menschsein des Menschen® doch erméglicht
(168). Vielleicht ist in den 10 Kapiteln etwas
zu viel von der Freiheit die Rede, zu der
der Mensch im Glauben befreit wird und
die in der Kirche vorbildhaft vorgelebt
werden soll. Hier wie noch dfter geht ein
idealistischer (nicht nur optimistischer) Zug
durch das Buch, der zu der sehr erniichtern-
den und nicht ungefahrlichen Wirklichkeit
unserer Zeit im Kontrast steht.

F. Wulf §]

Légaut, Marcel: Meine Erfahrung mit
dem Glauben. Eine Einfithrung in das
Verstindnis des Christentums. Frei-
burg, Basel, Wien: Herder 1973. 405 S.,
kart. DM 26,—.

Keinen Erfahrungsbericht, sondern — nach
dem Originaltitel — ,Eine Einfithrung in
das Verstdndnis (intelligence) von Vergan-
genheit und Zukunft des Christentums“ ha-
ben wir vor uns. Allerdings ist diese Ein-
fihrung in den Glauben durchtrankt von
der dreifligjahrigen Meditation eines Pro-
fessors, der ,Schafziichter® wurde ,aus Lei-
denschaft fiir den Glauben® (so die Ankiin-
digung; man wiifite gerne mehr dariiber!).
Légaut méchte - wie schon in den ,,Gebe-
ten eines Gliubigen“ (Gul. 9 [34] 879) -
den Glauben von innen her verstehen. Dar-
an hindert ithn mancher institutionelle und
dogmatische Uberbau; denn einzig még-
licher Ausgangspunkt ist der Mensch Jesus.
Selbst Oster- und Pfingstereignisse sind nur
Bestdtigung und Festigung dessen, was die
Jinger in der Begegnung mit Jesus erfuh-
ren, namlich Universalitdt. Der Mensch ist
mehr als Psychologie und Struktur; die
mensdchliche Gemeinschaft ist mehr als Poli-
tik und gesellschaftliche Relevanz. Die Got-
tessohnschaft Jesu besagt nur ,sekundir®,
als ,gestammelte Konsequenz“ dasjenige,
was ein Christ ,primér“ in dieser Urbewe-
gung erfihrt. Glauben bedeutet sich auf



Buchbesprechungen

den Weg machen und unterwegs bleiben zu
dieser Erfahrung der Apostel.

Die Kirche soll —~ wohl in Anlehnung an
Bergsons ,Les deux sources* (GuL 9 [84]
82) — aus einer Kirche der Autoritit zu einer
Kirche des Anrufs werden. Was damit ge-
sagt ist, zeigt die radikale Forderung nach
Kerngemeinschaften, die sich um das
Abendmahl gruppieren. Abendmahl aber
muf} aus der Engfithrung als Opfer befreit
werden zur ,lebendigen Erinnerung® an
Jesus; und es sollte dberall gefeiert werden
diirfen, wo Christen zusammenkommen,

Spirituell im besten Sinn des Wortes ist
der Versuch, Gott und das bittende Ver-

Schuld und Umkehr

Weger, Karl-Heinz: Erbsiinde heute.
Grundlegung und Verkiindigungshil-
fen. Miinchen, Don Bosco Verlag 1972.
83 8., kart. DM 8,80. —: Theologie der
Erbsiinde (Quaestiones disputatae 44).
Freiburg, Herder 1970. 230 S, kart.
DM 24,

Wiihrend das zuerst genannte Biichlein sich
vor allem an Katecheten, Prediger und in-
teressierte Laien wendet, will die Quaestio
disputata vom gleichen Autor als theologi-
sche Abhandlung verstanden werden, die
nach einer kritischen Bestandsaufnahme
heutiger Meinungen zur Theologie der
Erbsinde den Versuch unternimmt, ,ein
vom personalen und geschichtsbewufiten
Denken unserer Zeit bestimmtes Verstdnd-
nis fiir die universale, geschichtlich verur-
sachte nnd vorpersonale Schuld des Men-
schen zn erarbeiten* (Vorwort). Inhaltlich
wird in beiden Bichern im wesentlichen
dasselbe ausgesagt, aber sie erginzen und
erhellen sich gegenseitig durch unterschied-
liche Gesichtspunkte. Es geht im Grunde
darum, das von der traditionellen Erbsiin-
denlehre cigentlih Gemeinte in seiner
bleibenden Giltigkeit so auszudriicken, dafl
die existentielle Bedeutung einsichtig wird,

Fragt man nach den Grundaussagen der
katholischen Erbsiindenlehre, so bebauptet
diese ,cine allgemeine, alle Menschen im
voraus zu ihrer eigenen personalen Frei-
heitsentscheidung umfassende Unbheils-

317

hiltnis zu ibm aws der Erfahrung von
»schopferischem Tun“ (Bergson, Evolution
créatrice) erfahrbar zu machen. Das Buch
fordert eine Reform aus der Mitte (nach
Légant: vom Spirituellen) statt von den
Rindern her; am Rand aber stehen ge-
sellschaftliche Relevanz ebenso wie dog-
matische Formulierung und institutionelle
Absicherung. Wer sich zur eigenen Erfah-
rung anregen lassen mochte, wer den Stil
nicht scheut, der durch die Ubersetzung
noch umstindlicher wurde, wird das Buch
nicht mehr aus der Hand legen.

J- Sudbrack S]

situation, die dennoch Geschichte und nicht
Wesensbestand ist, durch den Menschen ge-
schehen und nicht einfach mit der Kreatiir-
lichkeit gegeben ist“ (K. Rahner). Nicht
diese Grundaussage wird heute kritisiert,
sondern die zusitzlichen Vorstellungen, die
die alte Theologie in die Lehre von der
Erbsiinde hineinverwoben hat. Dazu gehért
der friiher vorausgesetzte biologische Mo-
nogenismus, der naturwissenschaftlich so
gut wie unhaltbar geworden und aus der
Bibel nicht zu beweisen ist. Exegetisch darf
der eine ,Adam® des Paradieses als kor-
porative Person verstanden werden, in des-
sen Schicksal auch das Schicksal des ganzen
Volkes ausgesagt ist. Diese altisraelitische
Vorstellung besagt aber gar nichts iiber die
physische Abstammung aller Menschen
von ,Adam*“, so wenig es einer physischen
Abstammung von Abraham bedarf, um
sein Sohn, d.h. ein gliaubiger Mensch zu
sein. Noch weniger kann von einer Uber-
tragung der Ursiinde Adams als Erbsiinde
durch biologische Zeugung die Rede sein, da
eine solche Vorstellung dem allgemcinen
Heilswillen Gottes widersprechen wiirde.

Das Vorhandensein der Erbsiinde muf} sich
aus der Moglichkeit der menschlichen Siin-
de, ohne Rickgriff auf dekretistische Will-
kiirhandlungen Gottes ergeben. Schliefllich
ist die scholastische Denkweise, von der die
heiligmachende Gnade als etwas Dinghaftes
betrachtet wurde, als cinseitig zuriidkzu-
weisen. Auch Paulus kennt keinen unmit-



Buchbesprechungen

telbaren Zusammenhang zwischen der Siin-
de Adams und der Siindigkeit aller Men-
schen.

Positiv zeigt Weger zunichst, daf jeder
Mensch weit mehr durch die Geschichte be-
stimmt ist als durch den abstrakten Begriff
der Natur. Er sei auf Gedeih und Verderb
ein soziales Wesen. Das freie Tun der an-
deren Menschen sei der eigenen Freiheit nie
nur duflerliches Faktum; es sei vielmehr fiir
diese Freiheit vorpersonale Bedingung. Die
individuelle Freiheit ist nie blof neutraler
Anfang, sondern immer Ubernahme der
Geschichte anderer. Infolgedessen sei der
Mensch nie der in jeder Hinsicht begnadete
oder aber gnadenlose. Auch im auflerchrist-
lichen Raum begegnet er der Gnade, die
geschichtlich in Erscheinung tritt, so daf} er
sein Leben jeweils unter dem Existential
der kategorial-geschichtlichen Erscheinung
des Heils oder Unheils antritt. D. h. es gibt
nicht blof eine Erbsiinde, sondern auch eine
Erbgnade (ein Begriff der innerhalb der
katholischen Theologie leider noch unge-
brauchlich sei). So miisse man sagen, daf
die Erbschuld des neugeborenen Kindes
nicht je und je die gleiche konkrete Gna-
denlosigkeit meine. Die volle Verwirkli-
chung der Erbsiinde sei erst dann gegeben,
wenn der Mensch in Freiheit nachvollzieht,
was ihm aufgrund seiner Herkunft aus
einer siindigen Menschheit innerlich vor-
ausliegt.

Dafl Weger entscheidende Gesichtspunkte
einer zukiinftigen Erbsiindenlehre klar ins
Bewufltsein gehoben hat, wird man kaum
bestreiten kénnen. Die existentielle Bedeu-
tung dieser Lehre wird zweifellos verstind-
licher. DasMysterium der Siinde aber scheint
cher dunkler zn werden, anch wenn man
davon ausgeht, dafl die Erbgnade in der
Menschheit weit madhtiger ist als die Erb-
sinde. Die Sindenmacht im Heilsplan Got-
tes bleibt der eigentliche Stachel jeder
Theologie der Erbsiinde, und erst wenn
dieses Thema geniigend mitberiicksichtigt
wird, kann man hoffen, da ein Hérer der
Lehre voll auf seine Kosten kommt, Eine
intensivere Beschiftigung mit Lengsfelds
Begriff der ,dissoziierten Geschichtlichkeit®
konnte vielleicht noch einiges dazu beitra-
gen. F. ]. Steinmetz S]

318

Scheffczyk, Leo: Wirklichkeit und Ge-
heimnis der Siinde. Siinde — Erbsiinde
(Christliches Leben heute. Bd. 10/11).
Augsburg, Verlag Winfried-Werk
1970. 212 S., Pappband, DM 11,80.

»Es ist die grofite Siinde unserer Zeit, dafl
sie daran ist, den Begriff Siinde selbst zu
verlieren®. Dieses bekannte Wort Pius XII,
scheint Sch. mit veranlaflt zu haben, alle
Fragen, die den Christen von heute in Be-
zug auf die Existenz und das Wesen der
Stinde bewegen, wieder einmal im Zusam-
menhang zu behandeln und so radikal zu
beantworten, wie es das breitangelegte Le-
serpublikum zulifit. Dafl der biblische
Glaube zu seiner Artikulation die Begriffe
Stinde und Unheil verwendet, wird voraus-
gesetzt und ist nicht zu bestreiten.

Am besten gelungen scheinen mir die
Ausfithrungen iiber das Wesen der Siinde
in allgemein biblischer sowie in speziell
dhristologischer, anthropologischer und so-
zial-ekklesiologischer Hinsicht. Siinde wird
radikal als Undankbarkeit, personaler Wi-
derstand gegen Gottes Gnadenwillen, Un-
glauben und Gegensatz zur Wahrheit ver-
standen. Sie bedeutet Ausléschung des Le-
bens, Trennung des Menschen von seinem
Ursprung und Abstorz in die Totenstille
des Nichtenden (66). Selbstentfremdung
und Zerstérung der mitmenschlichen Ge-
meinschaft gehdren ebenso zu ihrer Cha-
rakteristik. Auch das Kapitel iiber Grund,
Ursprung und Folgen der Siinde bietet die
traditionellen katholischen Antworten in
solider und gut geordneter Reihenfolge,
obwohl Sch. mit dem Einwand rechnet, dafl
diese Probleme noch von niemandem be-
friedigend gelést worden seien,

Schwierig ist es, die Existenz der Siinde
im eigentlichen Sinne nachzuweisen. Ob-
wohl Sch. hier das Zengnis der Religions-
geschichte und der Heiligen Schrift und ir-
gendwie auch der alltiglichen Erfahrung
eindrucksvoll anzufithren versteht, ist wohl
noch intensiver zu bedenken, wie er selbst
zugibt, ,dafl man die Siinde glauben muf}
und daf sie letztlich nur im Urteil Gottes,
das der Mensch im Glauben annimmt, als
Siinde erkennbar wird* (19). Eine stirkere
Beriicksichtigung der Arbeiten von P. Ri-
coeur (Eidétique des mythes; Finitude et
Culpabibité, Paris 1960) kénnte dazu wahr-



Buchbesprechungen

scheinlich noch manches Licht bringen. Im
Kapitel iiber die Erbsiinde bleibt Sch. offen
fiir ein personalistisch-existentielles Ver-
stindnis, insofern die ,Erbsiinde® in ihrer
Dynamik auf die Tatsiinde gesehen wird
(dhnlich aber nicht so systematisch wie K.
H. Weger).

Insgesamt versiumt Sch. nicht, eine heils-
optimistische Schau des Christentums zu
entwickeln. Er spricht mit Recht von einer

Theologie des Kreuzes

Kitamori, Kazoh: Theologie des
Schmerzes Gottes. Gottingen, Vanden-
hoeck & Ruprecht 1972. 172 S., kart.
DM 21,-.

Fiir Japan- und Zen-begeisterte Christen
tut es gut, das Buch eines Christen in die
Hand zu bekommen, der als geborener Ja-
paner zugleich das Riistzeug zur Reflexion
besitzt. Bekannt wurde Kitamori, als er sich
wihrend der japanischen Studentenunruhen
gegen eine platte Humanisierung des Chri-
stentums zur Wehr setzte. Die klar geglie-
derte, gut lesbare Arbeit verleugnet ihren
theologischen Ursprung nicht: dialektische
Theologie und Studium Martin Luthers.
Die scharfen, paradoxen Formulierungen
zeigen es: ,Der Schmerz Gottes ist der
Wille Gottes, der den, der nicht geliebt wer-
den kann, dennoch liebt; zweitens, der
Schmerz Gottes ist der Wille Gottes, der
seinen einzigen geliebten Sohn in den Tod
gehen 1488t“ (90).

Staunen iiber den ,Schmerz als Wesen
Gottes“ ist das Wesen des Christentums
und der Kirche. Dies steht noch iiber einer
»Theologie des Wortes“; denn das Wort
Gottes hat zum Inhalt: ,dafl die Liebe Got-
tes den Zorn Gottes iiberwindet und dar-
iiber hinausgeht®, also ,nichts anderes als
de(n) Schmerz Gottes“ (110). Nicht die
.analogia entis“, sondern ,doloris“ (nicht
»Sich-Treffen im Sein“, sondern ,im
Schmerz“) verbindet Gott und Mensch. Ma-
ria aber ,ist sozusagen die Konkretion der
analogia doloris“ (54).

Uberraschend und manche Buddhismus-
Begeisterung didmpfend (wie mir scheint:
zum Guten) ist das Aufarbeiten der cige-

319

letzten Ohnmacht der Siinde. Er meint so-
gar, ,dafl Gott in Christus das Bése nicht
nur negativ entmachtete, sondern es sogar
positiv in seinen Dienst nahm und es als
Instrument zur Auffiihrung einer héheren
Weltordnung und einer neuen Schépfung
benutzte* (70). Diesem Gedenken ist ein
eigenes Kapitel gewidmet (,Die Sinden-
macht im Heilsplan Gottes®).

F. ]. Steinmetz S]

nen japanischen Herkunft. An eine buddhi-
stische Legende ankniipfend, zitiert Kita-
mori ,das wunderbare Wort: Die Krank-
heit des Menschen kommt aus einer torich-
ten Liebe, die stellvertretende Krankheit
des Bosatsu kommt aus dem Erbarmen®
(28). Trotz der religiosen Tiefe meint dies
keinen wirklichen Schmerz; er bleibt aufler-
halb der letzten Innerlichkeit. Auch ,dem
griechischen Herzen fehlt das Auge, das den
Schmerz Gottes sehen kann“ (130); es kennt
nur den eigenen Schmerz. Die japanische
Tragodie aber, die ,das Herz der japani-
schen Massen reprasentiert“, kreist um , tsu-
rasa“; sie ,verwirklicht sich da, wo einer
sich selbst Leiden zufiigt oder sich den Tod
gibt, oder auch, wo einer sein geliebtes
Kind leiden und sterben lifit, um einen
Dritten aus Liebe am Leben zu erhalten®
(135),

Hier sieht Kitamori den Ansatz des
Christentums in Japan und auch eine Kor-
rektur der christlichen Theologie durch Ja-
pan. Warum miissen wir das aus japanisch-
evangelischem Munde héren?

J. Sudbrack S]

Moltmann, Jirgen: Der gekreuzigte
Gott. Das Kreuz Christi als Grund und
Kritik christlicher Theologie, Miinchen,
Chr. Kaiser Verlag 1972, 320 S., Ln.,
DM 32,-.

Ganzheitliche Entwiirfe und umfangreiche
Erfahrungen striuben sich gegen Kurzfas-
sungen; das gilt auch vom zweiten grofen
Werk des Tiibinger Systematikers (das er-
ste handelte Gber die Theologie der Hoff-
nung, 1964). Darum sind auch kritische Ein-



Buchbesprechungen

zelbemerkungen untergeordneter Natur: an
exegetischen Ausblicken — wird der Paulus
der Kreuzerfahrung nicht doch zu sehr her-
ausgestellt? —, an geschichtlichen Durch-
blicken - mittelalterliche Kreuzesmystik ist
verkiirzt, wenn sie als ,Weg zur Herrlich-
keit“ (47) oder als ,Verinnerlichungsvor-
gang“ (61) gedeutet wird —, an modernen
Vorblicken - neben den Neomarxisten feh-
len scharfe Kritiker wie Popper oder Al-
bert. Jede Einzelaussetzung geht unter in
der Breite der menschlichen Erfahrung, die
Moltmann umgreift.

Moglich wird dies durch die unerbittliche
Konsequenz, mit der Kreuz und Tod Jesu
in die Mitte zu stehen kommen. ,Jede hu-
manistische Jesulogie“ wird unméglich -
Jesu totales Scheitern verbietet Deutungen
in Richtung Edelmensch. Auch ,jede kirch-
liche Christologie* wird in Frage gestellt —
Jesu totales Scheitern zerbricht Bilder und
Systeme (118). Theologie ist nur méglich
als ,kritische Theorie Gottes“, ,vom Ge-
kreuzigten her auf den erkennenden Men-
schen“ (71). Manche Christus-Dentung
scheitert an der Hirte des Kreuzes. ,,Die
Sache® Jesu (kann) nicht abgesehen von Je-
sus und seinem Tod ,weitergehen‘“; denn
Jesus hat sich véllig mit seiner Sache iden-
tifiziert; daf sie aber weitergeht, ist christ-
liche Auferstehungshoffnung (115). Aufer-
stehung ist kein Ereignis neben und hinter
diesem Tod Jesu, kein zeitliches Weiterle-
ben, sondern ,meint die Vernichtung des
Todes in den Sieg des neuen, ewigen Le-
bens“ (157).

Die ,perspektivische Mitte aller theologi-
schen Aussagen, die christlich sein wollen®,
(74) zwingt, hinter Dogmen und hinter ,Er-
fahrungen® zu dem zuriidzufragen, ,den
man in ihnen erfahren hat® (7.23). Selbst
die altchristliche Dogmatik von zwei Na-
turen und einer Person in Jesus erhellt das
Ritsel des Kreuzes nicht. Denn Jesu Gott-
verlassenheit, seine ,Qual der Holle* (141)

320

reicht bis in Gott hinein. Gott steht nicht
buddhistisch oder griechisch tiber dem Lei-
den (257). ,Wer liebesfihig ist, ist auch
leidensfabig“ (217). Ein ,gekreuzigter
Gott“ aber ist nur noch trinititstheologisch
zu begreifen, ,Im Kreuz sind Vater und
Sohn in der Verlassenheit auf tiefste ge-
trennt und zugleich in der Hingabe aufs in-
nigste eins. Was aus diesem Geschehen zwi-
schen Vater und Sohn hervorgeht, ist der
Geist, der Gottlose rechtfertigt, Verlassene
mit Liebe erfillt und selbst die Toten le-
bendig machen wird“ (281). Man darf nicht
mehr trennen: erst Gott, und dann dreifal-
tiges Leben in thm, und dann Menschwer-
dung des Sohnes; dies alles trigt fiir den
Christen einen einzigen Namen: Kreuz.
Trinititslebre ist ,nichts anderes als die
Kurzfassung der Passionsgeschichte Christi
in ihrer Bedeutung fiir die eschatologische
Freiheit des Glaubens...“ (282). In diese
»Geschichte Gottes“ — ,stasis in Gott, Gott
gegen Gott“ 144) - ist alle menschliche Ge-
schichte integriert. ,Es gibt kein Leiden, das
in dieser Geschichte nicht Gottes Leiden . ..
geworden wire“ (233). Dem Christen und
seiner Welt ist ,Gott als Vater transzen-
dent, als Sohn immanent und als Geist der
Geschichte zukunftséffnend“ (242).

Mit der ,Relevanzkrise des christlichen
Glaubens” (ist er ,glaubwiirdig“?) und sei-
ner ,ldentitdtskrise“ (was stellt er in sich
dar?) beginnt das Buch; mit kurzen Skizzen
iiber die psychische und politische Befreiung
des Menschen endet es. Nicht als ob Molt-
mann Christentum als Allheilmittel fir
psychologische und soziologische Probleme
anpreist. Er zeigt umgekehrt, dafl der christ-
liche Glaube nicht flieht vor den menschli-
chen Problemen, sondern sie voll und ganz
ernst nimmt — ernster als jede andere Welt-
anschauung und Religion. Ein Sigmund-
Freud-Zitat kann es bestitigen: ,So lange
der Mensch leidet, kann er es noch zu etwas
bringen“ (292). J. Sudbrack S]





