
BUCHBESPRECHUNGEN 

Strukturwandel des Glaubens 

Strukturwandel der Frömmigkeit. Si- 
tuationen der Kirche, eine Bestands- 
aufnahme. Hrsg. von Eberhard Ame- 
tung (Dietrich von Oppen zum 60. Ge- 
burtstag). Stuttgart, Berlin, Kreuz Ver- 

lag 1972. 351 S., Ln. DM 29,50. 

Der evangelische Sozialethiker Dietrich von 
Oppen beschrieb 1968 die •Frömmigkeit am 
Ende des zweiten Jahrtausend" als •Sach- 
lichkeit"; dies und die andere Analyse von 
Oppens, •daß unsere Welt nicht mehr von 
der Seite und mit den Mitteln der Institu- 
tion zu bewältigen ist, sondern zuerst und 
vor allem von der Person her", sind die 
zwei Grundeinsichten, die den Hintergrund 
der ihm gewidmeten Festschrift ausmachen. 
Vordergründig allerdings haben nur weni- 
ge Aufsätze etwas mit •Frömmigkeit" zu 
tun: die vorsichtigen •Notizen zum Phäno- 
men der Frömmigkeit" Gerhard Heilfurths, 
die innerhalb der empirischen Wissen- 
schaften der Frage nachgehen, ob •der 
Mensch ohne die Anreicherung durch das 
Transzendente und Metaphysische" aus- 
kommen könne; Gerhard Weissers Auf weis, 
daß Frömmigkeit, wo •das letzte zur Spra- 
che" kommt, der Gesprächsort der Welt- 
kulturen sein müsse; oder auch der linguisti- 
sche Beitrag von Knud Logstrup, nach dem 
die tiefste Ursache der Kulturkrise darin 
besteht, daß Gott aus dem Bereich der Spra- 
che verbannt wird, obgleich Worte wie 
•Verantwortung, Schuld, Vergebung" ohne 
die Verankerung im Absoluten und andere 
Worte wie Vertrauen, Offenheit, Barm- 
herzigkeit ohne den subjektiv-ethischen An- 
ruf sinnlos werden. 

Die meisten Beiträge stammen aus dem 
Problemkreis: Kirche, Theologie, Theolo- 
giestudium usw. - in der heutigen Gesell- 
schaft. Hervorheben möchte ich die klare 
Absage von Wolf-Dieter Marsch (t) an 
eine •religionslose Theologie"; theologi- 
sches Denken und mehr noch religiöser Voll- 

zug sind nur möglich im ständigen Ge- 
spräch und Austausch mit der heutigen 
Wirklichkeit. Richard von Weizsäcker zeigt 
die Gefahren des christlichen Verhältnisses 
zur Politik: Entweder hält man sich aus 
dem •schmutzigen Geschäft" heraus, oder 
man engagiert sich so total, daß •der An- 
dersdenkende nicht nur politisch, sondern 
auch ethisch verdammt" wird. Dagegen 
stellt er die Idee des Fair-play: •Man 
kämpft um den Sieg, nach bestimmten Re- 
geln und mit dem vollen Respekt für den 
Sieger." 

Vorteilig macht sich die Kürze der etwa 
40 Beiträge aus; nachteilig die manchmal 
ungewohnte Sprache (vgl. Tr. Rendtorff). 
Immer aber (vgl. das Pfarrerbild, das mehr 
von der Kommunikation als von der Ver- 
kündigung her gesehen wird; 262) geht es 
um Fragen des christlichen Lebens; also 
letztlich um Frömmigkeit.   /. Sudbrack S] 

Kasper, Walter: Einführung in den 
Glauben. Mainz, Grünewald 1972. 
175 S., Ln., DM 19,80. 

Die 10 Kapitel dieses Buches gehen auf 
Vorlesungen zurück, die der Vf. zuletzt 
•im Rahmen eines Kontaktstudiums für 
Seelsorgspriester, Religionslehrer und Ka- 
techeten" (9), an den Universitäten Mün- 
chen und Tübingen gehalten hat. Sie wollen 
eine Orientierungshilfe •innerhalb derUm- 
orientierung gegenwärtiger Theologie" 
sein, sowie dem •Wunsch nach einer stär- 
keren Verbindung von Theorie und Praxis" 
(ebd.) nachkommen. 

Daß die •Umorientierung der gegen- 
wärtigen Theologie" nicht einer Neuerungs- 
sucht oder gar der Willkür der den Zeit- 
trends nachgebenden Theologen entspringt, 
sondern sich schon seit einigen Jahrzehn- 
ten angebahnt hat und in der geistes- und 
theologiegeschichtlichen Entwicklung sowie 
den    sozio-kulturellen    Wandlungen    der 



Buchbesprechungen 316 

neueren Zeit ihren Ursprung hat, zeigen 
die beiden ersten Kapitel über die •Situ- 
ation des Glaubens" und den •Ort des 
Glaubens". Sie gehören zu den besten des 
ganzen Buches. Schon hier wird deutlich, 
daß auf neue Fragen, die aus der Not der 
Zeit entstehen (wie z. B. auf die Gottes- 
frage, die zu einer Frage nach dem Sinn 
des Lebens überhaupt geworden ist), neue 
Antworten versucht werden müssen. Für 
die Verkündigung des Glaubens als Ant- 
wort auf die Sinnfrage kommt es entschei- 
dend darauf an, Anknüpfungspunkte in der 
Erfahrung des heutigen Menschen aufzu- 
decken. Sie sind nach dem Vf. vor allem 
in der Frage nach der Zukunft gegeben. 
Erst im Horizont dieser wichtigen Vor- 
fragen kann dann die spezielle christliche 
Verkündigung einsetzen, die Verkündigung 
von Jesus, dem Christus. Dem ist das ent- 
scheidende dritte Kp. •Jesus Christus: Der 
Zeuge des Glaubens" gewidmet. Schon der 
Titel dieses Kapitels zeigt an, daß es hier 
nicht mehr wie in der Vergangenheit um 
einen apologetischen Aufweis der Messiani- 
tät Jesu geht, sondern darum, daß Jesus 
im Glauben der Urkirche die Herrschaft 
Gottes verkündet und selbst verkörpert und 
damit Zukunft eröffnet. Der Grund dieses 
Glaubens liegt im Ostergeschehen (Kp. 4) - 
Um nun noch eine der heute brennenden 
Fragen, auf die Vf. eine Antwort versucht, 
herauszugreifen, sei die nach dem Plura- 
lismus der Glaubensaussagen bis zum 
Widerstreit der Meinungen (Kp. 6) sowie 
die nach der Relativität selbst der unfehl- 
baren Glaubenssätze (Kp. 9) genannt. Auch 
hier werden klärende Verständnishilfen 
gegeben, wobei im ersten Fall die im Öku- 
menismusdekret des II. Vat. Konzils (11) 
begegnende Aussage von der •Rangord- 
nung und Hierarchie der Wahrheiten", im 
zweiten Fall das Problem der unfehlbaren 
Wahrheit •unter dem Gesetz und der Ver- 
heißung der Geschichte" eine große Rolle 
spielt. 

So ist denn das Buch trotz der gebotenen 
Kürze für jeden, der einige Voraussetzun- 
gen mitbringt (bei allem Vermeiden einer 
theologischen Fachsprache erfordert das 
Buch ernste Mitarbeit) eine große Hilfe in 
der gegenwärtigen theologischen und kirch- 
lichen Situation. Stärker noch als J. Ratzin- 
gers •Einführung ins Christentum"  spürt 

man das Bemühen des Vf.'s, auf die Fragen 
und Erwartungen der heutigen Generation 
einzugehen. Wie ein roter Faden zieht sich 
durch das ganze Buch der Aufweis, daß die 
christliche Botschaft, •die Botschaft von 
Gottes Gottsein" durch und in Jesus Chri- 
stus sowie von der Verheißung einer Zu- 
kunft in Jesu Tod und Auferstehung •das 
Menschsein des Menschen" doch ermöglicht 
(168). Vielleicht ist in den 10 Kapiteln etwas 
zu viel von der Freiheit die Rede, zu der 
der Mensch im Glauben befreit wird und 
die in der Kirche vorbildhaft vorgelebt 
werden soll. Hier wie noch öfter geht ein 
idealistischer (nicht nur optimistischer) Zug 
durch das Buch, der zu der sehr ernüchtern- 
den und nicht ungefährlichen Wirklichkeit 
unserer Zeit im Kontrast steht. 

F. Wulf SJ 

Legaut, Marcel: Meine Erfahrung mit 
dem Glauben. Eine Einführung in das 
Verständnis des Christentums. Frei- 
burg, Basel, Wien: Herder 1973. 405 S., 
kart. DM 26,-. 

Keinen Erfahrungsbericht, sondern - nach 
dem Originaltitel - •Eine Einführung in 
das Verständnis (intelligence) von Vergan- 
genheit und Zukunft des Christentums" ha- 
ben wir vor uns. Allerdings ist diese Ein- 
führung in den Glauben durchtränkt von 
der dreißigjährigen Meditation eines Pro- 
fessors, der •Schafzüchter" wurde •aus Lei- 
denschaft für den Glauben" (so die Ankün- 
digung; man wüßte gerne mehr darüber!). 

Legaut möchte - wie schon in den •Gebe- 
ten eines Gläubigen" (GuL 9 [34] 379) - 
den Glauben von innen her verstehen. Dar- 
an hindert ihn mancher institutionelle und 
dogmatische Überbau; denn einzig mög- 
licher Ausgangspunkt ist der Mensch Jesus. 
Selbst Oster- und Pfingstereignisse sind nur 
Bestätigung und Festigung dessen, was die 
Jünger in der Begegnung mit Jesus erfuh- 
ren, nämlich Universalität. Der Mensch ist 
mehr als Psychologie und Struktur; die 
menschliche Gemeinschaft ist mehr als Poli- 
tik und gesellschaftliche Relevanz. Die Got- 
tessohnschaft Jesu besagt nur •sekundär", 
als •gestammelte Konsequenz" dasjenige, 
was ein Christ •primär" in dieser Urbewe- 
gung erfährt.  Glauben bedeutet sich auf 



Buchbesprediungen 

den Weg machen und unterwegs bleiben zu 
dieser Erfahrung der Apostel. 

Die Kirche soll - wohl in Anlehnung an 
Bergsons •Les deux sources" (GuL 9 [34] 
82) - aus einer Kirche der Autorität zu einer 
Kirche des Anrufs werden. Was damit ge- 
sagt ist, zeigt die radikale Forderung nach 
Kerngemeinschaften, die sich um das 
Abendmahl gruppieren. Abendmahl aber 
muß aus der Engführung als Opfer befreit 
werden zur •lebendigen Erinnerung" an 
Jesus; und es sollte überall gefeiert werden 
dürfen, wo Christen zusammenkommen. 

Spirituell im besten Sinn des Wortes ist 
der Versuch. Gott und das bittende Ver- 

317 

hältnis zu ihm aus der Erfahrung von 
•schöpferischem Tun" (Bergson, Evolution 
creatrice) erfahrbar zu machen. Das Buch 
fordert eine Reform aus der Mitte (nach 
Legaut: vom Spirituellen) statt von den 
Rändern her; am Rand aber stehen ge- 
sellschaftliche Relevanz ebenso wie dog- 
matische Formulierung und institutionelle 
Absicherung. Wer sich zur eigenen Erfah- 
rung anregen lassen möchte, wer den Stil 
nicht scheut, der durch die Übersetzung 
noch umständlicher wurde, wird das Buch 
nicht mehr aus der Hand legen. 

]. Sudbrack SJ 

Schuld und Umkehr 

Weger, Karl-Heinz: Erbsünde heute. 
Grundlegung und Verkündigungshil- 
fen. München, Don Bosco Verlag 1972. 
83 S., kart. DM 8,80. -: Theologie der 
Erbsünde (Quaestiones disputatae 44). 
Freiburg, Herder 1970. 230 S., kart. 
DM 24,-. 

Während das zuerst genannte Büchlein sich 
vor allem an Katecheten, Prediger und in- 
teressierte Laien wendet, will die Quaestio 
disputata vom gleichen Autor als theologi- 
sche Abhandlung verstanden werden, die 
nach einer kritischen Bestandsaufnahme 
heutiger Meinungen zur Theologie der 
Erbsünde den Versuch unternimmt, •ein 
vom personalen und geschichtsbewußten 
Denken unserer Zeit bestimmtes Verständ- 
nis für die universale, geschichtlich verur- 
sachte und vorpersonale Schuld des Men- 
schen zu erarbeiten" (Vorwort). Inhaltlich 
wird in beiden Büchern im wesentlichen 
dasselbe ausgesagt, aber sie ergänzen und 
erhellen sich gegenseitig durch unterschied- 
liche Gesichtspunkte. Es geht im Grunde 
darum, das von der traditionellen Erbsün- 
denlehre eigentlich Gemeinte in seiner 
bleibenden Gültigkeit so auszudrücken, daß 
die existentielle Bedeutung einsichtig wird. 

Fragt man nach den Grundaussagen der 
katholischen Erbsündenlehre, so behauptet 
diese •eine allgemeine, alle Menschen im 
voraus zu ihrer eigenen personalen Frei- 
heitsentscheidung    umfassende    Unheils- 

situation, die dennoch Geschichte und nicht 
Wesensbestand ist, durch den Menschen ge- 
schehen und nicht einfach mit der Kreatür- 
lichkeit gegeben ist" (K. Rahner). Nicht 
diese Grundaussage wird heute kritisiert, 
sondern die zusätzlichen Vorstellungen, die 
die alte Theologie in die Lehre von der 
Erbsünde hineinverwoben hat. Dazu gehört 
der früher vorausgesetzte biologische Mo- 
nogenismus, der naturwissenschaftlich so 
gut wie unhaltbar geworden und aus der 
Bibel nicht zu beweisen ist. Exegetisch darf 
der eine •Adam" des Paradieses als kor- 
porative Person verstanden werden, in des- 
sen Schicksal auch das Schicksal des ganzen 
Volkes ausgesagt ist. Diese altisraelitische 
Vorstellung besagt aber gar nichts über die 
physische Abstammung aller Menschen 
von •Adam", so wenig es einer physischen 
Abstammung von Abraham bedarf, um 
sein Sohn, d.h. ein gläubiger Mensch zu 
sein. Noch weniger kann von einer Über- 
tragung der Ursünde Adams als Erbsünde 
durch biologische Zeugung die Rede sein, da 
eine solche Vorstellung dem allgemeinen 
Heilswillen Gottes widersprechen würde. 
Das Vorhandensein der Erbsünde muß sich 
aus der Möglichkeit der menschlichen Sün- 
de, ohne Rückgriff auf dekretistische Will- 
kürhandlungen Gottes ergeben. Schließlich 
ist die scholastische Denkweise, von der die 
heiligmachende Gnade als etwas Dinghaftes 
betrachtet wurde, als einseitig zurückzu- 
weisen. Auch Paulus kennt keinen unmit- 



Buchbesprechungen 

telbaren Zusammenhang zwischen der Sün- 
de Adams und der Sündigkeit aller Men- 
schen. 

Positiv zeigt Weger zunächst, daß jeder 
Mensch weit mehr durch die Geschichte be- 
stimmt ist als durch den abstrakten Begriff 
der Natur. Er sei auf Gedeih und Verderb 
ein soziales Wesen. Das freie Tun der an- 
deren Menschen sei der eigenen Freiheit nie 
nur äußerliches Faktum; es sei vielmehr für 
diese Freiheit vorpersonale Bedingung. Die 
individuelle Freiheit ist nie bloß neutraler 
Anfang, sondern immer Übernahme der 
Geschichte anderer. Infolgedessen sei der 
Mensch nie der in jeder Hinsicht begnadete 
oder aber gnadenlose. Auch im außerchrist- 
lichen Raum begegnet er der Gnade, die 
geschichtlich in Erscheinung tritt, so daß er 
sein Leben jeweils unter dem Existential 
der kategorial-geschichtlichen Erscheinung 
des Heils oder Unheils antritt. D. h. es gibt 
nicht bloß eine Erbsünde, sondern auch eine 
Erbgnade (ein Begriff der innerhalb der 
katholischen Theologie leider noch unge- 
bräuchlich sei). So müsse man sagen, daß 
die Erbschuld des neugeborenen Kindes 
nicht je und je die gleiche konkrete Gna- 
denlosigkeit meine. Die volle Verwirkli- 
chung der Erbsünde sei erst dann gegeben, 
wenn der Mensch in Freiheit nachvollzieht, 
was ihm aufgrund seiner Herkunft aus 
einer sündigen Menschheit innerlich vor- 
ausliegt. 

Daß Weger entscheidende Gesichtspunkte 
einer zukünftigen Erbsündenlehre klar ins 
Bewußtsein gehoben hat, wird man kaum 
bestreiten können. Die existentielle Bedeu- 
tung dieser Lehre wird zweifellos verständ- 
licher. Das Mysterium der Sünde aber scheint 
eher dunkler zu werden, auch wenn man 
davon ausgeht, daß die Erbgnade in der 
Menschheit weit mächtiger ist als die Erb- 
sünde. Die Sündenmacht im Heilsplan Got- 
tes bleibt der eigentliche Stachel jeder 
Theologie der Erbsünde, und erst wenn 
dieses Thema genügend mitberücksichtigt 
wird, kann man hoffen, daß ein Hörer der 
Lehre voll auf seine Kosten kommt. Eine 
intensivere Beschäftigung mit Lengsfelds 
Begriff der •dissoziierten Geschichtlichkeit" 
könnte vielleicht noch einiges dazu beitra- 
gen. F. ]. Steinmetz SJ 

318 

Sdieffczyk, Leo: Wirklichkeit und Ge- 
heimnis der Sünde. Sünde - Erbsünde 
(Christliches Leben heute. Bd. 10/11). 
Augsburg, Verlag Winfried-Werk 
1970. 212 S., Pappband, DM 11,80. 

•Es ist die größte Sünde unserer Zeit, daß 
sie daran ist, den Begriff Sünde selbst zu 
verlieren". Dieses bekannte Wort Pius XII. 
scheint Seh. mit veranlaßt zu haben, alle 
Fragen, die den Christen von heute in Be- 
zug auf die Existenz und das Wesen der 
Sünde bewegen, wieder einmal im Zusam- 
menhang zu behandeln und so radikal zu 
beantworten, wie es das breitangelegte Le- 
serpublikum zuläßt. Daß der biblische 
Glaube zu seiner Artikulation die Begriffe 
Sünde und Unheil verwendet, wird voraus- 
gesetzt und ist nicht zu bestreiten. 

Am besten gelungen scheinen mir die 
Ausführungen über das Wesen der Sünde 
in allgemein biblischer sowie in speziell 
christologisdier, anthropologischer und so- 
zial-ekklesiologischer Hinsicht. Sünde wird 
radikal als Undankbarkeit, personaler Wi- 
derstand gegen Gottes Gnadenwillen, Un- 
glauben und Gegensatz zur Wahrheit ver- 
standen. Sie bedeutet Auslöschung des Le- 
bens, Trennung des Menschen von seinem 
Ursprung und Absturz in die Totenstille 
des Nichtenden (66). Selbstentfremdung 
und Zerstörung der mitmenschlichen Ge- 
meinschaft gehören ebenso zu ihrer Cha- 
rakteristik. Auch das Kapitel über Grund, 
Ursprung und Folgen der Sünde bietet die 
traditionellen katholischen Antworten in 
solider und gut geordneter Reihenfolge, 
obwohl Seh. mit dem Einwand rechnet, daß 
diese Probleme noch von niemandem be- 
friedigend gelöst worden seien. 

Schwierig ist es, die Existenz der Sünde 
im eigentlichen Sinne nachzuweisen. Ob- 
wohl Seh. hier das Zeugnis der Religions- 
geschichte und der Heiligen Schrift und ir- 
gendwie auch der alltäglichen Erfahrung 
eindrucksvoll anzuführen versteht, ist wohl 
noch intensiver zu bedenken, wie er selbst 
zugibt, •daß man die Sünde glauben muß 
und daß sie letztlich nur im Urteil Gottes, 
das der Mensch im Glauben annimmt, als 
Sünde erkennbar wird" (19). Eine stärkere 
Berücksichtigung der Arbeiten von P. Ri- 
coeur (Eidetique des mythes; Finitude et 
Culpabibite, Paris 1960) könnte dazu wahr- 



Buchbesprechungen 319 

scheinlich noch manches Licht bringen. Im 
Kapitel über die Erbsünde bleibt Seh. offen 
für ein personalistisch-existentielles Ver- 
ständnis, insofern die •Erbsünde" in ihrer 
Dynamik auf die Tatsünde gesehen wird 
(ähnlich aber nicht so systematisch wie K. 
H. Weger). 

Insgesamt versäumt Seh. nicht, eine heils- 
optimistische Schau des Christentums zu 
entwickeln. Er spricht mit Recht von einer 

letzten Ohnmacht der Sünde. Er meint so- 
gar, •daß Gott in Christus das Böse nicht 
nur negativ entmachtete, sondern es sogar 
positiv in seinen Dienst nahm und es als 
Instrument zur Aufführung einer höheren 
Weltordnung und einer neuen Schöpfung 
benutzte" (70). Diesem Gedenken ist ein 
eigenes Kapitel gewidmet (•Die Sünden- 
macht im Heilsplan Gottes"). 

F. J. Steinmetz SJ 

Theologie des Kreuzes 

Kitamori, Kazoh: Theologie des 
Schmerzes Gottes. Göttingen, Vanden- 
hoeck & Ruprecht 1972. 172 S., kart. 
DM 21,-. 

Für Japan- und Zen-begeisterte Christen 
tut es gut, das Buch eines Christen in die 
Hand zu bekommen, der als geborener Ja- 
paner zugleich das Rüstzeug zur Reflexion 
besitzt. Bekannt wurde Kitamori, als er sich 
während der japanischen Studentenunruhen 
gegen eine platte Humanisierung des Chri- 
stentums zur Wehr setzte. Die klar geglie- 
derte, gut lesbare Arbeit verleugnet ihren 
theologischen Ursprung nicht: dialektische 
Theologie und Studium Martin Luthers. 
Die scharfen, paradoxen Formulierungen 
zeigen es: •Der Schmerz Gottes ist der 
Wille Gottes, der den, der nicht geliebt wer- 
den kann, dennoch liebt; zweitens, der 
Schmerz Gottes ist der Wille Gottes, der 
seinen einzigen geliebten Sohn in den Tod 
gehen läßt" (90). 

Staunen über den •Schmerz als Wesen 
Gottes" ist das Wesen des Christentums 
und der Kirche. Dies steht noch über einer 
•Theologie des Wortes"; denn das Wort 
Gottes hat zum Inhalt: •daß die Liebe Got- 
tes den Zorn Gottes überwindet und dar- 
über hinausgeht", also •nichts anderes als 
de(n) Schmerz Gottes" (110). Nicht die 
•analogia entis", sondern •doloris" (nicht 
•Sich-Treffen im Sein", sondern •im 
Schmerz") verbindet Gott und Mensch. Ma- 
ria aber •ist sozusagen die Konkretion der 
analogia doloris" (54). 

Überraschend und manche Buddhismus- 
Begeisterung dämpfend (wie mir scheint: 
zum Guten) ist das Aufarbeiten der eige- 

nen japanischen Herkunft. An eine buddhi- 
stische Legende anknüpfend, zitiert Kita- 
mori •das wunderbare Wort: Die Krank- 
heit des Menschen kommt aus einer törich- 
ten Liebe, die stellvertretende Krankheit 
des Bosatsu kommt aus dem Erbarmen" 
(23). Trotz der religiösen Tiefe meint dies 
keinen wirklichen Schmerz; er bleibt außer- 
halb der letzten Innerlichkeit. Auch •dem 
griechischen Herzen fehlt das Auge, das den 
Schmerz Gottes sehen kann" (130); es kennt 
nur den eigenen Schmerz. Die japanische 
Tragödie aber, die •das Herz der japani- 
schen Massen repräsentiert", kreist um •tsu- 
rasa"; sie •verwirklicht sich da, wo einer 
sich selbst Leiden zufügt oder sich den Tod 
gibt, oder auch, wo einer sein geliebtes 
Kind leiden und sterben läßt, um einen 
Dritten aus Liebe am Leben zu erhalten" 
(135). 

Hier sieht Kitamori den Ansatz des 
Christentums in Japan und auch eine Kor- 
rektur der christlichen Theologie durch Ja- 
pan. Warum müssen wir das aus japanisch- 
evangelischem Munde hören? 

/. Sudbradt SJ 

Moltmann, Jürgen: Der gekreuzigte 
Gott. Das Kreuz Christi als Grund und 
Kritik christlicher Theologie, München, 
Chr. Kaiser Verlag 1972, 320 S., Ln., 
DM 32,-. 

Ganzheitliche Entwürfe und umfangreiche 
Erfahrungen sträuben sich gegen Kurzfas- 
sungen; das gilt auch vom zweiten großen 
Werk des Tübinger Systematikers (das er- 
ste handelte über die Theologie der Hoff- 
nung, 1964). Darum sind auch kritische Ein- 



Buchbesprechungen 320 

zelbemerkungen untergeordneter Natur: an 
exegetischen Ausblicken - wird der Paulus 
der Kreuzerfahrung nicht doch zu sehr her- 
ausgestellt? -, an geschichtlichen Durch- 
blicken - mittelalterliche Kreuzesmystik ist 
verkürzt, wenn sie als •Weg zur Herrlich- 
keit" (47) oder als •Verinnerlichungsvor- 
gang" (61) gedeutet wird -, an modernen 
Vorblicken - neben den Neomarxisten feh- 
len scharfe Kritiker wie Popper oder Al- 
bert. Jede Einzelaussetzung geht unter in 
der Breite der menschlichen Erfahrung, die 
Moltmann umgreift. 

Möglich wird dies durch die unerbittliche 
Konsequenz, mit der Kreuz und Tod Jesu 
in die Mitte zu stehen kommen. •Jede hu- 
manistische Jesulogie" wird unmöglich - 
Jesu totales Scheitern verbietet Deutungen 
in Richtung Edelmensch. Auch •jede kirch- 
liche Christologie" wird in Frage gestellt - 
Jesu totales Scheitern zerbricht Bilder und 
Systeme (118). Theologie ist nur möglich 
als •kritische Theorie Gottes", •vom Ge- 
kreuzigten her auf den erkennenden Men- 
schen" (71). Manche Christus-Deutung 
scheitert an der Härte des Kreuzes. •,Die 
Sache' Jesu (kann) nicht abgesehen von Je- 
sus und seinem Tod ,weitergehen'"; denn 
Jesus hat sich völlig mit seiner Sache iden- 
tifiziert; daß sie aber weitergeht, ist christ- 
liche Auferstehungshoffnung (115). Aufer- 
stehung ist kein Ereignis neben und hinter 
diesem Tod Jesu, kein zeitliches Weiterle- 
ben, sondern •meint die Vernichtung des 
Todes in den Sieg des neuen, ewigen Le- 
bens" (157). 

Die •perspektivische Mitte aller theologi- 
schen Aussagen, die christlich sein wollen", 
(74) zwingt, hinter Dogmen und hinter •Er- 
fahrungen" zu dem zuruckzufragen, »den 
man in ihnen erfahren hat" (7. 23). Selbst 
die altchristliche Dogmatik von zwei Na- 
turen und einer Person in Jesus erhellt das 
Rätsel des Kreuzes nicht. Denn Jesu Gott- 
verlassenheit, seine •Qual der Hölle" (141) 

reicht bis in Gott hinein. Gott steht nicht 
buddhistisch oder griechisch über dem Lei- 
den (257). •Wer liebesfähig ist, ist auch 
leidensfähig" (217). Ein •gekreuzigter 
Gott" aber ist nur noch trinitätstheologisch 
zu begreifen. •Im Kreuz sind Vater und 
Sohn in der Verlassenheit auf tiefste ge- 
trennt und zugleich in der Hingabe aufs in- 
nigste eins. Was aus diesem Geschehen zwi- 
schen Vater und Sohn hervorgeht, ist der 
Geist, der Gottlose rechtfertigt, Verlassene 
mit Liebe erfüllt und selbst die Toten le- 
bendig machen wird" (231). Man darf nicht 
mehr trennen: erst Gott, und dann dreifal- 
tiges Leben in ihm, und dann Menschwer- 
dung des Sohnes; dies alles trägt für den 
Christen einen einzigen Namen: Kreuz. 
Trinitätslehre ist •nichts anderes als die 
Kurzfassung der Passionsgeschichte Christi 
in ihrer Bedeutung für die eschatologische 
Freiheit des Glaubens ..." (232). In diese 
•Geschichte Gottes" - •stasis in Gott, Gott 
gegen Gott" 144) - ist alle menschliche Ge- 
schichte integriert. •Es gibt kein Leiden, das 
in dieser Geschichte nicht Gottes Leiden ... 
geworden wäre" (233). Dem Christen und 
seiner Welt ist •Gott als Vater transzen- 
dent, als Sohn immanent und als Geist der 
Geschichte zukunftsöffnend* (242). 

Mit der •Relevanzkrise des christlichen 
Glaubens" (ist er •glaubwürdig"?) und sei- 
ner •Identitätskrise" (was stellt er in sich 
dar?) beginnt das Buch; mit kurzen Skizzen 
über die psychische und politische Befreiung 
des Menschen endet es. Nicht als ob Molt- 
mann Christentum als Allheilmittel für 
psychologische und soziologische Probleme 
anpreist. Er zeigt umgekehrt, daß der christ- 
liche Glaube nicht flieht vor den menschli- 
chen Problemen, sondern sie voll und ganz 
ernst nimmt - ernster als jede andere Welt- 
anschauung und Religion. Ein Sigmund- 
Freud-Zitat kann es bestätigen: •So lange 
der Mensch leidet, kann er es noch zu etwas 
bringen" (292). /. Sudbradk SJ 




