Hoffen und Planen im christlichen Dasein
Friedrich Wulf SJ, Miinchen

Hoffen und Planen: Fiir gewohnlich, das heifit im nicht-religiosen Kontext,
nennt man diese beiden Grundweisen menschlicher Vorausschau in die
Zukunft in umgekehrter Reihenfolge. Wenigstens in den alltiglichen Din-
gen, vor allem im Bereich des Nutzwertdenkens steht die Planung an erster
Stelle; man plant etwas: eine Reise, ein materielles oder geistiges Werk
(eine Fabrik, eine kulturelle Institution, ein Buch) und hofft dann auf einen
glicklichen Ausgang. Zwar gibt es auch das andere: Je weit geplanter ein
Projekt ist, geistig und rdumlich, je unabsehbarer es in der Zukunft liegt,
desto mehr kann es seinen Ursprung in der Hoffnung haben. Der Welt-
friede, die klassenlose Gesellschaft, die Chancengleichheit aller Vélker
und Biirger, sind Ideen, die in dieser oder jener Form immer wieder in
der Menschheit auftauchen und die sich nicht abweisen lassen, solange
der Geist nicht unterdriickt wird und die Wiirde des Menschen bewuf}t
bleibt. Ohne den aus der Tiefe der Seele heraufdringenden Antrieb zur
Verwirklichung solcher Ideen, und das heifit genauer, ohne eine unaus-
rottbare Hoffnung auf ihre mégliche Verwirklichung wiirde man mit der
konkreten Planung erst gar nicht beginnen; als Utopien setzen sie den nur
von der Effizienz her denkenden Menschen nicht in Bewegung. Aber das
sind Ausnahmen. Das Schwergewicht im Alltag des Lebens liegt in der
heutigen Leistungsgesellschaft auf der Planung, nicht auf der Hoffnung.
Anders im christlichen Denken. In der Mitte der christlichen Botschaft
steht die Aussage, daff Gott (und nicht ein Zustand der hiesigen Welt) die
Zukunft des Menschen sein soll und diese Zukunft im Christusereignis
schon Gegenwart geworden ist, wenn auch noch verhiillt, nur im Glauben
erfahrbar und auf Hoffnung hin geschenkt. Hier ist die Hoffnung, der
hoffende Glaube an die absolute, nur von Gott herbeizufiihrende Zukunft,
an die Gemeinschaft mit Gott im Leben der Auferstehung das Erste und
Entscheidende, nicht die eigene Planung. Ja, man brachte im Christentum
sogar der Sorge und dem Bemiihen um die innerweltliche Zukunft von
jeher ein grofies Mifitrauen entgegen. Man sah in ihnen, auch wo es nicht
nur um die eigene Zukunft ging, sondern um die der Familie, der Sippe,
des Volkes, sehr schnell eine Eigenmichtigkeit am Werk, die der noch sehr
unmittelbar wirkend gedachten gbttlichen Vorsehung vorzugreifen schien.
Von daher kam es, daf} die im Glauben erhoffte Zukunft, das Leben in der
Auferstehung, und die innerweltliche Zukunft, die Entwicklung oder der
Fortschritt, wie zwei unvergleichbare Wirklichkeiten angesehen wurden,



Friedrich Wulf 322

die wenig miteinander zu tun hatten. Die innerweltliche Zukunft stand ganz
im Schatten der zukinftigen Herrlichkeit; sie trug die Zeichen des Todes
und des Untergangs an sich. Von der eschatologischen Welt hingegen galt,
was Paulus im 1. Korintherbrief (2, 9) schrieb: , Wir verkiindigen, wie in
der Schrift steht, was kein Auge gesehen und kein Ohr gehort hat, was
keinem Menschen in den Sinn gekommen ist: wie Grofies Gott denen berei-
tet hat, die ihn lieben®. Sie ist ,das Geheimnis der verborgenen Weisheit
Gottes, die Gott vor allen Zeiten vorausbestimmt hat“ (ebd 7), und nicht
Menschenwerk.

Der Dualismus von innerweltlicher und eschatologischer Zukunft und
die damit immer wieder drohende Bewuftseinsspaltung liefien sich so lange
durchhalten, wie die Welt als eine einmal von Gott gesetzte feststehende
Ordnung angesehen wurde; Fortschritt und Entwicklung hielten sich in
mifigen Grenzen und wurden in der Zeitspanne eines Menschenlebens,
einer Generation wenig bemerkt. Das ist seit der Industrialisierung und
dem Siegeszug der Technik anders geworden. Niemand kann sich heute
mehr der Entwicklung und dem Fortschritt der Welt, die eine Welt des
Menschen und fiir den Menschen ist, entziehen, auch nicht der Christ, und
zwar als Christ. Jeder trigt fiir ihre Zukunft Mitverantwortung, der Christ
am allermeisten. Aus dieser Erkenntnis und Erfahrung heraus kam es, daf§
Christen, besonders die Theologen, neu und tiefer, in einer erneuten
Befragung der Offenbarungsquellen dariiber nachdachten, ob es nicht doch
engere Bezichungen zwischen der innerweltlichen und der eschatologischen
Zukunft gibe, als man bisher gemeint hatte. Und man kam zu dem Ergeb-
nis, daf dies durchaus der Fall sei. Sind nicht in Christus ,Fleisch® (im
biblischen Sinne der hiesigen menschlichen Existenz in ihrer Ganzheit ver-
standen) und ,Geist“ (als gottlicher Geist), Weltliches und Geistliches,
Mensch und Gott, zu einer Einheit geworden? Hat Christus nicht in seiner
Geschichte die Geschichte der Welt und der Menschheit in jhrer Evolution
und in ihrem Todesschicksal, ihren Aufgingen und Niedergéngen, hinein-
genommen in die ,,Geschichte* Gottes mif der ‘Welt und den Menschen?

Hier liegen in der Tat die Wurzeln dafiir, dal die Sorge um die inner-
weltliche Zukunft in die eschatologische Zukunft eingebracht werden kann,
daf der Mensch mit seinen Anstrengungen firr eine humanere und gerech-
tere Welt dem Tag des Offenbarwerdens der Herrlichkeit Gottes auf dem
Antlitz der Welt entgegenzuarbeiten vermag. Dafiir geniigen allerdings
nicht schon die humanen Taten als solche: politisches und soziales Engage-
ment, Friedensforschung und Friedensstiftung, Entwicklungshilfe, Kampf
gegen die Diskriminierung einzelner Gesellschaftsgruppen und gegen die
verschiedenen Formen der Unterdriickung, Einsatz fiir die Gleichstellung
aller Menschen sowie fiir personliche und gesellschaftliche Freiheit. Solche,



Hoffen und Planen im dhristlichen Dasein 323

auf die innerweltliche Zukunft gerichteten Taten haben nur dann eine
Bedeutung fiir das endgiiltige Heil von Welt und Mensch, wenn sie sich
an jenem neuen Leben orientieren, das Christus im Ereignis von Tod und
Auferstehung erméglicht und denen, die an ihn glauben, geschenkt hat, ob
das nun bewuflt geschieht, wie das fiir den Christen der Fall sein sollte,
oder nur faktisch, insofern einer, ohne es zu wissen, aus der ihm geschenk-
ten Gnade handelt. Im Horizont des ,neuen Menschen, den Christus in
seinem ,Fleisch® mit Gott und der Mitwelt versshnt hat (vgl. Eph 2,15),
ist Friedensstiftung mehr als Mitmenschlichkeit und Néchstenliebe mehr
als sozialer Einsatz. Wo wirklich die Arbeit an der innerweltlichen Zukunft,
der Einsatz fiir eine humanere und gerechtere Gesellschaftsordnung, im
tiefsten von der eschatologischen Hoffnung getragen ist, da wird das End-
giiltige schon antizipiert, vorweggenommen, da fillt schon ein Schein der
Herrlichkeit des Lebens mit Gott auf die hiesige Welt, im Zeugnis der von
Christus geschenkten Freiheit und Liebe.

Ob die Miindigkeit, aus der heraus der Mensch sein Leben in die Hand
nimmt und seine Zukunft plant und sich an der Sorge fiir die Zukunft der
Umwelt und Mitwelt beteiligt, zugleich eine christliche Miindigkeit ist, muf}
seine innere Haltung erweisen und wird sich auch in seinem dufleren Ver-
halten zeigen. Je tiefer sich ein Christ auf die Welt und die von ihr gestell-
ten Aufgaben einlifit, je stirker er seine Krifte in diesen Aufgaben
investiert, um so radikaler muf} er sich offenhalten fiir das Mehr des je
groferen Gottes, der das endgiiltige Leben und die endgiltige Welt in
Christus und in der Gnade schon geschenkt hat. Im Glauben muf} er die
»Zeichen der Zeit“, in denen Gottes Heilswirken sich kundtut, zu deuten
versuchen. Er muf§ bereit sein, sich immer wieder korrigieren zu lassen und
von neuem zu beginnen. Eine als Gottes Willen erkannte Arbeit wird er
hingegen auch dann nicht aufgeben, wenn sie vergebens zu sein scheint.
Er wird immer nur den néchsten Schritt tun konnen, und oft wird er die
konkrete Gestalt der Zukunft im Horizont des Geheimnisses von Christi
Tod und Auferstehung ,nur in kritischer N egation des Bestehenden anzie-
len, nicht positiv aussagen“ (F.Kerstiens). Die innerweltliche Zukunft
planen kann ein Mensch nur in dem Ma#, als er sich von dem unverfig-
baren Gott verfiigen ldfit.





