
Hoffen und Planen im christlichen Dasein 
Friedrich Wulf SJ, München 

Hoffen und Planen: Für gewöhnlich, das heißt im nicht-religiösen Kontext, 
nennt man diese beiden Grundweisen menschlicher Vorausschau in die 
Zukunft in umgekehrter Reihenfolge. Wenigstens in den alltäglichen Din- 
gen, vor allem im Bereich des Nutzwertdenkens steht die Planung an erster 
Stelle; man plant etwas: eine Reise, ein materielles oder geistiges Werk 
(eine Fabrik, eine kulturelle Institution, ein Buch) und hofft dann auf einen 
glücklichen Ausgang. Zwar gibt es auch das andere: Je weit geplanter ein 
Projekt ist, geistig und räumlich, je unabsehbarer es in der Zukunft liegt, 
desto mehr kann es seinen Ursprung in der Hoffnung haben. Der Welt- 
friede, die klassenlose Gesellschaft, die Chancengleichheit aller Völker 
und Bürger, sind Ideen, die in dieser oder jener Form immer wieder in 
der Menschheit auftauchen und die sich nicht abweisen lassen, solange 
der Geist nicht unterdrückt wird und die Würde des Menschen bewußt 
bleibt. Ohne den aus der Tiefe der Seele heraufdrängenden Antrieb zur 
Verwirklichung solcher Ideen, und das heißt genauer, ohne eine unaus- 
rottbare Hoffnung auf ihre mögliche Verwirklichung würde man mit der 
konkreten Planung erst gar nicht beginnen; als Utopien setzen sie den nur 
von der Effizienz her denkenden Menschen nicht in Bewegung. Aber das 
sind Ausnahmen. Das Schwergewicht im Alltag des Lebens liegt in der 
heutigen Leistungsgesellschaft auf der Planung, nicht auf der Hoffnung. 

Anders im christlichen Denken. In der Mitte der christlichen Botschaft 
steht die Aussage, daß Gott (und nicht ein Zustand der hiesigen Welt) die 
Zukunft des Menschen sein soll und diese Zukunft im Christusereignis 
schon Gegenwart geworden ist, wenn auch noch verhüllt, nur im Glauben 
erfahrbar und auf Hoffnung hin geschenkt. Hier ist die Hoffnung, der 
hoffende Glaube an die absolute, nur von Gott herbeizuführende Zukunft, 
an die Gemeinschaft mit Gott im Leben der Auferstehung das Erste und 
Entscheidende, nicht die eigene Planung. Ja, man brachte im Christentum 
sogar der Sorge und dem Bemühen um die innerweltliche Zukunft von 
jeher ein großes Mißtrauen entgegen. Man sah in ihnen, auch wo es nicht 
nur um die eigene Zukunft ging, sondern um die der Familie, der Sippe, 
des Volkes, sehr schnell eine Eigenmächtigkeit am Werk, die der noch sehr 
unmittelbar wirkend gedachten göttlichen Vorsehung vorzugreifen schien. 
Von daher kam es, daß die im Glauben erhoffte Zukunft, das Leben in der 
Auferstehung, und die innerweltliche Zukunft, die Entwicklung oder der 
Fortschritt, wie zwei unvergleichbare Wirklichkeiten angesehen wurden, 



Friedrich Wulf 322 

die wenig miteinander zu tun hatten. Die innerweltliche Zukunft stand ganz 
im Schatten der zukünftigen Herrlichkeit; sie trug die Zeichen des Todes 
und des Untergangs an sich. Von der eschatologischen Welt hingegen galt, 
was Paulus im 1. Korintherbrief (2, 9) schrieb: •Wir verkündigen, wie in 
der Schrift steht, was kein Auge gesehen und kein Ohr gehört hat, was 
keinem Menschen in den Sinn gekommen ist: wie Großes Gott denen berei- 
tet hat, die ihn lieben". Sie ist •das Geheimnis der verborgenen Weisheit 
Gottes, die Gott vor allen Zeiten vorausbestimmt hat" (ebd 7), und nicht 
Menschenwerk. 

Der Dualismus von innerweltlicher und eschatologischer Zukunft und 
die damit immer wieder drohende Bewußtseinsspaltung ließen sich so lange 
durchhalten, wie die Welt als eine einmal von Gott gesetzte feststehende 
Ordnung angesehen wurde; Fortschritt und Entwicklung hielten sich in 
mäßigen Grenzen und wurden in der Zeitspanne eines Menschenlebens, 
einer Generation wenig bemerkt. Das ist seit der Industrialisierung und 
dem Siegeszug der Technik anders geworden. Niemand kann sich heute 
mehr der Entwicklung und dem Fortschritt der Welt, die eine Welt des 
Menschen und für den Menschen ist, entziehen, auch nicht der Christ, und 
zwar als Christ. Jeder trägt für ihre Zukunft Mitverantwortung, der Christ 
am allermeisten. Aus dieser Erkenntnis und Erfahrung heraus kam es, daß 
Christen, besonders die Theologen, neu und tiefer, in einer erneuten 
Befragung der Offenbarungsquellen darüber nachdachten, ob es nicht doch 
engere Beziehungen zwischen der innerweltlichen und der eschatologischen 
Zukunft gäbe, als man bisher gemeint hatte. Und man kam zu dem Ergeb- 
nis, daß dies durchaus der Fall sei. Sind nicht in Christus •Fleisch" (im 
biblischen Sinne der hiesigen menschlichen Existenz in ihrer Ganzheit ver- 
standen) und •Geist" (als göttlicher Geist), Weltliches und Geistliches, 
Mensch und Gott, zu einer Einheit geworden? Hat Christus nicht in seiner 
Geschichte die Geschichte der Welt und der Menschheit in ihrer Evolution 
und in ihrem Todesschicksal, ihren Aufgängen und Niedergängen, hinein- 
genommen in die •Geschichte" Gottes mit der Welt und den Menschen? 

Hier liegen in der Tat die Wurzeln dafür, daß die Sorge um die inner- 
weltliche Zukunft in die eschatologische Zukunft eingebracht werden kann, 
daß der Mensch mit seinen Anstrengungen für eine humanere und gerech- 
tere Welt dem Tag des Offenbarwerdens der Herrlichkeit Gottes auf dem 
Antlitz der Welt entgegenzuarbeiten vermag. Dafür genügen allerdings 
nicht schon die humanen Taten als solche: politisches und soziales Engage- 
ment, Friedensforschung und Friedensstiftung, Entwicklungshilfe, Kampf 
gegen die Diskriminierung einzelner Gesellschaftsgruppen und gegen die 
verschiedenen Formen der Unterdrückung, Einsatz für die Gleichstellung 
aller Menschen sowie für persönliche und gesellschaftliche Freiheit. Solche, 



Hoffen und Planen im christlichen Dasein 323 

auf die innerweltliche Zukunft gerichteten Taten haben nur dann eine 
Bedeutung für das endgültige Heil von Welt und Mensch, wenn sie sich 
an jenem neuen Leben orientieren, das Christus im Ereignis von Tod und 
Auferstehung ermöglicht und denen, die an ihn glauben, geschenkt hat, ob 
das nun bewußt geschieht, wie das für den Christen der Fall sein sollte, 
oder nur faktisch, insofern einer, ohne es zu wissen, aus der ihm geschenk- 
ten Gnade handelt. Im Horizont des •neuen Menschen", den Christus in 
seinem •Fleisch" mit Gott und der Mitwelt versöhnt hat (vgl. Eph 2,15), 
ist Friedensstiftung mehr als Mitmenschlichkeit und Nächstenliebe mehr 
als sozialer Einsatz. Wo wirklich die Arbeit an der innerweltlichen Zukunft, 
der Einsatz für eine humanere und gerechtere Gesellschaftsordnung, im 
tiefsten von der eschatologischen Hoffnung getragen ist, da wird das End- 
gültige schon antizipiert, vorweggenommen, da fällt schon ein Schein der 
Herrlichkeit des Lebens mit Gott auf die hiesige Welt, im Zeugnis der von 
Christus geschenkten Freiheit und Liebe. 

Ob die Mündigkeit, aus der heraus der Mensch sein Leben in die Hand 
nimmt und seine Zukunft plant und sich an der Sorge für die Zukunft der 
Umwelt und Mitwelt beteiligt, zugleich eine christliche Mündigkeit ist, muß 
seine innere Haltung erweisen und wird sich auch in seinem äußeren Ver- 
halten zeigen. Je tiefer sich ein Christ auf die Welt und die von ihr gestell- 
ten Aufgaben einläßt, je stärker er seine Kräfte in diesen Aufgaben 
investiert, um so radikaler muß er sich offenhalten für das Mehr des je 
größeren Gottes, der das endgültige Leben und die endgültige Welt in 
Christus und in der Gnade schon geschenkt hat. Im Glauben muß er die 
•Zeichen der Zeit", in denen Gottes Heilswirken sich kundtut, zu deuten 
versuchen. Er muß bereit sein, sich immer wieder korrigieren zu lassen und 
von neuem zu beginnen. Eine als Gottes Willen erkannte Arbeit wird er 
hingegen auch dann nicht aufgeben, wenn sie vergebens zu sein scheint. 
Er wird immer nur den nächsten Schritt tun können, und oft wird er die 
konkrete Gestalt der Zukunft im Horizont des Geheimnisses von Christi 
Tod und Auferstehung •nur in kritischer Negation des Bestehenden anzie- 
len, nicht positiv aussagen" (F. Kerstiens). Die innerweltliche Zukunft 
planen kann ein Mensch nur in dem Maß, als er sich von dem unverfüg- 
baren Gott verfügen läßt. 




