Im Schatten des Kreuzes

Erwigungen zu Kierkegaards Gedanken der geheimen Passion Jesu

Eugen Biser, Wiirzburg

Viele Erscheinungen des heutigen Lebens sprechen dafiir, dafl sich der
Sinn fir Form und Gestaltung erheblich verfeinerte. Kinderzeichnungen
bestitigen das ebenso wie die Anlage moderner Stidte und Wohnungen.
Das sollte sich der Bibelleser zunutze machen. Denn die Bibel gibt eine
Reihe von Auskiinften nicht so sehr durch das, was sie sagt, als vielmehr
durch die Art, wie sie es sagt. Und sie stellt dem Leser durch die Formal-
gestaltung iiberdies Fragen, die ihm, solange er nur auf die mitgeteilten
Inhalte achtet, ganz oder teilweise entgehen.

Eine dieser Fragen stellt sich, sobald man den Stilbruch ins Auge fafit,
der in simtlichen Evangelien beim Eintritt in die Leidensgeschichte zu
beobachten ist. Bis dahin wird alles in ziigigem Tempo, oft sogar grof3-
flichig und in Eile, erzahlt, ganz so, als kénne der Berichterstatter nicht
rasch genug zum Ziel seiner Erzdhlung, der Passion, gelangen. Mit ihrem
Beginn verlangsamt sich dann umgekehrt das Zeitmaf auffillig. Gleiten
die Berichte zuvor iiber Jahre und Monate hinweg, so zdhlen sie jetzt
budchstiblich die Stunden. Man merkt: auf die Passion und ihre méglichst
plastische Darstellung kommt es den Evangelien hauptsdchlich an. Auf ihr
liegt das erzihlerische Gewicht. Man hat den Tatbestand dadurch hervor-
gehoben, daf man die Evangelien als ,Passionsgeschichten mit ausfiihr-
licher Einleitung® (Martin Kdihler) bezeichnete. Man konnte auch von
einem Symphoniesatz sprechen, der nach langer Exposition zur Durchfiih-
rung seiner Themen iibergeht.

Aber trifft dieses Bild wirklich zu? Ist der Lebensbericht mit der Leidens-
geschichte wie die Introduktion mit dem Hauptteil verklammert? Laufen
Verbindungslinien hiniiber und heriiber, die beide zu einer wirklichen
Einheit zusammenschlieen? Wer, dem Leitfaden dieser Fragen folgend,
einen greifbaren Zusammenhang sucht, sieht sich enttduscht. Seine Suche
endet mit einem Miflerfolg. Zwar stoflt er wiederholt auf Aussagen, in
denen Jesus direkt oder indirekt von der Unausweichlichkeit seines Lei-
dens spricht. Doch entspricht diesen Satzen nichts, was von der Gestalt des
Lebens konkret auf die des Leidens hinweist oder dieses gar als die Kon-
sequenz des Lebens erscheinen liefle. Dabei wére gerade dies zu erwarten,
wenn die Evangelien wirklich als Leidensgeschichten mit erweiterter Ein-
leitung zu gelten hatten.



Im Schatten des Kreuzes 325

Dennoch: den von der Form der Evangelien in Aussicht gestellten
Zusammenhang muf} es geben; sonst fielen Leben und Leiden, man kénnte
sogar sagen: Leben und Werk beziehungslos auseinander. Das aber kann
auf keinen Fall von dem angenommen werden, der sein Lebenswerk durch
die stcllvertretend erlittene Passion kronte. Denn wenn bei irgendeinem,
war bei ihm das Denken die Frucht seines in den Tod ausmiindenden
Lebenswerks und dieses die tétig-leidende Gegenprobe seines Denkens.
Nichts ist bei ihm nur von andern tbernommen, und ware es noch so
geheiligtes Traditionsgut. Alles kommt vielmehr, auch das Ubernommene,
aus der schopferischen und schopferisch umschmelzenden Glut seines hin-
gegebenen Herzens. Davon riihrt es her, dafl sich bei ihm die Person im
Werk widerspiegelt, und daf sein Leiden, wie unter einer Nétigung, zu
seinem Leben hinzugedacht werden mufl. Doch was entspricht dieser Noti-
gung an nachweisbaren Fakten?

Wenn man sich nur an die sichtbaren Daten der Lebens- und Leidens-
geschichte Jesu hélt, kommt man nicht sehr weit. Dann finden sich aufler
den sparlichen Riickverweisen der Leidensberichte auf das Leben — wie
etwa in der Anklage wegen des angeblichen Aufrufs Jesu zur Steuerver-
weigerung, die deutlich auf das Streitgespriach um die Kaisersteuer an-
spielt — kaum nennenswerte Spuren.

Noch bedenklicher steht es mit den Leidensweissagungen Jesu, die auf
den ersten Blick als die denkbar nachdriicklichste Bestatigung des gesuchten
Zusammenhangs erscheinen. Zwar geht Jesus, wie Worte von unzweifel-
hafter Echtheit erkennen lassen, offenen Blicks der ihm in Jerusalem
drohenden Katastrophe entgegen. Im Wissen um diese todliche Konse-
quenz seines Wirkens sagt er, an die Adresse seines Landesherrn Herodes
gewandt: ,Geht und meldet diesem Fuchs: Siche, ich treibe Ddmonen aus
und wirke Heilungen heute und morgen, und am dritten Tag bin ich am
Ziel. Doch heute und morgen und am Folgetag muf} ich weiterwandern;
denn es geht nicht an, dafl ein Prophet auflerhalb Jerusalems umkommt!“
(Lk 13, 31 ff.).

Demgegeniiber sind die formellen Leidensweissagungen ohne weiteres als
Bildungen zu erkennen, in welchen die nachésterliche Gemeinde ihre Sinn-
deutung des Todesschicksals Jesu zum Ausdruck brachte. So fithrt der Weg
uber die dufleren Fakten nur ein paar Schritte weit, jedoch langst nicht bis
ans Ziel. Aber gibt es iiberhaupt einen andern?

In dieser Frage erweist sich keiner so wegekundig wie Soren Kierkegaard,
der in seiner ,Eintibung im Christentum® (von 1850) erklirt: ,Besonders
in fritheren Zeiten ist viel und oft von den Leiden Christi geredet worden,
wie er verspottet, gegeiflelt und gekreuzigt worden sei. Dariiber aber
scheint man eine ganz andere Art von Leiden zu vergessen, das Leiden



Eugen Biser 326

der Innerlichkeit, das Seelenleiden, oder das, was man das Geheimnis
seiner Leiden nennen miifite, welches von seinem Leben in der Unkennt-
lichkeit untrennbar war, von seinem ersten Auftreten an bis zum letzten“:.

Doch worin besteht dieses verborgene Leiden Jesu, dessen Spuren
Kierkegaard allenthalben, auch in den scheinbar gliicklichen Episoden
seiner Lebensgeschichte, wiederzuerkennen glaubt? Kierkegaard antwor-
tet: ,Er leidet dadurch, daff er von seinen Freunden verraten wird, daff er
alleinsteht, verlacht, verspottet, bespieen, im Dornenkranz und Purpur-
mantel . . .; allein unter seinen rasenden Feinden — in dieser entsetzlichen
Umgebung, verlassen von allen seinen Freunden — welch fiirchterliche
Einsamkeit!“® Mit dem Gedanken der Einsamkeit, die hier nur deshalb
so fiirchterliche Ausmafle annimmt, weil sie lebenslang ,eingeiibt® worden
war, streift Kierkegaard jedoch nur das, was er letztlich meint. Denn so,
fahrt er fort, ,kann auch ein Mensch leiden — er kann dieselben Miffhand-
lungen erdulden, kann es erleiden, dafl ihn sogar der beste Freund ver-
1aft; aber doch auch nicht mehr; wenn dies {iberstanden ist, ist der Leidens-
kelch eines Menschen geleert. Thm dagegen wird er noch einmal gefiillt, der
allerbitterste Kelch: er leidet, weil dieses sein Leiden fiir die wenigen
Glaubenden zum Argernis werden konnte und tatséchlich wird“3.

Was aber heifit das konkret? Der Entdecker der verborgenen Passion
antwortet darauf zweifach, indem er, kithn wie kaum ein anderer, die
eigene Leidensgeschichte zur Aufschliisselung benutzt. Wie er in seinem
ungliicklichen Verhiltnis zu Regine Olsen seine Liebe unter der Maske
des frivolen Lebemenschen verbarg, um dem aus religiosen Griinden
betriebenen Bruch mit der Verlobten vorzuarbeiten, so deutet er nun Jesus
als den Gott, der sich aus Rucksicht auf die Schwiche der menschlichen
Fassungskraft unkenntlich machte und unter dieser Selbstverhiillung zu-
gleich unendlich litt: ,So ist es schon in blofl menschlichen Verhaltnissen,
das ist das schwerste menschliche Leiden; und wer so leidet, ach, der leidet
an einem Tag oft mehr als alle leiblichen Qualen zusammen. Nun aber der
Gott-Mensch. Der wahre Gott kann nicht direkt kenntlich sein; aber um
die direkte Kenntlichkeit . . . mochten ihn die Menschen, zu denen er kam,
als um eine unbeschreibliche Linderung bitten und anflehen. Und aus
Liebe wird er Mensch. Er ist die Liebe; und doch muf er in jedem Augen-
blick, den er auf Erden verbringt, alles menschliche Mitleid und alle
menschliche Fiirsorge gleichsam kreuzigen“4.

Denn nur so, als die zuriickgehaltene Liebe und die verhiillte Wahrheit,

! Einiibung im Christentum (Ausgabe Rest), K6ln und Olten 1951, 195 f.
2 A.a. 0. 196.

3 Aa.0.19f.

4 A a0 1951



Im Schatten des Kreuzes 3217

wird Jesus, wie Kierkegaard hinzufiigt, Gegenstand des Glaubens. Lei-
dend an seiner Unkenntlichkeit ermoglicht er unseren Glauben. Kein
Wunder, wenn Kierkegaard versichert: ,Dies Leiden kann kein Mensch
begreifen, und es begreifen wollen, wére Vermessenheit“s.

Und doch ist dies noch der vergleichsweise mildere Aspekt. Seinen
Hohepunkt erreicht das geheime Leiden Jesu erst dort, wo der Fall des
Argernisses eintritt. Die sich kreuzigende Liebe ist nicht in dem Sinne
unkenntlich wie eine verwischte Schrift oder ein verhiilltes Bild. Im Gegen-
teil: sie duflert sich weiterhin, jetzt nur in einer ganz menschlichen Sprache.
Anstatt, wie es ihr zukdme, zu befehlen, wird sie zur Einladung an alle,
die nach einem Ort der Ruhe und Erneuerung Ausschau halten. In keinem
Herrenwort verfafit sich dieser Liebeswille so klar wie in dem Heilands-
ruf: ,Kommt her zu mir alle, die ihr bedriickt und bedringt seid; ich will
euch Ruhe geben!“ (Mt 11, 28).

Man sollte meinen, dafl dieser Ruf mit unwiderstehlicher Gewalt an die
Herzen aller, zumal der Bedrangten, dringt. Doch das Gegenteil ist der
Fall. Wenn die Liebe Jesu weniger gébe als sich selbst oder wenn sie sich
wenigstens unter bestimmten Bedingungen, etwa im Zug besonderer Inter-
essen und Zwecke, gibe, wire sie ertriglich. Da sie sich aber im Zustand
der Kreuzigung, in dem sie sich befindet, bedingungslos und unbedingt gibt,
fehlt jeder Vorwand, sich ihr zu entzichen. Das fillt wie eine jdhe Ver-
finsterung auf sie zuriick. Wo alles Giite und Milde ausstrahlte, erscheint
mit einem Mal ein Zerrbild, das Furcht und Schrecken einflofit. ,Ein
uniibersehbares Gedriange von denen war zu erwarten, schreibt Kierke-
gaard dazu, ,die der Einladung Jesu Folge leisten. In Wirklichkeit bietet
sich jedoch genau der entgegengesetzte Anblick: ein uniibersehbares Ge-
dringe von Menschen, die zuriickweichen und schaudern und endlich los-
stiirmen und alles niedertreten, so dafl man, sollte man nach dem Ausfall
auf das Gesagte schliefen, eher annehmen miifite, dafl gesagt wurde:
procul o procul este profani, als: Kommt her!“®

Das stiirzt die Liebe Jesu in einen Abgrund von Leid und Qual. Es ist
die Qual der verkannten, zuriickgewiesenen und dadurch in ihrem Inner-
sten verletzten Liebe. In Kierkegaards Umschreibung heifit das: ,,O, mit
offenen Armen dazustehn und: kommt her! zu sagen — und dann flichen
alle, flichen nicht nur, sondern flichen, weil sie sich gedrgert haben. O, Hei-
land der Welt zu sein!“? Getroffen von der ganz unerwarteten Flucht-
Reaktion der Gerufenen, verfallt die Liebe hier unvermittelt in den Status
der Passion. Die ausgebreiteten Arme verharren wie gebannt in dem
Gestus, der mit einem Mal kein Ziel, keinen Sinn mehr hat, in dieser Sinn-

5 A.a. 0. 197 8 A.a 0. 58 7 A a. 0. 158.



Eugen Biser 328

losigkeit jedoch eine andere Gebidrde vorwegnimmt, die qualvolle Arm-
ausbreitung des Gekreuzigten, die Gestalt des Kreuzes. Damit ist der
gesuchte Zusammenhang von Lebenswerk und Passion fiir einen jeden,
der Augen dafiir hat, gefunden. Was sich als die gemeinsame Struktur
in beidem, Leben und Leiden, durchhilt, ist das Kreuz, an das die Liebe
hier wie dort geschlagen ist. Sachlich bezeichnet ist dies das Argernis, das
die Liebe Jesu schon zu seinen Lebzeiten auf den Kreuzweg verweist und
in seiner Passion als das schon immer Vorgefiihlte und Vorgelittene mani-
fest wird. Kreuz und Argernis bilden eine unaufhebbare Einheit.

Schon beim ersten Aufflackern des Argernisses, von dem der Lukas-
Evangelist berichtet, fallt, tédlich ernst, der Kreuzesschatten auf Jesus. Es
handelt sich um sein erstes — und letztes — Auftreten in der Synagoge seiner
Heimatstadt (4, 16-30). Zunéchst findet seine Rede allgemeinen Beifall.
Dann aber stoflen sich die Zuhdrer an der scheinbaren Unvereinbarkeit von
hochstem Anspruch und vélliger Unauffilligkeit. Zum einleitenden
Schriftwort, das von der Befreiung der Gefangenen, der Erleuchtung der
Blinden und der Emanzipation der Zerschlagenen redet, versichert Jesus:
»Heute hat sich diese Stelle, die ihr soeben gehért habt, erfiillt* (4, 21).
Alsbald schldgt das anfdngliche Staunen der Zuhérer jedoch in Befrem-
dung und Skepsis um: ,Ist das nicht der Sohn Josephs?“ (4,22). Jesus
bestdtigt ihre Reaktion: ,Sicher werdet ihr mir das Sprichwort vorhalten:
»Arzt, heile dich selbst! Tu’ auch hier in deiner Heimat all die Taten, die
du dem Horensagen nach in Kafarnaum vollbracht hast‘“ (ebd). Und er
fiigt resignierend hinzu: , Amen, ich sage euch: Kein Prophet wird in seiner
Heimat anerkannt!“ (4, 24). Bei diesem Grad der Konfrontation ist der
Ausgang kaum zweifelhaft: ,Sie sprangen auf und trieben ihn zur Stadt
hinaus. Dann zerrten sie ihn an den Abhang des Berges, auf dem die Stadt
erbaut war, und wollten ihn hinabstiirzen. Er aber schritt mitten durch
die Menge hindurch und ging weg* (4,29 f.).

Von da aus zieht sich eine zunehmend deutlichere Schattenlinie bis hin
zu jener Szene, in der eine entmenschte Soldateska ihren makabren Spott
mit Jesus treibt und ihn dabei zum Zerrbild seiner selbst und seiner Liebe
entstellt. Hier, in der von Mattdus, Markus und Johannes tiberlieferten
Verhohnungsszene, verfremdet sich die Gestalt Jesu zu jenem Schreckens-
bild, welches das Argernis immer schon in ihr wahrzunehmen glaubte. Er,
der ginzlich Wehrlose, der es noch in Getsemani abgelehnt hatte, seine
Wundermacht zu seiner Errettung zu nutzen, wird in einer grausamen
Travestie zum Despoten stilisiert, der im vollen Ornat seiner Herrschaft
erscheint: den Dornenkranz als Diadem auf dem Kopf, den Purpurmantel
als Chlamys um die Schultern, das Rohr als Zepter in der Hand. Hier feiert
nicht nur, wie die iibliche Erklarung will, eine pervertierte Phantasie ihren



Im Schatten des Kreuzes 329

grausamen Triumph. Ungleich Wesentlicheres geschicht: eine lange unter-
schwellig verlaufene Entwicklung bricht durch und bestimmt mit blutiger
Eindringlichkeit die Szene. Das aber heifit umgekehrt, dafl in der Passion
und zumal in der Verhohnung Jesu durch die Soldateska nicht etwas vollig
Unkoordinierbares eintritt, sondern die Konsequenz dessen, was sich schon
frith, spitestens seit der Ablehnung Jesu in seiner Heimatstadt, anbahnte.

Von daher fallt auch auf die Zwischenglieder Licht, vor allem auf den
Epilog zur johanneischen Brotrede, auf deren Bedeutung Martin Buber
in seiner unter dem Titel ,Zwei Glaubensweisen (von 1950) vorgelegten
Kritik des Christentums aufmerksam machte®. In manchen brandet nur
der sprichwortlich blinde Hafl gegen Jesus an, der nichts wahrnimmt und
darum auch nur als blindwiitendes Geschehen jenseits aller Wahrheit hin-
genommen werden kann. Hier jedoch, in der Szene des grofien Abfalls,
bestimmen nicht Blindheit und Hafl, sondern allenfalls Enttauschung und
Resignation den Gang der Ereignisse. Und deshalb kommt hier auch ein
wirkliches Motiv ins Spiel, das im Interesse eines tieferen Verstandnisses
zum Vorschein gebracht werden muf. ,Ich bin das Brot des Lebens® (Joh
6, 35.48), hatte Jesus versichert und damit seine Sendung auf einen
besonders einfachen und einleuchtenden Nenner gebracht. Nichts ware
mehr zu erwarten gewesen, als dafl die Ohrenzeugen dieses Ausspruchs
aus vollem Herzen zustimmten, daf} sie, bildlich gesprochen, auf ihn ein-
stiirmten, um ihm das Lebensbrot, als welches er sich ihnen selber zuge-
sprochen hatte, aus der Hand reifien. Statt dessen bietet sich das entgegen-
gesetzte Bild, wie es Kierkegaard, diister und peinigend, beschworen hatte:
,Ein uniibersehbares Gedrdnge von Menschen, die zuriickweichen und
schaudern und endlich losstiirmen und alles niedertreten®, ganz so, als
hitte sie todlicher Schrecken gepackt. Wenn irgendwo, mufl hier das
erfragte Motiv zu finden sein. Doch woher soll hier, wo weit und breit nur
reine, bedingungslos sich schenkende Liebe zu registrieren ist, ein derarti-
ger Schrecken herkommen? Die Antwort kann nur lauten: Gerade aus der
Bedingungslosigkeit dieser Liebe! Dafl es dieser Liebe gegeniiber keine
Ausflucht, keinen Vorwand gibt, erklart ihre Verdiisterung zu einem
Schreckbild nur zu einem Teil. Schwerer noch als ihre Unbedingtheit fallt
die Tatsache ins Gewicht, daf sich der Liebende in ihr selber gibt. Nicht
umsonst sagt Jesus: ,Ich bin das Brot des Lebens®, anstatt, wie man erwar-
tet hitte: ,Ich gebe euch das Brot des Lebens.“ Gemessen an der durch-
schnittlichen Aufnahmebereitschaft nimmt sich das wie eine ungeheuer-
liche Uberforderung aus. Wo von Jesus etwas nach Art der gewohnten
Zuwendungen erhofft wurde, bietet er sich selbst als Helfer und Hilfe an.

8 M. Buber, Werke I: Schriften zur Philosophie, Miinchen und Heidelberg 1962, 671 ff.



Eugen Biser 330

Das wirkt auf seine Zuhérer so, als halte er anstatt des versprochenen
Brotes tatsichlich Steine in seinen Hinden.

Kein Zweifel: in dieser Selbstgewihrung der Liebe Jesu liegt der Grund
des durch sie erregten, an ihr sich immer neu entziindenden Argernisses.
Indessen ist das Argernis nicht nur der Anfang der Passion und der sie
bedingenden Verdiisterung Jesu, sondern auch der eindringlichste Hin-
weis auf ihn. Wie ein Schatten 148t es sein Profil nur um so plastischer
hervortreten.

Mehr noch: es ist der Schatten, dem, wie Kierkegaard zeigte, als Licht-
seite der Glaube entspricht. Denn das Motiv des Argernisses ist, ins Posi-
tive gewendet, das Motiv der gldubigen Verbindung mit Jesus. Es voll zur
Geltung — und Wirkung — gelangen lassen, setzt freilich einen Umbruch
der gesamten Denkweise voraus. Denn diese geht darauf aus, die auf uns
einstromenden Eindriicke zu verdinglichen und aus der damit gewonnenen
Distanz zu interpretieren. Auch Jesus will wahr- und wertgenommen
werden, jedoch nicht auf diese Weise. Die Wahrheit, in der er sich zeigt,
hat ihn zur Mitte, und die Liebe, die er erweist, ist die Gewihrung seiner
selbst. Darin besteht das Gesetz, dem sich ein jeder beugen muf, der zu
ihm in ein sachgerechtes Verhiltnis treten will. So gesehen, ist das Arger-
nis nicht nur eine Alternative und ein Fingerzeig, sondern auch — und vor
allem — die Warnung, auf halbem Weg stehenzubleiben. Man kann Jesus
nicht nur dadurch verfehlen, daf man sich ihm verweigert; verhdngnis-
voller noch wirkt sich vielmehr der Versuch aus, ihn auf das Koordinaten-
netz der gewohnten Verhiltnisse festzulegen und die Bezichung zu ihm
auf den damit ausgelegten Bahnen anzustreben.

Es ist ein leidvoller und schwieriger Weg, der schlieflich in diese Ein-
sicht ausmiindet. Leidvoll, weil er durch die lebenslange Passion Jesu
gebahnt ist. Und schwierig, weil er iiber den schwer ersichtlichen Zusam-
menhang von Lebens- und Leidensgeschichte fithrt. Entsprechend grof ist
die Tragweite des Erkannten. Sie betrifft zum ersten das im Glauben
gewonnene Verhiltnis zu Jesus, zum zweiten die darin griindende Praxis
und zum dritten die Theorie von beiden, die Theologie.

Was den Glauben betrifft, so konzentriert er sich in der gewonnenen
Sicht vollends auf Jesus. Hier reicht Kierkegaard als Fiihrer nicht mehr
aus, obwohl er wie kein anderer vor ihm die zeitiiberwindende Kraft des
Glaubens herausstellte: ,Solange es ... einen Glaubenden gibt, muf}
dieser — sonst wire er ja gar nicht gliubig geworden - stets ebenso gleich-
zeitig mit Jesu Gegenwart gewesen sein und bleiben wie die (tatsichlich)
Gleichzeitigen. Diese Gleichzeitigkeit ist die Bedingung des Glaubens;
genauer: sie ist der Glaube“®.

% Einiibung wm Christentum, 57.



Im Schatten des Kreuzes 331

Weiter fithrt ein Wort Pascals, der es als die ,einzige und wahre
Tugend bezeichnet, sich selbst zu hassen und ein wahrhaft der Liebe wiir-
diges Wesen zu suchen, und der dem die bemerkenswerte These hinzu-
figt: ,Da wir aber nichts licben kdnnen, was aufler uns ist, muf} man ein
Wesen lieben, das in uns ist, ohne mit uns selbst identisch zu sein, und das
fiir einen jeden Menschen Wirklichkeit ist“ (§ 485)*°.

Hier ist weder vom Glauben noch von Jesus die Rede. Und doch gibt es
kaum einen Gedanken, der beide so eng in Beziehung setzt wie dieser. Man
braucht ihm zur Gegenprobe nur das Epheserwort an die Seite zu stellen,
das sich wie eine verdeutlichende Vorwegnahme dessen anhért, was die
Pascal-Stelle unausdriicklich sagt: ,Christus wohne durch den Glauben
in euren Herzen, und in der Liebe sollt ihr fest verwurzelt und gegriindet
sein® (8, 17).

Selbst wenn Pascal auf allgemeine Weise an Gott gedacht haben sollte:
Erst hier, in Jesus, dem ,Gott der Menschen®, ist das , Wesen“ gefunden,
das in uns ist, ohne mit uns im univoken Sinn eins zu sein, und so die Bedin-
gung des Geliebtwerdenkdnnens wie kein anderes erfiillt. Dies aber nicht
nur, weil es die mystische Inexistenz Jesu gibt, wie sie der Epheserbrief
mit dem Bild seiner Einwohnung im Herzen des Glaubenden verdeutlicht,
sondern auch aus dem umgekehrten Grund. Urspriinglicher als die indivi-
dual-mystische Vorstellung ist nidmlich die sozial-mystische von unserer
Einwohnung in dem weltweit gedffneten, allen ,beziehbar“ gewordenen
Selbstsein Jesu. Es ist dies die Sicht der Synoptiker, die, obwohl der Ent-
stehung nach spiter als Paulus, doch iiberlieferungsgeschichtlich gesehen
niher noch als dieser an Jesus und seine Botschaft heranfithren. Hier sucht
Jesus nicht Aufnahme bei den Seinen. Das Umgekehrte geschicht vielmehr:
er bietet sich thnen als Halt und Herberge an. Eine Schliisselrolle spielt
dabei das von ihm proklamierte Gottesreich, das jetzt in seiner grund-
legenden Identitéit mit Jesus ersichtlich wird. Denn die Art, wie Jesus von
diesem Zentralthema seiner Botschaft redet, 1afit erkennen, dafl das Gottes-
reich — bei aller Verwurzelung des Gedankens in alttestamentlichen Vor-
stellungen — nichts neben und aufler ihm ist, sondern er selbst, ausgelegt
in eine soziale Lebensgestalt. So gesehen ist die Botschaft vom Gottesreich
die zu nahezu dinglicher Intensitit gesteigerte Einladung Jesu zur Lebens-
gemeinschaft mit thm. Daran mufl sich die Aneignung der Botschaft im Glau-
ben bemessen. Glauben ist mehr als nur die Zustimmung zu dem in und mit
der Botschaft Gesagten. Glaubend gehen wir vielmehr buchstiblich in das
von Jesus erschlossene, durch seine Selbsterschliefung zuginglich gewordene

10 Dazu E. Wasmuth, Der unbekannte Pascal. Versuch einer Deutung seines Lebens und
seiner Lekre, Regensburg 1962, 242, 309.



Eugen Biser 332
Reich der Wahrheit, der Liebe und des Friedens ein. Glaubend wurzeln

wir uns ein in ihm.

Dem entspricht die vom Glauben geforderte und zugleich getragene
Praxis. Wenn der Helfer die Hilfe ist und wenn sich der Kiinder des
Gottesreichs in seiner Botschaft selbst mitteilt, dann geht es bei der Prakti-
zierung seiner Botschaft keinesfalls nur um einzelne, auf bestimmte Pro-
grammziele abgestimmte Aktivititen. Das kidme iiber den Rahmen der
tiblichen Anweisungen zu einem sittlich geregelten und genormten Leben
nicht hinaus. So notwendig diese aber auch immer sind, in seiner Lebensnot
ist dem angeschlagenen Menschen dieser Zeit damit nicht geholfen. Er
braucht die Hilfe, in der sich der Helfer selber gibt, und das heifit konkret:
er braucht Erweise der ihn in seinem Existenzakt abstiitzenden und auf
dem Weg seiner Selbstverwirklichung begleitenden Liebe.

Das gewonnene Verstiandnis von Glaube und Liebe setzt sich fort in die
Forderung nach einer Theologie der Konkretisierung. Zwar ist die Theolo-
gie im Prinzip Theorie dessen, was in Glaube und Liebe gelebt wird. Doch
darf sich das nicht in der Weise dufiern, daf} der theologische Gedanke nur
abstrakte Umrisse bietet und die Ausmalung dem Vermédgen des einzelnen
tiberldfit. Vielmehr muf er mit der Form auch den Inhalt vermitteln, und
das heifit: er muf} die Inhalte so darstellen, daf sie dadurch erfahrbar —
und glaubhaft werden. Und er darf es insbesondere nicht dabei bewenden
lassen, seinen Zentralgedanken, das Geheimnis Jesu, lediglich mit den
durch die Uberlieferung sanktionierten Formulierungen zu umschreiben.

Vielmehr mufl es ihm um eine Vergegenwirtigung Jesu zu tun sein, weil
sich die Richtigkeit der Formeln erst durch die Erfahrung der lebendigen
Gegenwart erweist. Mochten fritheren Generationen die abstrakten For-
meln geniigen, so doch keineswegs mehr dem Menschen dieser Zeit. Er
erwartet von der Aussage, zumal von der ethischen und religidsen, auch
immer eine empirische Vergewisserung des Gesagten. Darum geniigt sei-
nem Anspruch erst eine konkrete Theologie, die mit dem Willen zur Ver-
wirklichung dadurch einen Anfang macht, daf sie sich, indem sie von
Jesus redet, zugleich um die Vergegenwirtigung seiner selbst und seines
Reiches bemiiht.

Wenn der Zusammenhang von Leben und Leiden Jesu so wichtig ist,
wie diese Konsequenzen erkennen lassen, miifite dann dieser Zusammen-
hang nicht doch noch viel plastischer als in solchen Folgerungen in Erschei-
nung treten? Das ist tatsadchlich der Fall, sofern man nur die Szene mit
anderen Augen schen lernt, die nach traditioneller Auffassung lediglich
den Auftakt der Leidensgeschichte bildet: Getsemani. Hier miindet das
Leben ein in die Passion; denn die Bitte ,,Bleibt hier und wacht mit mir®
(Mt 26, 38) liegt auf derselben Linie wie die groffe Einladung: ,Kommt



Bufle, Sakrament, christliches Leben 333

her zu mir, die ihr bedriickt und bedréngt seid: ich will euch Ruhe geben®
(11, 28).

Mehr noch: die Bitte Jesu ist diese Einladung, jetzt nur gesteigert zu
einem dringlichen Appell an diejenigen, die bei ihm Ruhe fanden und die
er nun seinerseits um Beistand angeht in seiner Herzensnot. Weil er sie
ruft, wird hier das Leben prasent im Leiden; weil sie sich ihm versagen,
wird das lebenslang getragene Leiden manifest, beginnt hier die Passion.
So laufen in Getsemani alle Linien zusammen, auch die von Glaube und
Liebe gebildeten, die uns iiber den Zeitabstand und den Todesabgrund
hinweg mit Jesus verbinden.!! Getsemani ist der Ort unserer rdumlichen
und zeitlichen Nihe zu ihm, der Ort der gemeinsamen Anwesenheit und
Gegenwart. Das eine sagt Nikolaus von Kues in seinem Lehrschreiben
an einen Novizen des Klosters Montoliveto bei Siena, dem er zu bedenken
gibt: ,Wenn du an diesem abgelegenen Platz nicht Christus mit seinen
Aposteln anwesend findest, bist du nicht da, wo du sein sollst.“

Das andere bringt mit der Eindringlichkeit des Ergriffenen Pascals
Meditation iiber das Geheimnis Jesu zum Ausdruck, wenn sie versichert:
»Jesus befindet sich im Todeskampf bis ans Ende der Welt. So lange darf
man nicht schlafen!”

BuBe, Sakrament, christliches Leben
Bischof Friedrich Wetter, Speyer

Seit Jahren geht nun schon die Auseinandersetzung darum, wie sich Beichte
und Bufigottesdienst zueinander verhalten. Viele Gldubige fragen sich
und ihre Seelsorger: Wann muff man beichten? Werden im Bufigottes-
dienst Stinden vergeben? Wenn nicht, welchen Sinn héitte dann ein solcher
Gottesdienst? Wenn ja, warum soll man dann noch beichten gehen, vor
allem, wenn man sich keiner schweren Siinde bewufit ist? Hat die Ver-
gebungsbitte, die der Priester im Bufigottesdienst an Gott richtet, nicht
auch eine sundentilgende Wirkung wie die Absolutionsformel, die er bei
der Verwaltung des Bufisakramentes spricht? Welcher Unterschied besteht

1 Dije vorgetragenen Gedanken variieren ein Hauptmotiv meines Jesusbuches, das
unlingst unter dem Titel Der Helfer. Eine Vergegenwirtigung Jesu im Kosel-Verlag
Miinchen (1973) erschienen ist.





