
Im Schatten des Kreuzes 
Erwägungen zu Kierkegaards Gedanken der geheimen Passion Jesu 

Eugen Biser, Würzburg 

Viele Erscheinungen des heutigen Lebens sprechen dafür, daß sich der 
Sinn für Form und Gestaltung erheblich verfeinerte. Kinderzeichnungen 
bestätigen das ebenso wie die Anlage moderner Städte und Wohnungen. 
Das sollte sich der Bibelleser zunutze machen. Denn die Bibel gibt eine 
Reihe von Auskünften nicht so sehr durch das, was sie sagt, als vielmehr 
durch die Art, wie sie es sagt. Und sie stellt dem Leser durch die Formal- 
gestaltung überdies Fragen, die ihm, solange er nur auf die mitgeteilten 
Inhalte achtet, ganz oder teilweise entgehen. 

Eine dieser Fragen stellt sich, sobald man den Stilbruch ins Auge faßt, 
der in sämtlichen Evangelien beim Eintritt in die Leidensgeschichte zu 
beobachten ist. Bis dahin wird alles in zügigem Tempo, oft sogar groß- 
flächig und in Eile, erzählt, ganz so, als könne der Berichterstatter nicht 
rasch genug zum Ziel seiner Erzählung, der Passion, gelangen. Mit ihrem 
Beginn verlangsamt sich dann umgekehrt das Zeitmaß auffällig. Gleiten 
die Berichte zuvor über Jahre und Monate hinweg, so zählen sie jetzt 
buchstäblich die Stunden. Man merkt: auf die Passion und ihre möglichst 
plastische Darstellung kommt es den Evangelien hauptsächlich an. Auf ihr 
liegt das erzählerische Gewicht. Man hat den Tatbestand dadurch hervor- 
gehoben, daß man die Evangelien als •Passionsgeschichten mit ausführ- 
licher Einleitung" (Martin Kahler) bezeichnete. Man könnte auch von 
einem Symphoniesatz sprechen, der nach langer Exposition zur Durchfüh- 
rung seiner Themen übergeht. 

Aber trifft dieses Bild wirklich zu? Ist der Lebensbericht mit der Leidens- 
geschichte wie die Introduktion mit dem Hauptteil verklammert? Laufen 
Verbindungslinien hinüber und herüber, die beide zu einer wirklichen 
Einheit zusammenschließen? Wer, dem Leitfaden dieser Fragen folgend, 
einen greifbaren Zusammenhang sucht, sieht sich enttäuscht. Seine Suche 
endet mit einem Mißerfolg. Zwar stößt er wiederholt auf Aussagen, in 
denen Jesus direkt oder indirekt von der Unausweichlichkeit seines Lei- 
dens spricht. Doch entspricht diesen Sätzen nichts, was von der Gestalt des 
Lebens konkret auf die des Leidens hinweist oder dieses gar als die Kon- 
sequenz des Lebens erscheinen ließe. Dabei wäre gerade dies zu erwarten, 
wenn die Evangelien wirklich als Leidensgeschichten mit erweiterter Ein- 
leitung zu gelten hätten. 



Im Schatten des Kreuzes 325 

Dennoch: den von der Form der Evangelien in Aussicht gestellten 
Zusammenhang muß es geben; sonst fielen Leben und Leiden, man könnte 
sogar sagen: Leben und Werk beziehungslos auseinander. Das aber kann 
auf keinen Fall von dem angenommen werden, der sein Lebenswerk durch 
die stellvertretend erlittene Passion krönte. Denn wenn bei irgendeinem, 
war bei ihm das Denken die Frucht seines in den Tod ausmündenden 
Lebenswerks und dieses die tätig-leidende Gegenprobe seines Denkens. 
Nichts ist bei ihm nur von andern übernommen, und wäre es noch so 
geheiligtes Traditionsgut. Alles kommt vielmehr, auch das Übernommene, 
aus der schöpferischen und schöpferisch umschmelzenden Glut seines hin- 
gegebenen Herzens. Davon rührt es her, daß sich bei ihm die Person im 
Werk widerspiegelt, und daß sein Leiden, wie unter einer Nötigung, zu 
seinem Leben hinzugedacht werden muß. Doch was entspricht dieser Nöti- 
gung an nachweisbaren Fakten? 

Wenn man sich nur an die sichtbaren Daten der Lebens- und Leidens- 
geschichte Jesu hält, kommt man nicht sehr weit. Dann finden sich außer 
den spärlichen Rückverweisen der Leidensberichte auf das Leben - wie 
etwa in der Anklage wegen des angeblichen Aufrufs Jesu zur Steuerver- 
weigerung, die deutlich auf das Streitgespräch um die Kaisersteuer an- 
spielt - kaum nennenswerte Spuren. 

Noch bedenklicher steht es mit den Leidensweissagungen Jesu, die auf 
den ersten Blick als die denkbar nachdrücklichste Bestätigung des gesuchten 
Zusammenhangs erscheinen. Zwar geht Jesus, wie Worte von unzweifel- 
hafter Echtheit erkennen lassen, offenen Blicks der ihm in Jerusalem 
drohenden Katastrophe entgegen. Im Wissen um diese tödliche Konse- 
quenz seines Wirkens sagt er, an die Adresse seines Landesherrn Herodes 
gewandt: •Geht und meldet diesem Fuchs: Siehe, ich treibe Dämonen aus 
und wirke Heilungen heute und morgen, und am dritten Tag bin ich am 
Ziel. Doch heute und morgen und am Folgetag muß ich weiterwandern; 
denn es geht nicht an, daß ein Prophet außerhalb Jerusalems umkommt!" 
(Lk 13,31 ff.). 

Demgegenüber sind die formellen Leidensweissagungen ohne weiteres als 
Bildungen zu erkennen, in welchen die nachösterliche Gemeinde ihre Sinn- 
deutung des Todesschicksals Jesu zum Ausdruck brachte. So führt der Weg 
über die äußeren Fakten nur ein paar Schritte weit, jedoch längst nicht bis 
ans Ziel. Aber gibt es überhaupt einen andern? 

In dieser Frage erweist sich keiner so wegekundig wie Sören Kierkegaard, 
der in seiner •Einübung im Christentum" (von 1850) erklärt: •Besonders 
in früheren Zeiten ist viel und oft von den Leiden Christi geredet worden, 
wie er verspottet, gegeißelt und gekreuzigt worden sei. Darüber aber 
scheint man eine ganz andere Art von Leiden zu vergessen, das Leiden 



Eugen Biser 326 

der Innerlichkeit, das Seelenleiden, oder das, was man das Geheimnis 
seiner Leiden nennen müßte, welches von seinem Leben in der Unkennt- 
lichkeit untrennbar war, von seinem ersten Auftreten an bis zum letzten"1. 

Doch worin besteht dieses verborgene Leiden Jesu, dessen Spuren 
Kierkegaard allenthalben, auch in den scheinbar glücklichen Episoden 
seiner Lebensgeschichte, wiederzuerkennen glaubt? Kierkegaard antwor- 
tet: •Er leidet dadurch, daß er von seinen Freunden verraten wird, daß er 
alleinsteht, verlacht, verspottet, bespieen, im Dornenkranz und Purpur- 
mantel ...; allein unter seinen rasenden Feinden - in dieser entsetzlichen 
Umgebung, verlassen von allen seinen Freunden - welch fürchterliche 
Einsamkeit!"2 Mit dem Gedanken der Einsamkeit, die hier nur deshalb 
so fürchterliche Ausmaße annimmt, weil sie lebenslang •eingeübt" worden 
war, streift Kierkegaard jedoch nur das, was er letztlich meint. Denn so, 
fährt er fort, •kann auch ein Mensch leiden - er kann dieselben Mißhand- 
lungen erdulden, kann es erleiden, daß ihn sogar der beste Freund ver- 
läßt; aber doch auch nicht mehr; wenn dies überstanden ist, ist der Leidens- 
kelch eines Menschen geleert. Ihm dagegen wird er noch einmal gefüllt, der 
allerbitterste Kelch: er leidet, weil dieses sein Leiden für die wenigen 
Glaubenden zum Ärgernis werden könnte und tatsächlich wird"3. 

Was aber heißt das konkret? Der Entdecker der verborgenen Passion 
antwortet darauf zweifach, indem er, kühn wie kaum ein anderer, die 
eigene Leidensgeschichte zur Aufschlüsselung benutzt. Wie er in seinem 
unglücklichen Verhältnis zu Regine Olsen seine Liebe unter der Maske 
des frivolen Lebemenschen verbarg, um dem aus religiösen Gründen 
betriebenen Bruch mit der Verlobten vorzuarbeiten, so deutet er nun Jesus 
als den Gott, der sich aus Rücksicht auf die Schwäche der menschlichen 
Fassungskraft unkenntlich machte und unter dieser Selbstverhüllung zu- 
gleich unendlich litt: •So ist es schon in bloß menschlichen Verhältnissen, 
das ist das schwerste menschliche Leiden; und wer so leidet, ach, der leidet 
an einem Tag oft mehr als alle leiblichen Qualen zusammen. Nun aber der 
Gott-Mensch. Der wahre Gott kann nicht direkt kenntlich sein; aber um 
die direkte Kenntlichkeit... möchten ihn die Menschen, zu denen er kam, 
als um eine unbeschreibliche Linderung bitten und anflehen. Und aus 
Liebe wird er Mensch. Er ist die Liebe; und doch muß er in jedem Augen- 
blick, den er auf Erden verbringt, alles menschliche Mitleid und alle 
menschliche Fürsorge gleichsam kreuzigen"4. 

Denn nur so, als die zurückgehaltene Liebe und die verhüllte Wahrheit, 

1 Einübung im Christentum (Ausgabe Rest), Köln und Ölten 1951, 195 f. 
2 A. a. O. 196. 
» A. a. 0. 196 f. 
4 A. a. 0. 195 f. 



Im Schatten des Kreuzes 327 

wird Jesus, wie Kierkegaard hinzufügt, Gegenstand des Glaubens. Lei- 
dend an seiner Unkenntlichkeit ermöglicht er unseren Glauben. Kein 
Wunder, wenn Kierkegaard versichert: •Dies Leiden kann kein Mensch 
begreifen, und es begreifen wollen, wäre Vermessenheit"5. 

Und doch ist dies noch der vergleichsweise mildere Aspekt. Seinen 
Höhepunkt erreicht das geheime Leiden Jesu erst dort, wo der Fall des 
Ärgernisses eintritt. Die sich kreuzigende Liebe ist nicht in dem Sinne 
unkenntlich wie eine verwischte Schrift oder ein verhülltes Bild. Im Gegen- 
teil: sie äußert sich weiterhin, jetzt nur in einer ganz menschlichen Sprache. 
Anstatt, wie es ihr zukäme, zu befehlen, wird sie zur Einladung an alle, 
die nach einem Ort der Ruhe und Erneuerung Ausschau halten. In keinem 
Herrenwort verfaßt sich dieser Liebeswille so klar wie in dem Heilands- 
ruf: •Kommt her zu mir alle, die ihr bedrückt und bedrängt seid; ich will 
euch Ruhe geben!" (Mt 11,28). 

Man sollte meinen, daß dieser Ruf mit unwiderstehlicher Gewalt an die 
Herzen aller, zumal der Bedrängten, dringt. Doch das Gegenteil ist der 
Fall. Wenn die Liebe Jesu weniger gäbe als sich selbst oder wenn sie sich 
wenigstens unter bestimmten Bedingungen, etwa im Zug besonderer Inter- 
essen und Zwecke, gäbe, wäre sie erträglich. Da sie sich aber im Zustand 
der Kreuzigung, in dem sie sich befindet, bedingungslos und unbedingt gibt, 
fehlt jeder Vorwand, sich ihr zu entziehen. Das fällt wie eine jähe Ver- 
finsterung auf sie zurück. Wo alles Güte und Milde ausstrahlte, erscheint 
mit einem Mal ein Zerrbild, das Furcht und Schrecken einflößt. •Ein 
unübersehbares Gedränge von denen war zu erwarten", schreibt Kierke- 
gaard dazu, •die der Einladung Jesu Folge leisten. In Wirklichkeit bietet 
sich jedoch genau der entgegengesetzte Anblick: ein unübersehbares Ge- 
dränge von Menschen, die zurückweichen und schaudern und endlich los- 
stürmen und alles niedertreten, so daß man, sollte man nach dem Ausfall 
auf das Gesagte schließen, eher annehmen müßte, daß gesagt wurde: 
procul o procul este profani, als: Kommt her!"6 

Das stürzt die Liebe Jesu in einen Abgrund von Leid und Qual. Es ist 
die Qual der verkannten, zurückgewiesenen und dadurch in ihrem Inner- 
sten verletzten Liebe. In Kierkegaards Umschreibung heißt das: •O, mit 
offenen Armen dazustehn und: kommt her! zu sagen - und dann fliehen 
alle, fliehen nicht nur, sondern fliehen, weil sie sich geärgert haben. 0, Hei- 
land der Welt zu sein!"7 Getroffen von der ganz unerwarteten Flucht- 
Reaktion der Gerufenen, verfällt die Liebe hier unvermittelt in den Status 
der Passion. Die ausgebreiteten Arme verharren wie gebannt in dem 
Gestus, der mit einem Mal kein Ziel, keinen Sinn mehr hat, in dieser Sinn- 

5 A. a. O. 197. • A. a. O. 58. 7 A. a. 0. 153. 



Eugen Biser 328 

losigkeit jedoch eine andere Gebärde vorwegnimmt, die qualvolle Arm- 
ausbreitung des Gekreuzigten, die Gestalt des Kreuzes. Damit ist der 
gesuchte Zusammenhang von Lebenswerk und Passion für einen jeden, 
der Augen dafür hat, gefunden. Was sich als die gemeinsame Struktur 
in beidem, Leben und Leiden, durchhält, ist das Kreuz, an das die Liebe 
hier wie dort geschlagen ist. Sachlich bezeichnet ist dies das Ärgernis, das 
die Liebe Jesu schon zu seinen Lebzeiten auf den Kreuzweg verweist und 
in seiner Passion als das schon immer Vorgefühlte und Vorgelittene mani- 
fest wird. Kreuz und Ärgernis bilden eine unaufhebbare Einheit. 

Schon beim ersten Aufflackern des Ärgernisses, von dem der Lukas- 
Evangelist berichtet, fällt, tödlich ernst, der Kreuzesschatten auf Jesus. Es 
handelt sich um sein erstes - und letztes - Auftreten in der Synagoge seiner 
Heimatstadt (4, 16-30). Zunächst findet seine Rede allgemeinen Beifall. 
Dann aber stoßen sich die Zuhörer an der scheinbaren Unvereinbarkeit von 
höchstem Anspruch und völliger Unauffälligkeit. Zum einleitenden 
Schriftwort, das von der Befreiung der Gefangenen, der Erleuchtung der 
Blinden und der Emanzipation der Zerschlagenen redet, versichert Jesus: 
•Heute hat sich diese Stelle, die ihr soeben gehört habt, erfüllt" (4, 21). 
Alsbald schlägt das anfängliche Staunen der Zuhörer jedoch in Befrem- 
dung und Skepsis um: •Ist das nicht der Sohn Josephs?" (4,22). Jesus 
bestätigt ihre Reaktion: •Sicher werdet ihr mir das Sprichwort vorhalten: 
,Arzt, heile dich selbst! Tu' auch hier in deiner Heimat all die Taten, die 
du dem Hörensagen nach in Kafarnaum vollbracht hast'" (ebd). Und er 
fügt resignierend hinzu: •Amen, ich sage euch: Kein Prophet wird in seiner 
Heimat anerkannt!" (4,24). Bei diesem Grad der Konfrontation ist der 
Ausgang kaum zweifelhaft: •Sie sprangen auf und trieben ihn zur Stadt 
hinaus. Dann zerrten sie ihn an den Abhang des Berges, auf dem die Stadt 
erbaut war, und wollten ihn hinabstürzen. Er aber schritt mitten durch 
die Menge hindurch und ging weg" (4, 29 f.). 

Von da aus zieht sich eine zunehmend deutlichere Schattenlinie bis hin 
zu jener Szene, in der eine entmenschte Soldateska ihren makabren Spott 
mit Jesus treibt und ihn dabei zum Zerrbild seiner selbst und seiner Liebe 
entstellt. Hier, in der von Mattäus, Markus und Johannes überlieferten 
Verhöhnungsszene, verfremdet sich die Gestalt Jesu zu jenem Schreckens- 
bild, welches das Ärgernis immer schon in ihr wahrzunehmen glaubte. Er, 
der gänzlich Wehrlose, der es noch in Getsemani abgelehnt hatte, seine 
Wundermacht zu seiner Errettung zu nutzen, wird in einer grausamen 
Travestie zum Despoten stilisiert, der im vollen Ornat seiner Herrschaft 
erscheint: den Dornenkranz als Diadem auf dem Kopf, den Purpurmantel 
als Chlamys um die Schultern, das Rohr als Zepter in der Hand. Hier feiert 
nicht nur, wie die übliche Erklärung will, eine pervertierte Phantasie ihren 



Im Schatten des Kreuzes 329 

grausamen Triumph. Ungleich Wesentlicheres geschieht: eine lange unter- 
schwellig verlaufene Entwicklung bricht durch und bestimmt mit blutiger 
Eindringlichkeit die Szene. Das aber heißt umgekehrt, daß in der Passion 
und zumal in der Verhöhnung Jesu durch die Soldateska nicht etwas völlig 
Unkoordinierbares eintritt, sondern die Konsequenz dessen, was sich schon 
früh, spätestens seit der Ablehnung Jesu in seiner Heimatstadt, anbahnte. 

Von daher fällt auch auf die Zwischenglieder Licht, vor allem auf den 
Epilog zur johanneischen Brotrede, auf deren Bedeutung Martin Buber 
in seiner unter dem Titel •Zwei Glaubensweisen" (von 1950) vorgelegten 
Kritik des Christentums aufmerksam machte8. In manchen brandet nur 
der sprichwörtlich blinde Haß gegen Jesus an, der nichts wahrnimmt und 
darum auch nur als blindwütendes Geschehen jenseits aller Wahrheit hin- 
genommen werden kann. Hier jedoch, in der Szene des großen Abfalls, 
bestimmen nicht Blindheit und Haß, sondern allenfalls Enttäuschung und 
Resignation den Gang der Ereignisse. Und deshalb kommt hier auch ein 
wirkliches Motiv ins Spiel, das im Interesse eines tieferen Verständnisses 
zum Vorschein gebracht werden muß. •Ich bin das Brot des Lebens" (Joh 
6,35.48), hatte Jesus versichert und damit seine Sendung auf einen 
besonders einfachen und einleuchtenden Nenner gebracht. Nichts wäre 
mehr zu erwarten gewesen, als daß die Ohrenzeugen dieses Ausspruchs 
aus vollem Herzen zustimmten, daß sie, bildlich gesprochen, auf ihn ein- 
stürmten, um ihm das Lebensbrot, als welches er sich ihnen selber zuge- 
sprochen hatte, aus der Hand reißen. Statt dessen bietet sich das entgegen- 
gesetzte Bild, wie es Kierkegaard, düster und peinigend, beschworen hatte: 
•Ein unübersehbares Gedränge von Menschen, die zurückweichen und 
schaudern und endlich losstürmen und alles niedertreten", ganz so, als 
hätte sie tödlicher Schrecken gepackt. Wenn irgendwo, muß hier das 
erfragte Motiv zu finden sein. Doch woher soll hier, wo weit und breit nur 
reine, bedingungslos sich schenkende Liebe zu registrieren ist, ein derarti- 
ger Schrecken herkommen? Die Antwort kann nur lauten: Gerade aus der 
Bedingungslosigkeit dieser Liebe! Daß es dieser Liebe gegenüber keine 
Ausflucht, keinen Vorwand gibt, erklärt ihre Verdüsterung zu einem 
Schreckbild nur zu einem Teil. Schwerer noch als ihre Unbedingtheit fällt 
die Tatsache ins Gewicht, daß sich der Liebende in ihr selber gibt. Nicht 
umsonst sagt Jesus: •Ich bin das Brot des Lebens", anstatt, wie man erwar- 
tet hätte: •Ich gebe euch das Brot des Lebens." Gemessen an der durch- 
schnittlichen Aufnahmebereitschaft nimmt sich das wie eine ungeheuer- 
liche Überforderung aus. Wo von Jesus etwas nach Art der gewohnten 
Zuwendungen erhofft wurde, bietet er sich selbst als Helfer und Hilfe an. 

8 M. Buber, Werke I: Schriften zur Philosophie, München und Heidelberg 1962, 671 ff. 



Eugen Biser 330 

Das wirkt auf seine Zuhörer so, als halte er anstatt des versprochenen 
Brotes tatsächlich Steine in seinen Händen. 

Kein Zweifel: in dieser Selbstgewährung der Liebe Jesu liegt der Grund 
des durch sie erregten, an ihr sich immer neu entzündenden Ärgernisses. 
Indessen ist das Ärgernis nicht nur der Anfang der Passion und der sie 
bedingenden Verdüsterung Jesu, sondern auch der eindringlichste Hin- 
weis auf ihn. Wie ein Schatten läßt es sein Profil nur um so plastischer 
hervortreten. 

Mehr noch: es ist der Schatten, dem, wie Kierkegaard zeigte, als Licht- 
seite der Glaube entspricht. Denn das Motiv des Ärgernisses ist, ins Posi- 
tive gewendet, das Motiv der gläubigen Verbindung mit Jesus. Es voll zur 
Geltung - und Wirkung - gelangen lassen, setzt freilich einen Umbruch 
der gesamten Denkweise voraus. Denn diese geht darauf aus, die auf uns 
einströmenden Eindrücke zu verdinglichen und aus der damit gewonnenen 
Distanz zu interpretieren. Auch Jesus will wahr- und wertgenommen 
werden, jedoch nicht auf diese Weise. Die Wahrheit, in der er sich zeigt, 
hat ihn zur Mitte, und die Liebe, die er erweist, ist die Gewährung seiner 
selbst. Darin besteht das Gesetz, dem sich ein jeder beugen muß, der zu 
ihm in ein sachgerechtes Verhältnis treten will. So gesehen, ist das Ärger- 
nis nicht nur eine Alternative und ein Fingerzeig, sondern auch - und vor 
allem - die Warnung, auf halbem Weg stehenzubleiben. Man kann Jesus 
nicht nur dadurch verfehlen, daß man sich ihm verweigert; verhängnis- 
voller noch wirkt sich vielmehr der Versuch aus, ihn auf das Koordinaten- 
netz der gewohnten Verhältnisse festzulegen und die Beziehung zu ihm 
auf den damit ausgelegten Bahnen anzustreben. 

Es ist ein leidvoller und schwieriger Weg, der schließlich in diese Ein- 
sicht ausmündet. Leidvoll, weil er durch die lebenslange Passion Jesu 
gebahnt ist. Und schwierig, weil er über den schwer ersichtlichen Zusam- 
menhang von Lebens- und Leidensgeschichte führt. Entsprechend groß ist 
die Tragweite des Erkannten. Sie betrifft zum ersten das im Glauben 
gewonnene Verhältnis zu Jesus, zum zweiten die darin gründende Praxis 
und zum dritten die Theorie von beiden, die Theologie. 

Was den Glauben betrifft, so konzentriert er sich in der gewonnenen 
Sicht vollends auf Jesus. Hier reicht Kierkegaard als Führer nicht mehr 
aus, obwohl er wie kein anderer vor ihm die zeitüberwindende Kraft des 
Glaubens herausstellte: •Solange es ... einen Glaubenden gibt, muß 
dieser - sonst wäre er ja gar nicht gläubig geworden - stets ebenso gleich- 
zeitig mit Jesu Gegenwart gewesen sein und bleiben wie die (tatsächlich) 
Gleichzeitigen. Diese Gleichzeitigkeit ist die Bedingung des Glaubens; 
genauer: sie ist der Glaube"9. 
9 Einübung im Christentum, 57. 



Im Schatten des Kreuzes 331 

Weiter führt ein Wort Pascals, der es als die •einzige und wahre 
Tugend" bezeichnet, sich selbst zu hassen und ein wahrhaft der Liebe wür- 
diges Wesen zu suchen, und der dem die bemerkenswerte These hinzu- 
fügt: •Da wir aber nichts lieben können, was außer uns ist, muß man ein 
Wesen lieben, das in uns ist, ohne mit uns selbst identisch zu sein, und das 
für einen jeden Menschen Wirklichkeit ist" (§ 485)10. 

Hier ist weder vom Glauben noch von Jesus die Rede. Und doch gibt es 
kaum einen Gedanken, der beide so eng in Beziehung setzt wie dieser. Man 
braucht ihm zur Gegenprobe nur das Epheserwort an die Seite zu stellen, 
das sich wie eine verdeutlichende Vorwegnahme dessen anhört, was die 
Pascal-Stelle unausdrücklich sagt: •Christus wohne durch den Glauben 
in euren Herzen, und in der Liebe sollt ihr fest verwurzelt und gegründet 
sein" (3,17). 

Selbst wenn Pascal auf allgemeine Weise an Gott gedacht haben sollte: 
Erst hier, in Jesus, dem •Gott der Menschen", ist das •Wesen" gefunden, 
das in uns ist, ohne mit uns im univoken Sinn eins zu sein, und so die Bedin- 
gung des Geliebtwerdenkönnens wie kein anderes erfüllt. Dies aber nicht 
nur, weil es die mystische Inexistenz Jesu gibt, wie sie der Epheserbrief 
mit dem Bild seiner Einwohnung im Herzen des Glaubenden verdeutlicht, 
sondern auch aus dem umgekehrten Grund. Ursprünglicher als die indivi- 
dual-mystische Vorstellung ist nämlich die sozial-mystische von unserer 
Einwohnung in dem weltweit geöffneten, allen •beziehbar" gewordenen 
Selbstsein Jesu. Es ist dies die Sicht der Synoptiker, die, obwohl der Ent- 
stehung nach später als Paulus, doch überlieferungsgeschichtlich gesehen 
näher noch als dieser an Jesus und seine Botschaft heranführen. Hier sucht 
Jesus nicht Aufnahme bei den Seinen. Das Umgekehrte geschieht vielmehr: 
er bietet sich ihnen als Halt und Herberge an. Eine Schlüsselrolle spielt 
dabei das von ihm proklamierte Gottesreich, das jetzt in seiner grund- 
legenden Identität mit Jesus ersichtlich wird. Denn die Art, wie Jesus von 
diesem Zentralthema seiner Botschaft redet, läßt erkennen, daß das Gottes- 
reich - bei aller Verwurzelung des Gedankens in alttestamentlichen Vor- 
stellungen - nichts neben und außer ihm ist, sondern er selbst, ausgelegt 
in eine soziale Lebensgestalt. So gesehen ist die Botschaft vom Gottesreich 
die zu nahezu dinglicher Intensität gesteigerte Einladung Jesu zur Lebens- 
gemeinschaft mit ihm. Daran muß sich die Aneignung der Botschaft im Glau- 
ben bemessen. Glauben ist mehr als nur die Zustimmung zu dem in und mit 
der Botschaft Gesagten. Glaubend gehen wir vielmehr buchstäblich in das 
von Jesus erschlossene, durch seine Selbsterschließung zugänglich gewordene 

10 Dazu E. Wasmuth, Der unbekannte Pascal. Versuch einer Deutung seines Lebens und 
seiner Lehre, Regensburg 1962, 242, 309. 



Eugen Biser 332 

Reich der Wahrheit, der Liebe und des Friedens ein. Glaubend wurzeln 
wir uns ein in ihm. 

Dem entspricht die vom Glauben geforderte und zugleich getragene 
Praxis. Wenn der Helfer die Hilfe ist und wenn sich der Künder des 
Gottesreichs in seiner Botschaft selbst mitteilt, dann geht es bei der Prakti- 
zierung seiner Botschaft keinesfalls nur um einzelne, auf bestimmte Pro- 
grammziele abgestimmte Aktivitäten. Das käme über den Rahmen der 
üblichen Anweisungen zu einem sittlich geregelten und genormten Leben 
nicht hinaus. So notwendig diese aber auch immer sind, in seiner Lebensnot 
ist dem angeschlagenen Menschen dieser Zeit damit nicht geholfen. Er 
braucht die Hilfe, in der sich der Helfer selber gibt, und das heißt konkret: 
er braucht Erweise der ihn in seinem Existenzakt abstützenden und auf 
dem Weg seiner Selbstverwirklichung begleitenden Liebe. 

Das gewonnene Verständnis von Glaube und Liebe setzt sich fort in die 
Forderung nach einer Theologie der Konkretisierung. Zwar ist die Theolo- 
gie im Prinzip Theorie dessen, was in Glaube und Liebe gelebt wird. Doch 
darf sich das nicht in der Weise äußern, daß der theologische Gedanke nur 
abstrakte Umrisse bietet und die Ausmalung dem Vermögen des einzelnen 
überläßt. Vielmehr muß er mit der Form auch den Inhalt vermitteln, und 
das heißt: er muß die Inhalte so darstellen, daß sie dadurch erfahrbar - 
und glaubhaft werden. Und er darf es insbesondere nicht dabei bewenden 
lassen, seinen Zentralgedanken, das Geheimnis Jesu, lediglich mit den 
durch die Überlieferung sanktionierten Formulierungen zu umschreiben. 

Vielmehr muß es ihm um eine Vergegenwärtigung Jesu zu tun sein, weil 
sich die Richtigkeit der Formeln erst durch die Erfahrung der lebendigen 
Gegenwart erweist. Mochten früheren Generationen die abstrakten For- 
meln genügen, so doch keineswegs mehr dem Menschen dieser Zeit. Er 
erwartet von der Aussage, zumal von der ethischen und religiösen, auch 
immer eine empirische Vergewisserung des Gesagten. Darum genügt sei- 
nem Anspruch erst eine konkrete Theologie, die mit dem Willen zur Ver- 
wirklichung dadurch einen Anfang macht, daß sie sich, indem sie von 
Jesus redet, zugleich um die Vergegenwärtigung seiner selbst und seines 
Reiches bemüht. 

Wenn der Zusammenhang von Leben und Leiden Jesu so wichtig ist, 
wie diese Konsequenzen erkennen lassen, müßte dann dieser Zusammen- 
hang nicht doch noch viel plastischer als in solchen Folgerungen in Erschei- 
nung treten? Das ist tatsächlich der Fall, sofern man nur die Szene mit 
anderen Augen sehen lernt, die nach traditioneller Auffassung lediglich 
den Auftakt der Leidensgeschichte bildet: Getsemani. Hier mündet das 
Leben ein in die Passion; denn die Bitte •Bleibt hier und wacht mit mir" 
(Mt 26,38) liegt auf derselben Linie wie die große Einladung: •Kommt 



Buße, Sakrament, christliches Leben 333 

her zu mir, die ihr bedrückt und bedrängt seid: ich will euch Ruhe geben" 
(11,28). 

Mehr noch: die Bitte Jesu ist diese Einladung, jetzt nur gesteigert zu 
einem dringlichen Appell an diejenigen, die bei ihm Ruhe fanden und die 
er nun seinerseits um Beistand angeht in seiner Herzensnot. Weil er sie 
ruft, wird hier das Leben präsent im Leiden; weil sie sich ihm versagen, 
wird das lebenslang getragene Leiden manifest, beginnt hier die Passion. 
So laufen in Getsemani alle Linien zusammen, auch die von Glaube und 
Liebe gebildeten, die uns über den Zeitabstand und den Todesabgrund 
hinweg mit Jesus verbinden.11 Getsemani ist der Ort unserer räumlichen 
und zeitlichen Nähe zu ihm, der Ort der gemeinsamen Anwesenheit und 
Gegenwart. Das eine sagt Nikolaus von Kues in seinem Lehrschreiben 
an einen Novizen des Klosters Montoliveto bei Siena, dem er zu bedenken 
gibt: •Wenn du an diesem abgelegenen Platz nicht Christus mit seinen 
Aposteln anwesend findest, bist du nicht da, wo du sein sollst." 

Das andere bringt mit der Eindringlichkeit des Ergriffenen Pascals 
Meditation über das Geheimnis Jesu zum Ausdruck, wenn sie versichert: 
•Jesus befindet sich im Todeskampf bis ans Ende der Welt. So lange darf 
man nicht schlafen!" 

Buße, Sakrament, christliches Leben 
Bischof Friedrich Wetter, Speyer 

Seit Jahren geht nun schon die Auseinandersetzung darum, wie sich Beichte 
und Bußgottesdienst zueinander verhalten. Viele Gläubige fragen sich 
und ihre Seelsorger: Wann muß man beichten? Werden im Bußgottes- 
dienst Sünden vergeben? Wenn nicht, welchen Sinn hätte dann ein solcher 
Gottesdienst? Wenn ja, warum soll man dann noch beichten gehen, vor 
allem, wenn man sich keiner schweren Sünde bewußt ist? Hat die Ver- 
gebungsbitte, die der Priester im Bußgottesdienst an Gott richtet, nicht 
auch eine sündentilgende Wirkung wie die Absolutionsformel, die er bei 
der Verwaltung des Bußsakramentes spricht? Welcher Unterschied besteht 

11 Die vorgetragenen Gedanken variieren ein Hauptmotiv meines Jesusbuches, das 
unlängst unter dem Titel Der Helfer. Eine Vergegenwärtigung Jesu im Kösel-Verlag 
München (1973) erschienen ist. 




