
Buße, Sakrament, christliches Leben 333 

her zu mir, die ihr bedrückt und bedrängt seid: ich will euch Ruhe geben" 
(11,28). 

Mehr noch: die Bitte Jesu ist diese Einladung, jetzt nur gesteigert zu 
einem dringlichen Appell an diejenigen, die bei ihm Ruhe fanden und die 
er nun seinerseits um Beistand angeht in seiner Herzensnot. Weil er sie 
ruft, wird hier das Leben präsent im Leiden; weil sie sich ihm versagen, 
wird das lebenslang getragene Leiden manifest, beginnt hier die Passion. 
So laufen in Getsemani alle Linien zusammen, auch die von Glaube und 
Liebe gebildeten, die uns über den Zeitabstand und den Todesabgrund 
hinweg mit Jesus verbinden.11 Getsemani ist der Ort unserer räumlichen 
und zeitlichen Nähe zu ihm, der Ort der gemeinsamen Anwesenheit und 
Gegenwart. Das eine sagt Nikolaus von Kues in seinem Lehrschreiben 
an einen Novizen des Klosters Montoliveto bei Siena, dem er zu bedenken 
gibt: •Wenn du an diesem abgelegenen Platz nicht Christus mit seinen 
Aposteln anwesend findest, bist du nicht da, wo du sein sollst." 

Das andere bringt mit der Eindringlichkeit des Ergriffenen Pascals 
Meditation über das Geheimnis Jesu zum Ausdruck, wenn sie versichert: 
•Jesus befindet sich im Todeskampf bis ans Ende der Welt. So lange darf 
man nicht schlafen!" 

Buße, Sakrament, christliches Leben 
Bischof Friedrich Wetter, Speyer 

Seit Jahren geht nun schon die Auseinandersetzung darum, wie sich Beichte 
und Bußgottesdienst zueinander verhalten. Viele Gläubige fragen sich 
und ihre Seelsorger: Wann muß man beichten? Werden im Bußgottes- 
dienst Sünden vergeben? Wenn nicht, welchen Sinn hätte dann ein solcher 
Gottesdienst? Wenn ja, warum soll man dann noch beichten gehen, vor 
allem, wenn man sich keiner schweren Sünde bewußt ist? Hat die Ver- 
gebungsbitte, die der Priester im Bußgottesdienst an Gott richtet, nicht 
auch eine sündentilgende Wirkung wie die Absolutionsformel, die er bei 
der Verwaltung des Bußsakramentes spricht? Welcher Unterschied besteht 

11 Die vorgetragenen Gedanken variieren ein Hauptmotiv meines Jesusbuches, das 
unlängst unter dem Titel Der Helfer. Eine Vergegenwärtigung Jesu im Kösel-Verlag 
München (1973) erschienen ist. 



Friedrich Wetter 334 

zwischen Bußgottesdienst und sakramentaler Beichte? Wäre es nicht mög- 
lich, ja aus pastoralen Gründen sogar nötig, dem Bußgottesdienst die 
Qualität des Sakramentes zuzusprechen, damit die Gläubigen, die nicht 
mehr zur persönlichen Beichte zu bewegen sind, doch in dieser Form Zugang 
zum Sakrament der Buße finden? Nicht selten werden solche Fragen zum 
Anlaß heftiger Auseinandersetzungen. Die einen sind überzeugt, in den 
Bußgottesdiensten das Heilmittel zu besitzen, um die Gläubigen zur christ- 
lichen Buße zu führen, die anderen befürchten, mit der Einführung der 
Bußfeier sei das Ende der Beichte angebrochen und der Kirche ein Schaden 
zugefügt worden, der nicht wieder gutzumachen ist. 

Gibt es einen Weg, der aus diesem Dilemma führt? Verfolgt man die 
Auseinandersetzungen genau, so sieht man, daß für gewöhnlich zwei 
bestimmte Bußformen, nämlich Beichte und Bußgottesdienst, gegenein- 
ander ausgespielt werden, ohne daß dabei das Entscheidende genügend 
bedacht wird, nämlich die Buße als Umkehr, die sich in der einen wie in 
der anderen Form Ausdruck verschafft, verleiblicht und darin realisiert. 
Die Engführung der Fragestellung zeigt sich vielfach auch darin, daß die 
Vergebung in einseitiger Weise an das vom Priester gesprochene Wort 
der Lossprechung in der Beichte und der Vergebungsbitte im Bußgottes- 
dienst gebunden wird, während die Buße des Sünders eine nebensächliche 
Rolle spielt. Daß die Lossprechung nur dann wirksam werden kann, wenn 
der Sünder bereut und sich von der Sünde abwendet, wird oft übersehen. 
Damit wird die Lossprechung in die Nähe magischer Wirksamkeit gerückt. 
Auf einen solchen Vorgang findet der Name christliche Buße schwerlich 
Anwendung. Andererseits kann man aber auch vielerorts die Meinung 
antreffen, die aus einer Unterbewertung oder gar Verkennung der kirch- 
lichen Vermittlung der Sündenvergebung kommt und vom Wort der Los- 
sprechung durch den Priester nicht viel hält. Es heißt dann: •Ich mache 
meine Dinge selbst mit Gott aus." 

Um von dieser Engführung loszukommen, die sich auf bestimmte Buß- 
formen fixiert und zu einer Verfälschung der christlichen Buße führt, ist 
es notwendig, von der Metanoia auszugehen, die eine Grundforderung 
des Evangeliums ist. Wo immer Sünden vergeben werden, gleich unter 
welcher Form sich dies vollzieht, in keinem Fall geschieht es ohne Meta- 
noia. Demgegenüber bleibt die Form, unter der dies geschieht, zweit- 
rangig. Verlegt man den entscheidenden Ansatzpunkt in die Umkehr im 
biblischen Sinn, so rückt die Frage: Beichte oder Bußgottesdienst? in die 
richtige Perspektive. Damit sind gewiß weder die theologischen noch die 
pastoralen Fragen alle gelöst, die uns mit der Bestimmung des Verhält- 
nisses der beiden Bußformen aufgegeben sind. Es ist jedoch eine Grund- 
lage aufgezeigt, auf der die theologische Arbeit fortgeführt werden muß. 



Buße, Sakrament, christliches Leben 335 

Vor allem aber dürfte durch den Vorrang der Buße vor deren Formen die 
Auseinandersetzung um Beichte und Bußandacht relativiert, wenn auch 
nicht aufgehoben werden. 

I 

Welchen Platz nimmt die Buße im Leben des Christen ein? Ist sie 
beschränkt auf bestimmte Vorgänge, wie Empfang des Bußsakramentes, 
Mitfeier eines Bußgottesdienstes, bestimmte persönlich vollzogene Buß- 
übungen, etwa Fasten oder Almosengeben? Oder muß der Rahmen, in 
dem Buße im Leben des Christen geschieht, weiter gesteckt werden? Wir 
suchen diese Fragen zu beantworten, indem wir vom biblischen Verständnis 
von Metanoia ausgehen. Joseph Ratzinger macht auf die Verlegenheit 
aufmerksam, die uns befällt, wenn wir das griechische Wort ins Deutsche 
übersetzen sollen. Es bieten sich zwar Wörter, wie Sinnesänderung, Um- 
denken, Reue, Buße, Umkehr, Bekehrung, an. •Aber keines dieser Wörter 
schöpft den Gehalt des ursprünglich Gemeinten aus, wenn auch Umkehr, 
Bekehrung am meisten den radikalen Charakter dessen erkennbar macht, 
worum es hier geht: einen Vorgang, der die ganze Existenz und der die 
Existenz ganz, das heißt endgültig, in der Ganzheit ihrer zeitlichen Er- 
streckung betrifft und weit mehr als bloß einen einzelnen oder auch wieder- 
holten Akt des Denkens, des Fühlens oder des Wollens meint"1. Damit ist 
bereits eine erste wichtige Feststellung getroffen: Die Umkehr, die vom 
Evangelium gefordert wird, beansprucht den Menschen restlos. Sie 
beschränkt sich nicht auf isolierte, genau abgrenzbare Vorgänge des 
menschlichen Lebens, sondern bedeutet eine umfassende Wende der 
menschlichen Existenz in ihrer Totalität. 

Damit ist jedoch nur die formale Seite der biblischen Umkehr angespro- 
chen. Entscheidend ist die weitere Frage: Wovon muß sich der Mensch 
abwenden, und wohin muß er sich wenden, damit Metanoia im christlichen 
Verständnis geschehe? 

Ist es die Abkehr von der Welt und die Hinkehr zur Innerlichkeit, die 
sich in Sammlung und Konzentration vollzieht? Bedeutet Metanoia Ein- 
kehr in sich selbst, Hinwendung in die Tiefe des eigenen Ich? Daß dies 
nicht dem biblischen Verständnis der Umkehr entspricht, wird deutlich, 
wenn man bedenkt, daß das Innere des Menschen, das Tiefen-Ich nicht 
ohne weiteres das Gute bedeutet, Verbundenheit mit Gott besagt. •Von 
innen, aus dem Herzen der Menschen, kommen (auch) die bösen Gedan- 

1 J. Ratzinger, Metanoia als Grundbefindlichkeit christlicher Existenz, in: Ernst Chr. Sutt- 
ner, Buße und Beichte. Drittes Regensburger ökumenisches Symposion, Regensburg 1972, 
21-37; hier 21. 



Friedrich Wetter 336 

ken: Unzucht, Diebstahl, Mord, Ehebruch, Habgier, Bosheit, Betrug, Aus- 
schweifung, Neid, Verleumdung, Hochmut und Unvernunft. All dieses 
Böse kommt von innen und macht den Menschen unrein" (Mk 7,21-23). 
Damit soll gewiß nicht gesagt sein, daß es in jedem Menschenherzen tat- 
sächlich so aussehe. Aber es kommt in diesem Schriftwort zum Ausdruck, daß 
alles Böse, das den Menschen heillos macht, aus seinem eigenen Herzen 
stammt. Die innerste Mitte des Menschen ist so anfällig für das Böse, daß 
sie zum Zentrum des Bösen im Menschen werden kann. Das Herz des 
Menschen ist nicht aus sich heil, sondern selbst der Erlösung bedürftig. 
Die Forderungen der Bergpredigt sind deshalb so radikal, weil die heilende 
Wandlung des ganzen Menschen vor allem sein Innerstes, seine Herzmitte 
erfassen muß. Ist sein Herz, verstanden als Kern der Person, gut, dann ist 
der ganze Mensch gut. 

Damit dürfte einsichtig sein, daß der Mensch nicht aus sich selbst gut ist, 
sondern sein Heil von einem anderen empfängt, nämlich von Gott, dem 
allein Guten (vgl. Mk 10,18). Er muß sich also auf Gott hin ausrichten. 
Der Mensch neigt dazu, sich selbst als die Mitte all seiner Bezüge anzusehen 
und alles andere auf sich selbst hinzuordnen. Alles dreht sich um ihn wie 
um einen Gravitationspunkt. Dieser Kreis muß durchbrochen werden. Der 
Mensch muß eine kopernikanische Wende vollziehen, so daß nicht mehr 
er selbst die Mitte ist, sondern Gott, er selbst aber ganz auf Gott als die 
Mitte seiner Existenz bezogen ist. Es fiel einst den Menschen schwer, das 
Weltbild des Kopernikus anzunehmen und damit einzugestehen, daß 
unsere Erde und mit ihr wir Menschen nicht die Mitte unseres Planeten- 
systems bilden, sondern der Sonne dieser Platz zukommt. Unvergleichlich 
schwerer fällt es dem Menschen, die kopernikanische Wende seiner Exi- 
stenz zu vollziehen, indem er Gott als die Mitte seines Lebens anerkennt. 
Es dreht sich nicht mehr alles um ihn, sondern er selbst dreht sich mit 
allem, was ihn betrifft und sein Leben ausmacht, um Gott. Das ist nicht 
menschenfeindlich gedacht, sondern ganz im Gegenteil zum Nutzen des 
Menschen. Denn wenn der Mensch zu sich kommen und seine Erfüllung 
finden will, muß er von sich selbst loskommen; er muß sich nach dem 
Wort der Schrift verlieren, um sich zu finden. Erst in der Hingabe seiner 
selbst an Gott findet er zu sich, gewinnt er Freiheit und echte Erfüllung. 
Das ist doch der Sinn der Herrenworte, wie •Wer sein Leben retten will, 
wird es verlieren; wer aber sein Leben um meinetwillen und um des Evan- 
geliums willen verliert, wird es retten" (Mk 8, 34) und: •Wenn das Wei- 
zenkorn nicht in die Erde fällt und stirbt, bleibt es allein; wenn es aber 
stirbt, bringt es reiche Frucht. Wer sein Leben liebt, verliert es; wer aber 
sein Leben in dieser Welt haßt, wird es bewahren bis ins ewige Leben" 
(Joh 12,24-25). 



Buße, Sakrament, christliches Leben 337 

Diese geistige kopernikanische Wende bedeutet jedoch nicht, der Mensch 
müsse die Welt hinter sich lassen, dürfe sich nicht mehr um die Welt und 
seine Aufgaben in der Welt kümmern. Eine solche Auffassung wäre 
zutiefst unchristlich. Sie stünde im Gegensatz zu Gott, der sich in der 
Menschwerdung seines Sohnes in der intensivsten Weise der Welt zu- 
gewandt hat. Die totale Wende zu Gott schließt mit ein, daß wir uns auch 
der Welt zuwenden als dem Ort, in dem wir Gottes Willen zu erfüllen 
haben und an dem uns Gott in vielfältiger Weise begegnet. Eine Abwen- 
dung von der Welt als Gottes Schöpfung und Ort der geschichtlichen Got- 
tesbegegnung und des uns von Gott zugewiesenen Aufgabenfeldes wäre 
auch eine Abwendung von Gott. Umgekehrt muß sich in unserer Hinwen- 
dung zur Welt zugleich Hinwendung zu Gott vollziehen. 

•Nicht einfach die Kehr zu sich selbst rettet, sondern vielmehr die Weg- 
kehr von sich in den rufenden Gott hinein. Der Mensch wird nicht auf die 
letzte Tiefe seines Ich, sondern auf den von außen herantretenden Gott, 
auf das Du verwiesen, das ihn aufbricht und eben darin erlöst. Darum ist 
Metanoia gleichbedeutend mit Gehorsam und mit Glaube; darum steht sie 
im Gefüge der Realität des Bundes; darum ist sie bezogen auf die Gemein- 
schaft derer, die in den gleichen Weg gerufen sind: Wo der persönliche 
Gott geglaubt wird, sind Horizontalität und Vertikalität, Innerlichkeit und 
Dienst keine letzten Gegensätze. Damit ist zugleich deutlich, daß Metanoia 
nicht irgendeine christliche Haltung darstellt, sondern der christliche 
Grundakt überhaupt ist, freilich begriffen von einem ganz bestimmten 
Aspekt her: dem der Veränderung, der Wende, des Neu- und Anders- 
werdens"2. 

II 

Der das gesamte Leben des Christen durchgreifende Charakter der Buße 
wird noch deutlicher sichtbar, wenn wir den Zusammenhang zwischen 
Metanoia/Buße und Glaube (sowie dessen Verwirklichung) bedenken. 
Markus faßt die Predigt Jesu so zusammen: •Die Zeit ist erfüllt, und das 
Reich Gottes ist nahe. Bekehrt euch und glaubt an das Evangelium!" 
(Mk 1,15). Umkehr und Glaube werden in einem Atemzug genannt, weil 
sie untrennbar zueinander gehören. Wie ist nun ihre gegenseitige Zuord- 
nung näher zu verstehen? Im Glauben wendet sich der Mensch zu Gott hin 
und gründet seine ganze Existenz in Gott; er läßt dabei die falschen und 
trügerischen Sicherheiten los, die sich ihm anbieten, und sucht seinen letzten 
Halt in Gott. Das klassische Vorbild in der Heilsgeschichte ist Abraham, 

2 J. Ratzinger, a. a. O. 27 f. 



Friedrich Wetter 338 

der nicht auf die Erfahrung seiner erstorbenen Lebenskraft, sondern einzig 
auf das Verheißungswort Gottes baute und gegen alle Hoffnung voll Hoff- 
nung glaubte (vgl. Rö 4,18). Glaube ist also wie Buße zu beschreiben als 
eine kopernikanische Wende der Existenz, durch die der Mensch sich selbst 
losläßt und Gott zur Mitte seines Lebens macht. •Umkehr und Glaube 
bedeuten die Gründung der ganzen Existenz in Gott, ein Ernstnehmen 
Gottes als Gott, als der letzten und alleinentscheidenden Realität für den 
Menschen. Daraus erwächst erst die Folgerung, das Sichtbare und schein- 
bar Sichere aufzugeben um der Hoffnung und des Vertrauens auf Gottes 
Verheißung willen. Geist und Haltung der Buße gründen also ganz und 
gar im Geist und in der Haltung des Glaubens an Gott. Glaube und Buße 
sind zwei Seiten an einer Sache"8. 

Derselbe Bezug läßt sich auch am Gegenteil von Glaube und Buße, an 
Unglaube und Sünde aufzeigen. Im Unglauben verschließt sich der Mensch 
Gott gegenüber, er sucht in sich selbst und in den Geschöpfen letzten Halt 
und Sinn seiner Existenz. Darin liegt aber genau der Kern der Sünde. 
Daher verwundert es nicht, wenn die Schrift auch Unglaube und Sünde in 
einem Atemzug nennt, wie sie Glaube und Buße miteinander verbindet, 
ja Sünde einfach als Unglaube definiert: •Sünde ist, daß sie nicht an mich 
glauben" (Joh 16,9). Unglaube ist das innere Moment jeder Sünde. 

Der Mensch steht also vor der unausweichlichen Entscheidung, entweder 
sich auf Gott hinzuordnen und von sich selbst loszulassen oder sich selbst 
zur Mitte seines Lebens zu machen und sich von Gott abzuwenden. Wegen 
der geschichtlichen Weise seines Daseins ist er innerhalb seines irdischen 
Lebens mit dieser Aufgabe nie fertig. Wo immer er eine von ihm zu ver- 
antwortende Entscheidung fällen muß, geht es auch um jene letzte Ent- 
scheidung für oder gegen Gott, um Glauben oder Unglauben. Dies trifft 
auch dort zu, wo ein Mensch in der Entschiedenheit für Gott lebt; denn 
wenn er aus dieser grundsätzlichen Entschiedenheit die fälligen Einzel- 
entscheidungen trifft, so verwirklicht er darin immer wieder aufs neue 
seine Metanoia, indem er der Versuchung nicht nachgibt, sondern ihr 
widersteht; indem er nicht zu den Fleischtöpfen Ägyptens zurückkehrt, 
sondern sich an Gott festhält und entschieden auf dem Weg weitergeht, 
den er einmal im Glauben an das Wort der Verheißung beschritten hat. 

Damit dürfte deutlich geworden sein: Glaube und Buße gehören zu 
jedem christlichen Tun. Der Glaube spezifiziert das Handeln zu einem 
christlichen Tun. Zum Glauben gehört aber untrennbar die Buße als 
Distanzierung von der Sünde und Hinwendung des Menschen zu Gott. 
So ist die Buße selbst ein inneres Moment des christlichen Tuns und damit 

s W. Kasper, Wesen und Formen der Buße, in: Glaube und Geschichte, Mainz 1970, 814. 



Buße, Sakrament, christliches Leben 339 

des christlichen Lebens überhaupt, und zwar nicht nur bei besonderen 
Anlässen, punktuell, sondern immer. 

III 

So wichtig es ist, das weitverbreitete Mißverständnis auszuräumen, als ob 
christliche Buße sich auf einige ganz bestimmte Vorgänge beschränke, 
nicht aber eine durchgreifende Qualifikation des christlichen Lebens sei, 
ebenso notwendig ist es, ein anderes, wohl genauso weitverbreitetes Miß- 
verständnis zu beseitigen. Viele meinen nämlich, Buße sei ihre ureigenste 
Tat und sei etwas, was schwerfallen müsse. Demgegenüber ist festzuhalten: 
Bevor wir Buße tun, hat Gott schon etwas für uns getan. Wir Menschen 
können uns nämlich aus eigener Kraft nicht aus der Verstrickung von 
Schuld und Sünde lösen. Wir haben nicht aus uns die Kraft, die große 
Wende unserer Existenz zu vollziehen, uns selbst zu entsagen und Gott 
zur Mitte unseres Lebens zu machen. Dazu brauchen wir Hilfe. Gott selbst 
hilft uns, unser Leben in Ordnung zu bringen; er gibt uns die Kraft, unsere 
sündhafte Vergangenheit zu bewältigen. Die Initiative unserer büßenden 
Umkehr zu Gott liegt darum nicht bei uns, sondern bei Gott. So sagt es 
deutlich der Apostel: •Das alles kommt von Gott, der uns durch Christus 
mit sich versöhnt und uns den Dienst der Versöhnung aufgetragen hat. 
Denn Gott war in Christus, als er durch ihn die Welt mit sich versöhnte" 
(2 Kor 5,18 f.). Die Aussöhnung der sündigen Menschheit wie des einzel- 
nen Sünders geht also von Gott aus. Zuerst gewährt er uns die Buße, 
bevor er sie von uns fordert. Buße ist daher zuerst eine freie Gabe Gottes 
an uns. Sie ist die Gabe seiner Liebe, mit der er uns liebte, als wir noch 
Sünder waren. •Gott aber hat seine Liebe zu uns darin erwiesen, daß 
Christus für uns gestorben ist, als wir noch Sünder waren" (Rom 5, 8). 
Buße ist uns von Gott ohne Vorleistung gewährte •Gnade des neuen 
Anfangendürfens und -könnens; sie ist das Geschenk der Freiheit der 
Kinder Gottes, das uns befreit aus der Knechtschaft von Sünde und Schuld"4. 
Die christliche Buße wird demnach charakterisiert durch die Gnade. Es ist 
nicht ihre Wesenseigenart, eine Tat zu sein, die uns schwerfällt; sondern 
als zuvorkommende Gnade, durch die uns Gott aus Sünde und Schuld in 
die Freiheit der Kinder Gottes führt und uns mit sich aussöhnt, ist sie in 
ihrem Wesen mit der Freude verbunden. Sie ist der Weg in die Freude 
Gottes und macht darum selbst schon froh. 

Vor allem das Lukasevangelium schildert uns in den drei Gleichnissen 
vom verlorenen Schaf, von der verlorenen Drachme und vom verlorenen 

4 W. Kasper, a. a. 0. 812. 



Friedrich Wetter 340 

Sohn (Kap. 15) die Freude Gottes über jeden Sünder, der die ihm gewährte 
Buße aufnimmt und sich mit Gott versöhnen läßt. Christliche Buße ist 
der Weg in diese Freude Gottes. Selbst noch der Verzicht, den der Büßer 
vollziehen muß und der uns so oft fälschlich der Kern der Buße zu sein 
scheint, steht unter dem Vorzeichen der Freude. Der Vorgang der Buße, 
der ja mit dem des Glaubens zusammenfällt, wird im Doppelgleichnis vom 
Schatz und von der Perle veranschaulicht (Mt 13,44-48). •Beide Male 
handelt es sich um einen unerwarteten Glücksfund, der Freude auslöst. 
Im Schwung dieser Freude geht der Finder hin und verkauft alles, um den 
Schatz bzw. die Perle zu erwerben. Der Finder wird geradezu zum Aben- 
teurer, der vorbehaltlos alles aufgibt, alles auf eine Karte setzt, um dadurch 
sein Glück zu machen. Buße ist also zuerst etwas Positives, sie ist Freude, 
Erfüllung, Uberwältigtwerden"5. Indem Gott uns Buße gewährt, gibt er 
sich selbst uns zu finden. Er ist letztlich selbst der verborgene Schatz und 
die kostbare Perle, der sich von uns finden läßt und uns dadurch die Buße 
gewährt. 

Gott schenkt uns die Versöhnung und die Gnade der Buße in einer sicht- 
baren Gestalt. Die Urgestalt dieser Gnade ist Jesus Christus. In ihm hat 
Gott seine Versöhnung mit uns sichtbar vor aller Welt vollzogen. •Gott 
war in Christus, als er durch ihn die Welt mit sich versöhnte" (2 Kor 5,19). 
Wie alle Gnade hat auch die Gnade der Buße eine inkarnatorische Ur- 
gestalt, die als sakramentale Gestalt in der Kirche sichtbar wird. Denn 
die in Jesus Christus grundsätzlich und ein für allemal gewährte Versöh- 
nung wird in der Kirche als der sichtbaren Gestalt der Gnade Gottes durch 
die Zeiten gegenwärtig und allen zugänglich gehalten. Die Kirche als 
Ursakrament ist somit das große, fortdauernde Angebot der Gnade und 
des Erbarmens Gottes. Wo immer und in welcher Form auch immer sich 
Kirche verwirklicht, gewährt Gott uns die Gnade der Buße. Und wo immer 
Gott die Gnade der Buße gewährt, hat dies etwas mit Kirche zu tun, wenn 
dieser Bezug auch in vielen Fällen nicht ausdrücklich festgestellt werden 
kann. Und wo immer ein Christ gläubig die gewährte Buße annimmt und 
die ihm darin ermöglichte personale Hinwendung zu Gott vollzieht, wird 
ihm in der Kirche und durch die Vermittlung der Kirche Vergebung zuteil. 

Wenn nun im folgenden verschiedene Bußformen auf ihre kirchliche, 
sakramentale Gestalt beleuchtet werden, so muß eine fundamentale Unter- 
scheidung beachtet werden: die Unterscheidung zwischen der von Gott 
gewährten und vom Sünder übernommenen Buße mit der Hinwendung 
zu Gott einerseits und den verschiedenen Formen andererseits, unter denen 
Buße gewährt und vollzogen wird. Aus der Vielzahl und Vielgestalt der 

5 W. Kasper, a. a. O. 315. 



Buße, Sakrament, christliches Leben 341 

Bußformen ergibt sich, daß der Form nur eine relative Bedeutung zukommt 
gegenüber der Buße selbst, die immer entschiedene Abkehr von aller sünd- 
haften Verflochtenheit und Hinkehr zum Gott des Erbarmens ist. Letztlich 
entscheidend ist darum auch nicht, in welcher Form Buße getan wird, son- 
dern vielmehr, daß Buße getan wird. Wie sehr die Kirche die Form der 
Buße relativiert, wird ganz deutlich an der Lehre, nach der bereits durch 
die vollkommene Reue, mit der sich der Sünder in einem Akt der Liebe 
Gott zuwendet, die Gnade der Rechtfertigung zuteil wird, auch wenn aus 
berechtigten Gründen die Pflicht besteht, die schweren Sünden im sakra- 
mentalen Bekenntnis der Schlüsselgewalt der Kirche zu unterwerfen, und 
erst mit der in der Absolution gegebenen pax cum Ecclesia die Aus- 
söhnung mit Gott zum Abschluß gelangt. 

IV 

Wir haben bisher zwei Feststellungen getroffen, die für eine Antwort auf 
die Frage nach der Sakramentalität der Buße wichtig sind: 1. Die Buße 
ist nicht auf einzelne Momente des christlichen Lebens eingeschränkt, 
sondern umfaßt es wie der Glaube grundsätzlich ganz, wenn auch an 
bestimmten Stellen in besonderer Weise. 2. Buße ist Gnade, die Gott uns 
nach dem inkarnatorischen Prinzip der Heilsordnung grundsätzlich in 
greifbarer Gestalt, also •sakramental" gewährt. Schon aufgrund dieser 
Feststellung ergibt sich, daß die Frage nach der Sakramentalität der christ- 
lichen Buße nicht nach dem Prinzip: alles oder nichts, beantwortet werden 
kann. Wenn nämlich die Buße das ganze Leben des Christen durchzieht, 
diese Buße aber zugleich von Gott gewährte Gnade ist, die an das Ursakra- 
ment Kirche als das einzige Medium der Gnade gebunden ist, dann ist doch 
anzunehmen: Nicht nur in der Beichte haben wir Buße in kirchlicher Ver- 
faßtheit vor uns, wenn hier auch in der Aufgipfelung besonderer Art in 
Form eines der sieben Sakramente, sondern auch in anderen Formen der 
Buße, denen wegen ihrer Kirchlichkeit Sakramentalität zukommt, gewiß 
in verschiedener Deutlichkeit und Dosierung. Dies gilt es nun im einzelnen 
aufzuzeigen. 

Dazu ist es hilfreich, uns an eine Lehre des Zweiten Vatikanischen Kon- 
zils zu erinnern. Es lehrt nämlich nicht nur eine gestufte Zugehörigkeit 
des einzelnen zur Kirche6, sondern auch eine gestufte, d. h. in verschiedener 
Dichte sich ereignende Verwirklichung der Kirche selbst7. 

Dieser Einsicht entsprechend unterscheidet das Konzil zwischen Kirche 
und kirchlichen Gemeinschaften. Aber auch innerhalb der Kirche gibt es 
6 Zweites Vatikanisches Konzil, Kirchenkonstitution Lumen Gentium, 13-14. 
7 Kirchenkonstitution Lumen Gentium, 15; Dekret über den Ökumenismus, 3. 



Friedrich Wetter 342 

Stufungen. So verwirklicht sich Kirche dichter in der Feier der Eucharistie 
als in einer nichteucharistischen Feier, zu der sich Christen in Jesu Namen 
zum Gebet versammeln. Die Feiern der Sakramente bilden immer beson- 
dere Höhepunkte in der Verwirklichung von Kirche. Dies schließt nicht aus, 
sondern im Gegenteil ein, daß das, was in der Feier des Sakramentes 
geschieht, nicht auf das Sakrament beschränkt ist. So ist das Gläubigwerden 
und das Hineingenommenwerden in die Gemeinschaft der Glaubenden 
keineswegs auf die Taufe eingeschränkt, wenn auch die Taufe in diesem 
Prozeß einen Höhepunkt darstellt und einen unauswechselbaren Platz 
einnimmt. Der Geist wird nicht nur in der Firmung geschenkt, und doch 
bedeutet die Firmung, in der der Getaufte mit der Gabe Gottes, dem Hei- 
ligen Geist, besiegelt wird, einen Höhepunkt der Geistbegabung. Die 
Tatsache, daß die Heilszuwendung, die im Sakrament geschieht, nicht auf 
das Sakrament beschränkt ist, zeigt sich auch daran, daß die Kirche nie mit 
ihren sieben Sakramenten ausgekommen ist, um Gnade sichtbar darstel- 
lend und bezeugend in Christi Namen und Auftrag zu vermitteln, sondern 
auch zu unzähligen anderen heiligen Zeichen gegriffen hat. Die sieben 
heiligen Zeichen, die wir Sakramente nennen, stellen die Gnadenvermitt- 
lung in letzter Verdichtung und Greifbarkeit dar. 

Es ist daher notwendig, den Sakramentenbegriff aus seiner Engführung 
herauszuholen. Nach der einen Seite hin ist dies schon geschehen, insofern 
die Sakramente als Ausdifferenzierungen des einen Ursakramentes Kirche 
verstanden werden und die Kirche als Ursakrament ihrerseits nur wieder 
von Jesus Christus her zu verstehen ist, der in seinem Menschsein das 
eigentliche Sakrament ist, das Gott der Welt geschenkt hat. Die Engfüh- 
rung muß aber auch noch nach der anderen Seite hin behoben werden. 
Wir müssen die sakramentalen Vorformen, in denen sich auch Kirche ver- 
wirklicht, erkennen und ernst nehmen. Denn auch sie sind Zeichen des 
Heils und für die Heilsvermittlung notwendig. Es handelt sich hier nicht 
um vorsakramentale Formen, sondern um sakramentale Vorformen, da 
in ihnen bereits die sakramentale Grundstruktur vorliegt, wenn auch nicht 
in letzter Dichte und Ausprägung. Ohne diese Heilszeichen hingen die 
Sakramente in der Luft, sie wären nicht mehr Höhepunkte, weil ihnen 
der lebendige Kontext fehlte8. Wie weit der Gedanke der sakramentalen 
Vorformen ausgezogen werden kann, wird an folgendem Text des latein- 
amerikanischen Dichters Ernesto Cardenal deutlich: •Die Elstern und 
Chocoyos erzählen uns von Gott, und es ist Gott, der ihnen die Sprache 

8 Vgl. hierzu: K. Rahner, Überlegungen zum personalen Vollzug des sakramentalen 
Geschehens, in: Geist und Leben 43 (1970) 282-301; hier: Ein neues Modell: Vollzug des 
Sakramentes aus dem Ganzen des Lebens, 286 ff. 



Buße, Sakrament, christliches Leben 343 

gegeben hat. Alle Tiere, die im Morgengrauen ihre Stimme erheben, sin- 
gen Gott. Die Vulkane und die Wolken und die Bäume schreien uns von 
Gott. Die ganze Schöpfung schreit uns durchdringend, mit einem großen 
Schrei, von der Existenz und der Schönheit und der Liebe Gottes. Die 
Musik dröhnt es uns in die Ohren, und die Landschaft ruft es uns in die 
Augen. ,An jeder Straßenecke finde ich Briefe Gottes', sagt Whitmann, 
und ,Das grüne Gras ist ein duftendes Taschentuch Gottes mit Seinen 
Initialen, das Er fallengelassen hat, um uns an Ihn zu erinnern. So ver- 
stehen die Heiligen die Natur, so verstand sie Adam im Paradies. (Und 
auch die Dichter und Künstler verstehen sie in gewisser Weise und unter 
gewissen Umständen, wie Adam und die Heiligen sie verstanden haben.) 
... Gott ist nicht nur in den äußeren Zeichen der Sakramente gegenwärtig, 
sondern in gewisser Form in allem Wein und in allem Weizen, in allem 
Wasser und in allem öl, in der ganzen Realität der Welt. In aller Wirk- 
lichkeit ist Gott verborgen, stumm und demütig. Alle Wirklichkeit ist 
Sakrament"9. 

Diese Erkenntnis ist nun auf die Buße und deren Formen zu über- 
tragen. Wir gehen aus von der Tatsache, daß die Kirche als Ursakrament 
die Urgestalt der Gnadenvermittlung und damit auch der göttlichen Ver- 
gebung ist. Denn in der Kirche lebt Jesus Christus, durch den Gott die 
Welt mit sich versöhnt hat (2 Kor 5,19). Der Gekreuzigte ist die bleibende 
Vergebung Gottes, der Friede Gottes in Person. 

Wegen dieser göttlich verfügten Einheit zwischen Christus und der 
Kirche ist alle Vergebung nicht nur kirchlich vermittelt, sie trägt auch in 
irgendeiner Weise kirchlich-sakramentale Struktur. Weil Gott die Kirche 
zur Urgestalt seiner Gnade, in der er sich selbst schenkt, gemacht hat, ist 
die Gemeinschaft mit der Kirche (pax cum Ecclesia) zugleich sakramentales 
Zeichen der Gemeinschaft mit Gott (pax cum Deo)10. Alle Gnade und 
darum alle Vergebung hat folglich teil an der sakramentalen Struktur der 
Kirche. Diese Feststellung gilt grundsätzlich und daher für alle Vergebung, 
nicht nur für jene, die in der Form des Bußsakramentes geschenkt wird. 
Wenn die sakramentale Struktur alle Vergebung durchzieht, so könnte 
die geläufige Unterscheidung von sakramentaler und nichtsakramentaler 
Vergebung dem Mißverständnis Vorschub leisten, als ob es eine Vergebung 
gäbe, die rein privater Natur wäre und mit dem Ursakrament Kirche nichts 
zu tun hätte. Da einerseits zwischen dem Bußsakrament und den anderen 
Bußformen ein nicht aufzuhebender Unterschied besteht, andererseits aber 

9 Ernesto Cardenal, Das Buch, von der Liebe. Lateinamerikanische Psalmen, Hamburg 
1972, 21 u. 77. 
10 K. Rahner, Das Sakrament der Buße als Wiederversöhnung mit der Kirche, in: Schrif- 
ten zur Theologie VIII (1967) 447-471. 



Friedrich Wetter 344 

das Sakramentale eine durchgreifende Struktur jeder Buße ist, wird die 
Sache richtig getroffen, wenn man von den sakramentalen Vorformen der 
Buße und deren sakramentaler Vollform spricht, wie dies Walter Kasper 
tut11. 

Zur Veranschaulichung seien einige dieser sakramentalen Vorformen 
genannt. Die deutschen Bischöfe zählen in ihrem Hirtenschreiben zur 
Fastenzeit 1967 neben dem Bußsakrament folgende Weisen auf, durch die 
wir von Gott Vergebung der Sünden erlangen: •die gläubige Mitfeier der 
Eucharistie, das Gebet, vor allem das der Reue und Umkehr zu Gott, 
Fasten und Almosen, das Bekennen der Schuld und die Bitte um Ver- 
gebung unseren Mitmenschen gegenüber, zu der uns der Apostel Jakobus 
mahnt (vgl. Jak 5,16), endlich alles, was aus der Liebe kommt; denn die 
Liebe deckt die Menge der Sünden zu (1 Petr 4, 8)". Außerdem werden in 
dem genannten Hirtenschreiben in diesem Zusammenhang auch schon die 
Bußgottesdienste ausdrücklich empfohlen. 

In all diesen Formen geschieht, wenn sie recht vollzogen werden, Buße, 
Hinkehr zu Gott und damit Vergebung der Sünden. Es sind Wege der 
Umkehr und des Heils, die Gott uns gnadenhaft eröffnet. Nicht nur im 
Bußsakrament, sondern auch in solchen Bußformen konkretisiert sich die 
Kirche; denn auch diese sakramentalen Vorformen partizipieren an der 
Kraft des Ursakramentes Kirche, weshalb sie nicht einfachhin nur fromme 
Zeichen sind, sondern Zeichen, unter denen sich Heilswirklichkeit verbirgt 
und anzeigt, und somit Wege, auf denen wir von Gott Vergebung der 
Sünden erlangen. 

Natürlich trifft dies nur zu, wenn diese Vorgänge recht vollzogen wer- 
den, das heißt, wenn sich der sündig gewordene Mensch in ihnen von seiner 
Sünde abwendet und sich glaubend und vertrauend zu Gott hinwendet, 
wenn der Vorgang Ausdruck, ja Verleiblichung der Buße wird. 

Diese sakramentalen Vorformen weisen nun untereinander nochmals 
eine breite Differenzierung ihres zeichenhaften, sakramentalen Charakters 
auf. Der ekklesiale Charakter eines verborgenen Werkes dienender Liebe 
oder einer Verzichtleistung sieht anders aus als der des gemeinsamen 
gläubigen Hörens auf das Gotteswort oder der eines gemeinsamen Gottes- 
dienstes. 

Dies tritt besonders bei der Bußfeier hervor, bei der das ekklesiale 
Element deutlicher in Erscheinung tritt als bei Bußformen, die mehr, wenn 
auch niemals ausschließlich, privaten Charakter haben. Wegen dieses 
ekklesialen Elementes ist der Bußgottesdienst mehr als die Summe der 
Buße der einzelnen, auch wenn es nicht ganz leichtfällt, das ekklesiale 

W. Kasper, a. a. 0. 322, 325. 



Buße, Sakrament, christliches Leben 345 

Element und den mit ihm gegebenen sündentilgenden Einsatz der Kirche 
begrifflich genau zu beschreiben und abzugrenzen. 

Die Stufung der sakramentalen Struktur geht so weit, daß es der Kirche 
möglich ist, eine sakramentale Vorform unter bestimmten Voraussetzun- 
gen als sakramentale Vollform anzuerkennen und als solche zu überneh- 
men. Dies ist der Fall, wenn in einer Notsituation ohne individuelles 
Sündenbekenntnis innerhalb eines Bußgottesdienstes die sakramentale 
Lossprechung erteilt wird, wie dies aus den Kriegszeiten bekannt ist und 
vor kurzem von der Römischen Glaubenskongregation in einem erweiter- 
ten Anwendungsbereich gesamtkirchlich geregelt worden ist12. Huldigt 
man keinem reinen Sakramentenpositivismus, so ist ein solches Vorgehen 
der Kirche doch wohl nur denkbar, wenn man die sakramentale Struktur 
auch der Vorformen, in diesem Fall des Bußgottesdienstes, ernst nimmt. 

Dadurch geschieht dem Bußsakrament kein Eintrag, vielmehr wird es in 
den weiten Zusammenhang kirchlicher Buße überhaupt gestellt und als 
deren Kulmination, als sakramentale Vollform hervorgehoben. Das Buß- 
sakrament ist ausgezeichnet durch den besonderen Einsatz der Kirche, die 
durch den hoheitlichen Spruch des Priesters in der Vollmacht Christi dem 
reuigen Sünder die Sündenschuld tilgt. Diesem dichtesten Einsatz der 
Kirche bei der Vergebung entspricht von Seiten des Büßenden, Pönitenten, 
ebenfalls das persönliche Bekenntnis der begangenen Sünden als Ausdruck 
der Umkehr. Wenn, wie die thomistische Schulmeinung lehrt, das Bekennt- 
nis nicht nur Disposition des Empfängers ist, sondern zum Vollzug des 
Sakramentes gehört und folglich mitkonstitutiv ist, so ist das persönliche 
Bekenntnis der begangenen Sünden das konkreteste Eingehen des Pöniten- 
ten in das Heilszeichen, das das Sakrament darstellt. Zwar ist alle christ- 
liche Buße in irgendeiner Form Eingehen in das Heilszeichen, das die 
Kirche als Ursakrament ist. Doch ist auf der Ebene des Sakramental- 
Zeichenhaften das individuelle Sündenbekenntnis die konkreteste Form 
dieses Eingehens, womit natürlich nicht behauptet ist, mit dem persön- 
lichen Bekenntnis sei auf jeden Fall auch die tiefere Reue verbunden; denn 
es handelt sich hier um die Dimension des Sakramental-Zeichenhaften und 
somit um das, was als sakramentales Zeichen wahrnehmbar ist. Die höchste 
Form des Einsatzes der Kirche in der Weise hoheitlichen Spruchs des Prie- 
sters in der Vollmacht Christi und die höchste Form des Eingehens des 

12 Seelsorgliche Richtlinien zur Erteilung der sakramentalen Generalabsolution, ver- 
öffentlicht von der Römischen Glaubenskongregation unter dem Datum vom 16. Juni 1972. 



Friedrich Wetter 346 

Pönitenten in das Heilszeichen durch das persönliche Bekenntnis entspre- 
chen einander und gehören zur sakramentalen Vollform. Wenn auch in 
außergewöhnlichen Fällen das persönliche Bekenntnis zur Erteilung der 
sakramentalen Generalabsolution für den Augenblick nicht urgiert wird, 
so bleibt doch grundsätzlich die Pflicht, die schweren Sünden bei gegebener 
Gelegenheit zu bekennen. 

Von hier aus fällt auch Licht auf die sogenannte Andachtsbeichte, in der 
der Christ seine läßlichen Sünden bekennt, wozu er nicht verpflichtet ist. 
In ihr bringt der Pönitent im persönlichen Bekenntnis seiner Sünden seinen 
Umkehrwillen in der konkretest möglichen Form in das sakramentale 
Heilszeichen ein und erhält als dieser ganz bestimmte Sünder in diesem 
Zeichen die Zusage der Vergebung auch in der konkretesten Form, nämlich 
in der priesterlichen Lossprechung. Die im täglichen Leben vielfältig voll- 
zogene Buße findet in der Beichte ihren sakramentalen Höhepunkt, was 
hinwiederum besagt, daß der fruchtbare Empfang des Bußsakramentes 
von der Buße im Alltag lebt und ohne diese keine tiefere Wirkung haben 
wird. Es ist nicht zu bestreiten, daß es für das geistliche Leben des Christen 
ein großer Gewinn ist, regelmäßig auch in dieser Form sich selbst mit 
seinen Sünden und mit seiner Buße einzubringen in das Heilszeichen, das 
die Kirche ist, und darin Heil zu empfangen. In vergleichbarer Weise ist es 
ja auch ein geistlicher Gewinn, den Leib des Herrn im eucharistischen 
Sakrament regelmäßig, ja häufig zu empfangen, obschon die Vereinigung 
mit Christus auch außerhalb des Sakramentenempfangs in Glaube, Hoff- 
nung und Liebe verwirklicht werden kann und dies letztere auch getan 
werden soll, ja unabdingbar zum Leben des Christen gehört. 

Schauen wir nochmals zurück auf die Frage, die Anlaß zu unseren Über- 
legungen war: Bußgottesdienst oder Beichte, so dürfte klargeworden sein, 
daß eine solche Gegenüberstellung nicht haltbar ist. Man kann diese beiden 
Bußformen nicht gegeneinander ausspielen, da sie keine Gegensätze bil- 
den, sondern zwei Wege christlicher Buße sind, die einander nicht aus- 
schließen, sondern ergänzen. Die Quelle, aus der sie ihre sündentilgende 
Kraft erhalten, ist die gleiche: die Kirche als das Ursakrament, in der Jesus 
Christus als die uns von Gott geschenkte Versöhnung, als unser Friede in 
Person lebt und wirkt. In beiden Bußformen verwirklicht sich Kirche als 
Zeichen der göttlichen Vergebung, wenn auch in verschiedener Weise, da 
wir es bei der Bußfeier (abgesehen von der sakramentalen Generalabsolu- 
tion) mit einer sakramentalen Vorform zu tun haben, bei der Beichte mit 
der sakramentalen Vollform. Diese beiden Formen der Buße, auf die sich 
das Interesse weiter Kreise in der Kirche gleichsam fixiert, müssen selbst 
wieder in dem großen Feld der Möglichkeiten christlicher Buße und Ver- 
gebung gesehen werden, wie dies oben darzustellen versucht wurde. Alle 



Buße, Sakrament, christliches Leben 347 

Wege christlicher Buße hängen zusammen, weil sie alle in der einen Kirche 
gründen und von ihr als ihrer Quelle gespeist werden. 

Diese Vielfalt christlicher Buße, angefangen von der unscheinbarsten 
Tat der Umkehr bis zur Aufgipfelung im Bußsakrament, gilt es wieder zu 
entdecken und allgemein bewußtzumachen. Diese Vielfalt gehört auch 
zur •vielfältigen Gnade Gottes", deren gute Verwalter wir nach 1 Pt 4,10 
sein sollen. Wo immer Bußformen gegeneinander ausgespielt werden, wo 
immer bestimmte Bußformen achtlos beiseite geschoben werden, führt dies 
zu einer Verarmung. Wir erleben heute eine solche Verarmung. Darum ist 
es ein Gebot der Stunde, die ganze Spannweite christlicher Buße, das heißt 
der Vergebung der Sünden, im Leben der Kirche wieder deutlicher ins Be- 
wußtsein zu heben, damit im Reichtum dieser Formen die vielfältige Gnade 
der Vergebung Gottes aufleuchte und darin das christliche Leben als von 
Gottes verzeihender Liebe durchwirkt erscheine. 

Selbstverständlich darf unser Bemühen nicht dabei stehenbleiben, daß 
wir die vielen Formen christlicher Buße und Vergebung wiederentdecken. 
Das Entscheidende ist und bleibt das, was sich in all diesen Formen voll- 
zieht: die Buße selbst, nämlich die Umkehr des Herzens, die Abkehr von 
der Sünde und die Hinwendung zu Gott. 

Unsere Aufgabe ist es, die heute weitverbreitete Fixierung auf Beichte 
und Bußgottesdienst zu lösen und den Blick auf die reiche Vielfalt der 
Bußformen zu lenken sowie den Schwerpunkt unseres Bemühens vom Streit 
um eine bestimmte Bußform auf die Buße selbst zu verlegen und echte 
Buße zu wecken. 

Dadurch würde die heute diskutierte und viele Menschen verwirrende 
Frage: Bußgottesdienst oder Beichte, bei allen noch offenen theologischen 
Fragen an den rechten Platz gerückt und relativiert; vor allem aber würde 
das Leben des einzelnen Christen wie das Leben der kirchlichen Gemein- 
schaft bereichert und in Richtung auf das Wesentliche, auf den Bußruf des 
Evangeliums hin vertieft; in größerer Vielfalt würden wir durch unser 
Leben bezeugen, was wir sein sollen: •Lob seiner herrlichen Gnade" 
(Ephl,6). 




