Bufle, Sakrament, christliches Leben 333

her zu mir, die ihr bedriickt und bedréngt seid: ich will euch Ruhe geben®
(11, 28).

Mehr noch: die Bitte Jesu ist diese Einladung, jetzt nur gesteigert zu
einem dringlichen Appell an diejenigen, die bei ihm Ruhe fanden und die
er nun seinerseits um Beistand angeht in seiner Herzensnot. Weil er sie
ruft, wird hier das Leben prasent im Leiden; weil sie sich ihm versagen,
wird das lebenslang getragene Leiden manifest, beginnt hier die Passion.
So laufen in Getsemani alle Linien zusammen, auch die von Glaube und
Liebe gebildeten, die uns iiber den Zeitabstand und den Todesabgrund
hinweg mit Jesus verbinden.!! Getsemani ist der Ort unserer rdumlichen
und zeitlichen Nihe zu ihm, der Ort der gemeinsamen Anwesenheit und
Gegenwart. Das eine sagt Nikolaus von Kues in seinem Lehrschreiben
an einen Novizen des Klosters Montoliveto bei Siena, dem er zu bedenken
gibt: ,Wenn du an diesem abgelegenen Platz nicht Christus mit seinen
Aposteln anwesend findest, bist du nicht da, wo du sein sollst.“

Das andere bringt mit der Eindringlichkeit des Ergriffenen Pascals
Meditation iiber das Geheimnis Jesu zum Ausdruck, wenn sie versichert:
»Jesus befindet sich im Todeskampf bis ans Ende der Welt. So lange darf
man nicht schlafen!”

BuBe, Sakrament, christliches Leben
Bischof Friedrich Wetter, Speyer

Seit Jahren geht nun schon die Auseinandersetzung darum, wie sich Beichte
und Bufigottesdienst zueinander verhalten. Viele Gldubige fragen sich
und ihre Seelsorger: Wann muff man beichten? Werden im Bufigottes-
dienst Stinden vergeben? Wenn nicht, welchen Sinn héitte dann ein solcher
Gottesdienst? Wenn ja, warum soll man dann noch beichten gehen, vor
allem, wenn man sich keiner schweren Siinde bewufit ist? Hat die Ver-
gebungsbitte, die der Priester im Bufigottesdienst an Gott richtet, nicht
auch eine sundentilgende Wirkung wie die Absolutionsformel, die er bei
der Verwaltung des Bufisakramentes spricht? Welcher Unterschied besteht

1 Dije vorgetragenen Gedanken variieren ein Hauptmotiv meines Jesusbuches, das
unlingst unter dem Titel Der Helfer. Eine Vergegenwirtigung Jesu im Kosel-Verlag
Miinchen (1973) erschienen ist.



Friedrich Wetter 334

zwischen Bufigottesdienst und sakramentaler Beichte? Wire es nicht mog-
lich, ja aus pastoralen Griinden sogar nétig, dem Bufgottesdienst die
Qualitit des Sakramentes zuzusprechen, damit die Glaubigen, die nicht
mehr zur personlichen Beichte zu bewegen sind, doch in dieser Form Zugang
zum Sakrament der BuBe finden? Nicht selten werden solche Fragen zum
Anlaf heftiger Auseinandersetzungen. Die einen sind tiberzeugt, in den
Bufigottesdiensten das Heilmittel zu besitzen, um die Gliubigen zur christ-
lichen Bufle zu fithren, die anderen befiirchten, mit der Einfithrung der
Bufifeier sei das Ende der Beichte angebrochen und der Kirche ein Schaden
zugefiigt worden, der nicht wieder gutzumachen ist.

Gibt es einen Weg, der aus diesem Dilemma fiihrt? Verfolgt man die
Auseinandersetzungen genau, so sieht man, daf fiir gewoShnlich zwei
bestimmte Bufiformen, nidmlich Beichte und BufSgottesdienst, gegenein-
ander ausgespielt werden, ohne daf dabei das Entscheidende geniigend
bedacht wird, ndmlich die Bufe als Umkehr, die sich in der einen wie in
der anderen Form Ausdruck verschafft, verleiblicht und darin realisiert.
Die Engfiihrung der Fragestellung zeigt sich vielfach auch darin, daf die
Vergebung in einseitiger Weise an das vom Priester gesprochene Wort
der Lossprechung in der Beichte und der Vergebungsbitte im Bufigottes-
dienst gebunden wird, wihrend die Bufle des Siinders eine nebensichliche
Rolle spielt. Daf die Lossprechung nur dann wirksam werden kann, wenn
der Siinder bereut und sich von der Siinde abwendet, wird oft {ibersehen.
Damit wird die Lossprechung in die Nihe magischer Wirksamkeit geriickt.
Auf einen solchen Vorgang findet der Name christliche Bufle schwerlich
Anwendung. Andererseits kann man aber auch vielerorts die Meinung
antreffen, die aus einer Unterbewertung oder gar Verkennung der kirch-
lichen Vermittlung der Siindenvergebung kommt und vom Wort der Los-
sprechung durch den Priester nicht viel hilt. Es heifit dann: ,Ich madhe
meine Dinge selbst mit Gott aus.*

Um von dieser Engfiihrung loszukommen, die sich auf bestimmte BuR-
formen fixiert und zu einer Verfilschung der christlichen Bufle fiihrt, ist
es notwendig, von der Metanoia auszugehen, die eine Grundforderung
des Evangeliums ist. Wo immer Siinden vergeben werden, gleich unter
welcher Form sich dies vollzieht, in keinem Fall geschieht es ohne Meta-
noia. Demgegeniiber bleibt die Form, unter der dies geschieht, zweit-
rangig. Verlegt man den entscheidenden Ansatzpunkt in die Umkehr im
biblischen Sinn, so riickt die Frage: Beichte oder BuRgottesdienst? in die
richtige Perspektive. Damit sind gewifl weder die theologischen noch die
pastoralen Fragen alle gel6st, die uns mit der Bestimmung des Verhilt-
nisses der beiden Buiformen aufgegeben sind. Es ist jedoch eine Grund-
lage aufgezeigt, auf der die theologische Arbeit fortgefithrt werden muf.



Bufle, Sakrament, christliches Leben 335

Vor allem aber diirfte durch den Vorrang der Bufle vor deren Formen die
Auseinandersetzung um Beichte und BufBandacht relativiert, wenn auch
nicht aufgehoben werden.

I

Welchen Platz nimmt die Bufie im Leben des Christen ein? Ist sie
beschrankt auf bestimmte Vorginge, wie Empfang des Buflsakramentes,
Mitfeier eines BuBigottesdienstes, bestimmte personlich vollzogene Bufi-
tibungen, etwa Fasten oder Almosengeben? Oder mufl der Rahmen, in
dem Bufle im Leben des Christen geschieht, weiter gesteckt werden? Wir
suchen diese Fragen zu beantworten, indem wir vom biblischen Verstdndnis
von Metanoia ausgehen. Joseph Ratzinger macht auf die Verlegenheit
aufmerksam, die uns befallt, wenn wir das griechische Wort ins Deutsche
tibersetzen sollen. Es bieten sich zwar Worter, wie Sinnesdnderung, Um-
denken, Reue, Bufle, Umkehr, Bekehrung, an. ,, Aber keines dieser Worter
schopft den Gehalt des urspriinglich Gemeinten aus, wenn auch Umkehr,
Bekehrung am meisten den radikalen Charakter dessen erkennbar macht,
worum es hier geht: einen Vorgang, der die ganze Existenz und der die
Existenz ganz, das heifit endgiltig, in der Ganzheit ihrer zeitlichen Er-
streckung betrifft und weit mehr als blof§ einen einzelnen oder auch wieder-
holten Akt des Denkens, des Fithlens oder des Wollens meint“t. Damit ist
bereits eine erste wichtige Feststellung getroffen: Die Umkehr, die vom
Evangelium gefordert wird, beansprucht den Menschen restlos. Sie
beschriankt sich nicht auf isolierte, genau abgrenzbare Vorgidnge des
menschlichen Lebens, sondern bedeutet eine umfassende Wende der
menschlichen Existenz in ithrer Totalitat.

Damit ist jedoch nur die formale Seite der biblischen Umkehr angespro-
chen. Entscheidend ist die weitere Frage: Wovon muf} sich der Mensch
abwenden, und wohin muf er sich wenden, damit Metanoia im christlichen
Verstandnis geschehe?

Ist es die Abkehr von der Welt und die Hinkehr zur Innerlichkeit, die
sich in Sammlung und Konzentration vollzieht? Bedeutet Metanoia Ein-
kehr in sich selbst, Hinwendung in die Tiefe des eigenen Ich? Dafl dies
nicht dem biblischen Verstindnis der Umkehr entspricht, wird deutlich,
wenn man bedenkt, daBl das Innere des Menschen, das Tiefen-Ich nicht
ohne weiteres das Gute bedeutet, Verbundenheit mit Gott besagt. ,Von
innen, aus dem Herzen der Menschen, kommen (auch) die bésen Gedan-

1 J. Ratzinger, Metanoia als Grundbefindlichkeit christlicher Existenz, in: Ernst Chr. Sutt-
ner, Bufle und Beichte. Drittes Regensburger Ukumenisches Symposion, Regensburg 1972,
21-87; hier 21.



Friedrich Wetter 336

ken: Unzucht, Diebstahl, Mord, Ehebruch, Habgier, Bosheit, Betrug, Aus-
schweifung, Neid, Verleumdung, Hochmut und Unvernunft. All dieses
Bose kommt von innen und macht den Menschen unrein® (Mk 7,21-23).
Damit soll gewifl nicht gesagt sein, dafl es in jedem Menschenherzen tat-
sachlich so aussehe. Aber es kommt in diesem Schriftwort zum Ausdruck, dafl
alles Bose, das den Menschen heillos macht, aus seinem eigenen Herzen
stammt. Die innerste Mitte des Menschen ist so anféllig fiir das Bose, dafl
sie zum Zentrum des Bosen im Menschen werden kann. Das Herz des
Menschen ist nicht aus sich heil, sondern selbst der Erlosung bediirftig.
Die Forderungen der Bergpredigt sind deshalb so radikal, weil die heilende
Wandlung des ganzen Menschen vor allem sein Innerstes, seine Herzmitte
erfassen muf. Ist sein Herz, verstanden als Kern der Person, gut, dann ist
der ganze Mensch gut.

Damit diirfte einsichtig sein, dafl der Mensch nicht aus sich selbst gut ist,
sondern sein Heil von einem anderen empfangt, nimlich von Gott, dem
allein Guten (vgl. Mk 10, 18). Er muf sich also auf Gott hin ausrichten.
Der Mensch neigt dazu, sich selbst als die Mitte all seiner Beziige anzusehen
und alles andere auf sich selbst hinzuordnen. Alles dreht sich um ihn wie
um einen Gravitationspunkt. Dieser Kreis mufl durchbrochen werden. Der
Mensch muf} eine kopernikanische Wende vollziehen, so dafl nicht mehr
er selbst die Mitte ist, sondern Gott, er selbst aber ganz auf Gott als die
Mitte seiner Existenz bezogen ist. Es fiel einst den Menschen schwer, das
Weltbild des Kopernikus anzunehmen und damit einzugestehen, dafl
unsere Erde und mit ihr wir Menschen nicht die Mitte unseres Planeten-
systems bilden, sondern der Sonne dieser Platz zukommt. Unvergleichlich
schwerer fillt es dem Menschen, die kopernikanische Wende seiner Exi-
stenz zu vollziehen, indem er Gott als die Mitte seines Lebens anerkennt.
Es dreht sich nicht mehr alles um ihn, sondern er selbst dreht sich mit
allem, was ihn betrifft und sein Leben ausmacht, um Gott. Das ist nicht
menschenfeindlich gedacht, sondern ganz im Gegenteil zum Nutzen des
Menschen. Denn wenn der Mensch zu sich kommen und seine Erfiillung
finden will, mufl er von sich selbst loskommen; er mufl sich nach dem
Wort der Schrift verlieren, um sich zu finden. Erst in der Hingabe seiner
selbst an Gott findet er zu sich, gewinnt er Freiheit und echte Erfiillung.
Das ist doch der Sinn der Herrenworte, wie ,, Wer sein Leben retten will,
wird es verlieren; wer aber sein Leben um meinetwillen und um des Evan-
geliums willen verliert, wird es retten“ (Mk 8, 34) und: , Wenn das Wei-
zenkorn nicht in die Erde fillt und stirbt, bleibt es allein; wenn es aber
stirbt, bringt es reiche Frucht. Wer sein Leben liebt, verliert es; wer aber
sein Leben in dieser Welt hafit, wird es bewahren bis ins ewige Leben®
(Joh 12,24-25).



Bufle, Sakrament, christliches Leben 337

Diese geistige kopernikanische Wende bedeutet jedoch nicht, der Mensch
misse die Welt hinter sich lassen, diirfe sich nicht mehr um die Welt und
seine Aufgaben in der Welt kiimmern. Eine solche Auffassung wire
zutiefst unchristlich. Sie stiinde im Gegensatz zu Gott, der sich in der
Menschwerdung seines Sohnes in der intensivsten Weise der Welt zu-
gewandt hat. Die totale Wende zu Gott schliefit mit ein, dafl wir uns auch
der Welt zuwenden als dem Ort, in dem wir Gottes Willen zu erfiillen
haben und an dem uns Gott in vielfaltiger Weise begegnet. Eine Abwen-
dung von der Welt als Gottes Schopfung und Ort der geschichtlichen Got-
tesbegegnung und des uns von Gott zugewiesenen Aufgabenfeldes wire
auch eine Abwendung von Gott. Umgekehrt muf sich in unserer Hinwen-
dung zur Welt zugleich Hinwendung zu Gott vollziehen.

»Nicht einfach die Kehr zu sich selbst rettet, sondern vielmehr die Weg-
kehr von sich in den rufenden Gott hinein. Der Mensch wird nicht auf die
letzte Tiefe seines Ich, sondern auf den von aufien herantretenden Gott,
auf das Du verwiesen, das ihn aufbricht und eben darin erlost. Darum ist
Metanoia gleichbedeutend mit Gehorsam und mit Glaube; darum steht sie
im Gefiige der Realitit des Bundes; darum ist sie bezogen auf die Gemein-
schaft derer, die in den gleichen Weg gerufen sind: Wo der personliche
Gott geglaubt wird, sind Horizontalitat und Vertikalitit, Innerlichkeit und
Dienst keine letzten Gegensitze. Damit ist zugleich deutlich, dafl Metanoia
nicht irgendeine christliche Haltung darstellt, sondern der christliche
Grundakt iiberhaupt ist, freilich begriffen von einem ganz bestimmten
Aspekt her: dem der Verdnderung, der Wende, des Neu- und Anders-
werdens“2.

II

Der das gesamte Leben des Christen durchgreifende Charakter der Bufle
wird noch deutlicher sichtbar, wenn wir den Zusammenhang zwischen
Metanoia/Bufie und Glaube (sowie dessen Verwirklichung) bedenken.
Markus fafit die Predigt Jesu so zusammen: ,Die Zeit ist erfullt, und das
Reich Gottes ist nahe. Bekehrt euch und glaubt an das Evangelium!“
(Mk 1, 15). Umkehr und Glaube werden in einem Atemzug genannt, weil
sie untrennbar zueinander gehoren. Wie ist nun ihre gegenseitige Zuord-
nung niher zu verstehen? Im Glauben wendet sich der Mensch zu Gott hin
und griindet seine ganze Existenz in Gott; er 148t dabei die falschen und
triigerischen Sicherheiten los, die sich ihm anbieten, und sucht seinen letzten
Halt in Gott. Das klassische Vorbild in der Heilsgeschichte ist Abraham,

2 J. Ratzinger, a.a. 0. 27f.



Friedrich Wetter 338

der nicht auf die Erfahrung seiner erstorbenen Lebenskraft, sondern einzig
auf das Verheiflungswort Gottes baute und gegen alle Hoffnung voll Hoff-
nung glaubte (vgl. R6 4, 18). Glaube ist also wie Bufie zu beschreiben als
eine kopernikanische Wende der Existenz, durch die der Mensch sich selbst
loslafit und Gott zur Mitte seines Lebens macht. ,,Umkehr und Glaube
bedeuten die Grindung der ganzen Existenz in Gott, ein Ernstnehmen
Gottes als Gott, als der letzten und alleinentscheidenden Realitit fiir den
Menschen. Daraus erwachst erst die Folgerung, das Sichtbare und schein-
bar Sichere aufzugeben um der Hoffnung und des Vertrauens auf Gottes
Verheiflung willen. Geist und Haltung der Bufie griinden also ganz und
gar im Geist und in der Haltung des Glaubens an Gott. Glaube und Bufle
sind zwei Seiten an einer Sache“s.

Derselbe Bezug 1488t sich auch am Gegenteil von Glaube und Bufle, an
Unglaube und Siinde aufzeigen. Im Unglauben verschliefit sich der Mensch
Gott gegeniiber, er sucht in sich selbst und in den Geschopfen letzten Halt
und Sinn seiner Existenz. Darin liegt aber genau der Kern der Siinde.
Daher verwundert es nicht, wenn die Schrift auch Unglaube und Siinde in
einem Atemzug nennt, wie sie Glaube und Bufle miteinander verbindet,
ja Siinde einfach als Unglaube definiert: ,Siinde ist, daf sie nicht an mich
glauben“ (Joh 16,9). Unglaube ist das innere Moment jeder Siinde.

Der Mensch steht also vor der unausweichlichen Entscheidung, entweder
sich auf Gott hinzuordnen und von sich selbst loszulassen oder sich selbst
zur Mitte seines Lebens zu machen und sich von Gott abzuwenden. Wegen
der geschichtlichen Weise seines Daseins ist er innerhalb seines irdischen
Lebens mit dieser Aufgabe nie fertig. Wo immer er eine von ihm zu ver-
antwortende Entscheidung fallen mufi, geht es auch um jene letzte Ent-
scheidung fiir oder gegen Gott, um Glauben oder Unglauben. Dies trifft
auch dort zu, wo ein Mensch in der Entschiedenheit fiir Gott lebt; denn
wenn er aus dieser grundsitzlichen Entschiedenheit die falligen Einzel-
entscheidungen trifft, so verwirklicht er darin immer wieder aufs neue
seine Metanoia, indem er der Versuchung nicht nachgibt, sondern ihr
widersteht; indem er nicht zu den Fleischtépfen Agyptens zuriickkehrt,
sondern sich an Gott festhdlt und entschieden auf dem Weg weitergeht,
den er einmal im Glauben an das Wort der Verheiflung beschritten hat.

Damit diirfte deutlich geworden sein: Glaube und Bufle gehéren zu
jedem christlichen Tun. Der Glaube spezifiziert das Handeln zu einem
christlichen Tun. Zum Glauben geh6rt aber untrennbar die Bufle als
Distanzierung von der Siinde und Hinwendung des Menschen zu Gott.
So ist die Bufie selbst ein inneres Moment des christlichen Tuns und damit

3 'W. Kasper, Wesen und Formen der Bufle, in: Glaube und Geschidite, Mainz 1970, 314.



Bufe, Sakrament, christliches Leben 339

des christlichen Lebens iiberhaupt, und zwar nicht nur bei besonderen
Anlissen, punktuell, sondern immer.

111

So wichtig es ist, das weitverbreitete Miflverstindnis auszuriumen, als ob
christliche Bufle sich auf einige ganz bestimmte Vorginge beschrinke,
nicht aber eine durchgreifende Qualifikation des christlichen Lebens sei,
ebenso notwendig ist es, ein anderes, wohl genauso weitverbreitetes Mif-
verstindnis zu beseitigen. Viele meinen nimlich, Bufe sei ihre ureigenste
Tat und sei etwas, was schwerfallen miisse. Demgegeniiber ist festzuhalten:
Bevor wir Bufle tun, hat Gott schon etwas fiir uns getan. Wir Menschen
kénnen uns nidmlich aus eigener Kraft nicht aus der Verstrickung von
Schuld und Siinde 16sen. Wir haben nicht aus uns die Kraft, die grofie
Wende unserer Existenz zu vollziehen, uns selbst zu entsagen und Gott
zur Mitte unseres Lebens zu machen. Dazu brauchen wir Hilfe. Gott selbst
hilft uns, unser Leben in Ordnung zu bringen; er gibt uns die Kraft, unsere
sindhafte Vergangenheit zu bewiltigen. Die Initiative unserer biilenden
Umkehr zu Gott liegt darum nicht bei uns, sondern bei Gott. So sagt es
deutlich der Apostel: ,Das alles kommt von Gott, der uns durch Christus
mit sich versohnt und uns den Dienst der Verschnung aufgetragen hat.
Denn Gott war in Christus, als er durch ihn die Welt mit sich verséhnte®
(2 Kor 5, 181.). Die Aussohnung der siindigen Menschheit wie des einzel-
nen Siinders geht also von Gott aus. Zuerst gewéhrt er uns die Bufle,
bevor er sie von uns fordert. Bufe ist daher zuerst eine freie Gabe Gottes
an uns. Sie ist die Gabe seiner Liebe, mit der er uns liebte, als wir noch
Siinder waren. ,Gott aber hat seine Liebe zu uns darin erwiesen, dafl
Christus fiir uns gestorben ist, als wir noch Siinder waren* (Rém 5, 8).
Bufle ist uns von Gott ohne Vorleistung gewihrte ,Gnade des neuen
Anfangendiirfens und -kénnens; sie ist das Geschenk der Freiheit der
Kinder Gottes, das uns befreit aus der Knechtschaft von Siinde und Schuld*“4.
Die christliche Bufle wird demnach charakterisiert durch die Gnade. Es ist
nicht ihre Wesenseigenart, eine Tat zu sein, die uns schwerfillt; sondern
als zuvorkommende Gnade, durch die uns Gott aus Siinde und Schuld in
die Freiheit der Kinder Gottes fithrt und uns mit sich aussohnt, ist sie in
ihrem Wesen mit der Freude verbunden. Sie ist der Weg in die Freude
Gottes und macht darum selbst schon froh.

Vor allem das Lukasevangelium schildert uns in den drei Gleichnissen
vom verlorenen Schaf, von der verlorenen Drachme und vom verlorenen

4 'W. Kasper, a. a. 0. 812,



Friedrich Wetter 340

Sohn (Kap. 15) die Freude Gottes iiber jeden Siinder, der die ihm gewéhrte
Bufie aufnimmt und sich mit Gott versohnen 14}t. Christliche Bufle ist
der Weg in diese Freude Gottes. Selbst noch der Verzicht, den der Bifler
vollziehen mufl und der uns so oft félschlich der Kern der Bufle zu sein
scheint, steht unter dem Vorzeichen der Freude. Der Vorgang der Bufe,
der ja mit dem des Glaubens zusammenfallt, wird im Doppelgleichnis vom
Schatz und von der Perle veranschaulicht (Mt 13,44-48). ,Beide Male
handelt es sich um einen unerwarteten Gliucksfund, der Freude auslost.
Im Schwung dieser Freude geht der Finder hin und verkauft alles, um den
Schatz bzw. die Perle zu erwerben. Der Finder wird geradezu zum Aben-
teurer, der vorbehaltlos alles aufgibt, alles auf eine Karte setzt, um dadurch
sein Gliick zu machen. Bufle ist also zuerst etwas Positives, sie ist Freude,
Erfiillung, Uberwiltigtwerden®“s. Indem Gott uns Bufle gewidhrt, gibt er
sich selbst uns zu finden. Er ist letztlich selbst der verborgene Schatz und
die kostbare Perle, der sich von uns finden 14t und uns dadurch die Bufie
gewahrt.

Gott schenkt uns die Verséhnung und die Gnade der Bufie in einer sicht-
baren Gestalt. Die Urgestalt dieser Gnade ist Jesus Christus. In ihm hat
Gott seine Versbhnung mit uns sichtbar vor aller Welt vollzogen. ,Gott
war in Christus, als er durch ihn die Welt mit sich verséhnte“ (2 Kor 5, 19).
Wie alle Gnade hat auch die Gnade der Bufle eine inkarnatorische Ur-
gestalt, die als sakramentale Gestalt in der Kirche sichtbar wird. Denn
die in Jesus Christus grundsitzlich und ein fiir allemal gewihrte Verssh-
nung wird in der Kirche als der sichtbaren Gestalt der Gnade Gottes durch
die Zeiten gegenwirtig und allen zuganglich gehalten. Die Kirche als
Ursakrament ist somit das grofle, fortdauernde Angebot der Gnade und
des Erbarmens Gottes. Wo immer und in welcher Form auch immer sich
Kirche verwirklicht, gewdhrt Gott uns die Gnade der Bufie. Und wo immer
Gott die Gnade der Bufle gewihrt, hat dies etwas mit Kirche zu tun, wenn
dieser Bezug auch in vielen Féllen nicht ausdriicklich festgestellt werden
kann. Und wo immer ein Christ gldubig die gewidhrte Bufle annimmt und
die ihm darin ermoglichte personale Hinwendung zu Gott vollzieht, wird
ihm in der Kirche und durch die Vermittlung der Kirche Vergebung zuteil.

Wenn nun im folgenden verschiedene Bufiformen auf ihre kirchliche,
sakramentale Gestalt beleuchtet werden, so mufl eine fundamentale Unter-
scheidung beachtet werden: die Unterscheidung zwischen der von Gott
gewihrten und vom Siinder libernommenen Bufie mit der Hinwendung
zu Gott einerseits und den verschiedenen Formen andererseits, unter denen
Bufie gewihrt und vollzogen wird. Aus der Vielzahl und Vielgestalt der

5 W. Kasper, a. a. 0. 315.



Bufle, Sakrament, christliches Leben 341

Bufformen ergibt sich, dafl der Form nur eine relative Bedeutung zukommt
gegeniiber der Bufle selbst, die immer entschiedene Abkehr von aller siind-
haften Verflochtenheit und Hinkehr zum Gott des Erbarmens ist. Letztlich
entscheidend ist darum auch nicht, in welcher Form Bufle getan wird, son-
dern vielmehr, dafl Bufle getan wird. Wie sehr die Kirche die Form der
Bufle relativiert, wird ganz deutlich an der Lehre, nach der bereits durch
die vollkommene Reue, mit der sich der Siinder in einem Akt der Liebe
Gott zuwendet, die Gnade der Rechtfertigung zuteil wird, auch wenn aus
berechtigten Grinden die Pflicht besteht, die schweren Siinden im sakra-
mentalen Bekenntnis der Schlisselgewalt der Kirche zu unterwerfen, und
erst mit der in der Absolution gegebenen pax cum Ecclesia die Aus-
sohnung mit Gott zum Abschluf} gelangt.

v

Wir haben bisher zwei Feststellungen getroffen, die fiir eine Antwort auf
die Frage nach der Sakramentalitit der Bufle wichtig sind: 1. Die Bufle
ist nicht auf einzelne Momente des christlichen Lebens eingeschrankt,
sondern umfafit es wie der Glaube grundsdtzlich ganz, wenn auch an
bestimmten Stellen in besonderer Weise. 2. Bufle ist Gnade, die Gott uns
nach dem inkarnatorischen Prinzip der Heilsordnung grundsitzlich in
greifbarer Gestalt, also ,sakramental“ gewdhrt. Schon aufgrund dieser
Feststellung ergibt sich, daB die Frage nach der Sakramentalitat der christ-
lichen Bufle nicht nach dem Prinzip: alles oder nichts, beantwortet werden
kann. Wenn nidmlich die Bufle das ganze Leben des Christen durchzieht,
diese BufRe aber zugleich von Gott gewdhrte Gnade ist, die an das Ursakra-
ment Kirche als das einzige Medium der Gnade gebunden ist, dann ist doch
anzunehmen: Nicht nur in der Beichte haben wir Bufle in kirchlicher Ver-
fafitheit vor uns, wenn hier auch in der Aufgipfelung besonderer Art in
Form eines der sieben Sakramente, sondern auch in anderen Formen der
Bufle, denen wegen ihrer Kirchlichkeit Sakramentalitidt zukommt, gewif§
in verschiedener Deutlichkeit und Dosierung. Dies gilt es nun im einzelnen
aufzuzeigen.

Dazu ist es hilfreich, uns an eine Lehre des Zweiten Vatikanischen Kon-
zils zu erinnern. Es lehrt ndmlich nicht nur eine gestufte Zugehorigkeit
des einzelnen zur Kirche?, sondern auch eine gestufte, d. h. in verschiedener
Didchte sich ereignende Verwirklichung der Kirche selbst’.

Dieser Einsicht entsprechend unterscheidet das Konzil zwischen Kirche
und kirchlichen Gemeinschaften. Aber auch innerhalb der Kirche gibt es

8 Zweites Vatikanisches Konzil, Kirchenkonstitution Lumen Gentium, 13-14.
7 Kirchenkonstitution Lumen Gentium, 15; Dekret iiber den Ukumenismus, 3.



Friedrich Wetter 342

Stufungen. So verwirklicht sich Kirche dichter in der Feier der Eucharistie
als in einer nichteucharistischen Feier, zu der sich Christen in Jesn Namen
zum Gebet versammeln. Die Feiern der Sakramente bilden immer beson-
dere Hohepunkte in der Verwirklichung von Kirche. Dies schliefit nicht aus,
sondern im Gegenteil ein, daf} das, was in der Feier des Sakramentes
geschieht, nicht auf das Sakrament beschrénkt ist. So ist das Gliubigwerden
und das Hineingenommenwerden in die Gemeinschaft der Glaubenden
keineswegs auf die Taufe eingeschrinkt, wenn auch die Taufe in diesem
Prozefl einen Hohepunkt darstellt und einen unauswechselbaren Platz
einnimmt. Der Geist wird nicht nur in der Firmung geschenkt, und doch
bedeutet die Firmung, in der der Getaufte mit der Gabe Gottes, dem Hei-
ligen Geist, besiegelt wird, einen Hohepunkt der Geistbegabung. Die
Tatsache, dafl die Heilszuwendung, die im Sakrament geschicht, nicht auf
das Sakrament beschrénkt ist, zeigt sich auch daran, daf§ die Kirche nie mit
ihren siecben Sakramenten ausgekommen ist, um Gnade sichtbar darstel-
lend und bezeungend in Christi Namen und Auftrag zu vermitteln, sondern
auch zu unzdhligen anderen heiligen Zeichen gegriffen hat. Die sieben
heiligen Zeichen, die wir Sakramente nennen, stellen die Gnadenvermitt-
lung in letzter Verdichtung und Greifbarkeit dar.

Es ist daher notwendig, den Sakramentenbegriff aus seiner Engfithrung
herauszuholen. Nach der einen Seite hin ist dies schon geschehen, insofern
die Sakramente als Ausdifferenzierungen des einen Ursakramentes Kirche
verstanden werden und die Kirche als Ursakrament ihrerseits nur wieder
von Jesus Christus her zu verstehen ist, der in seinem Mensdhsein das
eigentliche Sakrament ist, das Gott der Welt geschenkt hat. Die Engfiih-
rung mufl aber auch noch nach der anderen Seite hin behoben werden.
Wir miissen die sakramentalen Vorformen, in denen sich auch Kirche ver-
wirklicht, erkennen und ernst nehmen. Denn auch sie sind Zeichen des
Heils und fir die Heilsvermittlung notwendig. Es handelt sich hier nicht
um vorsakramentale Formen, sondern um sakramentale Vorformen, da
in ihnen bereits die sakramentale Grundstruktur vorliegt, wenn auch nicht
in letzter Dichte und Ausprdgung. Ohne diese Heilszeichen hingen die
Sakramente in der Luft, sie wiren nicht mehr Hohepunkte, weil ihnen
der lebendige Kontext fehlte®. Wie weit der Gedanke der sakramentalen
Vorformen ausgezogen werden kann, wird an folgendem Text des latein-
amerikanischen Dichters Ernesto Cardenal deutlich: ,Die Elstern und
Chocoyos erzdhlen uns von Gott, und es ist Gott, der ihnen die Sprache

8 Vgl. hierzu: K. Rahner, Uberlegungen zum personalen Vollzug des sakramentalen
Geschehens, in: Geist und Leben 43 (1970) 282-801; hier: Ein neues Modell: Vollzug des
Sakramentes aus dem Ganzen des Lebens, 286 ff.



Bufle, Sakrament, christliches Leben 343

gegeben hat. Alle Tiere, die im Morgengrauen ihre Stimme erheben, sin-
gen Gott. Die Vulkane und die Wolken und die Biume schreien uns von
Gott. Die ganze Schopfung schreit uns durchdringend, mit einem grofien
Schrei, von der Existenz und der Schonheit und der Liebe Gottes. Die
Musik drdhnt es uns in die Ohren, und die Landschaft ruft es uns in die
Augen. ,An jeder Strafienecke finde ich Briefe Gottes®, sagt Whitmann,
und ,Das griine Gras ist ein duftendes Taschentuch Gottes mit Seinen
Initialen, das Er fallengelassen hat, um uns an Ihn zu erinnern‘. So ver-
stehen die Heiligen die Natur, so verstand sie Adam im Paradies. (Und
auch die Dichter und Kiinstler verstehen sie in gewisser Weise und unter
gewissen Umstinden, wie Adam und die Heiligen sie verstanden haben.)
... Gott ist nicht nur in den dufleren Zeichen der Sakramente gegenwartig,
sondern in gewisser Form in allem Wein und in allem Weizen, in allem
Wasser und in allem OI, in der ganzen Realitit der Welt. In aller Wirk-
lichkeit ist Gott verborgen, stumm und demiitig. Alle Wirklichkeit ist
Sakrament“®.

Diese Erkenntnis ist nun auf die Bufle und deren Formen zu iber-
tragen. Wir gehen aus von der Tatsache, dafl die Kirche als Ursakrament
die Urgestalt der Gnadenvermittlung und damit auch der géttlichen Ver-
gebung ist. Denn in der Kirche lebt Jesus Christus, durch den Gott die
Welt mit sich versohnt hat (2 Kor 5, 19). Der Gekreuzigte ist die bleibende
Vergebung Gottes, der Friede Gottes in Person.

Wegen dieser géttlich verfiigten Einheit zwischen Christus und der
Kirche ist alle Vergebung nicht nur kirchlich vermittelt, sie trigt auch in
irgendeiner Weise kirchlich-sakramentale Struktur. Weil Gott die Kirche
zur Urgestalt seiner Gnade, in der er sich selbst schenkt, gemacht hat, ist
die Gemeinschaft mit der Kirche (pax cum Ecclesia) zugleich sakramentales
Zeichen der Gemeinschaft mit Gott (pax cum Deo)™. Alle Gnade und
darum alle Vergebung hat folglich teil an der sakramentalen Struktur der
Kirche. Diese Feststellung gilt grundsatzlich und daher fir alle Vergebung,
nicht nur fiir jene, die in der Form des Bufisakramentes geschenkt wird.
Wenn die sakramentale Struktur alle Vergebung durchzieht, so konnte
die geldufige Unterscheidung von sakramentaler und nichtsakramentaler
Vergebung dem Mifiverstindnis Vorschub leisten, als ob es eine Vergebung
gibe, die rein privater Natur wéire und mit dem Ursakrament Kirche nichts
zu tun hitte. Da einerseits zwischen dem Buflsakrament und den anderen
Buf’iformen ein nicht aufzuhebender Unterschied besteht, andererseits aber

9 Ernesto Cardenal, Das Budh von der Liebe. Lateinamerikanische Psalmen, Hamburg
1972, 21 u. 77.

10 K, Rahner, Das Sakrament der Bufle als Wiederversshnung mit der Kirche, in: Schrif-
ten zur Theologie VIII (1967) 447-471.



Friedrich Wetter 344

das Sakramentale eine durchgreifende Struktur jeder Bufle ist, wird die
Sache richtig getroffen, wenn man von den sakramentalen Vorformen der
Bufle und deren sakramentaler Vollform spricht, wie dies Walter Kasper
tut??,

Zur Veranschaulichung seien einige dieser sakramentalen Vorformen
genannt. Die deutschen Bischdfe zihlen in ihrem Hirtenschreiben zur
Fastenzeit 1967 neben dem Bufisakrament folgende Weisen auf, durch die
wir von Gott Vergebung der Siinden erlangen: ,die gliubige Mitfeier der
Eucharistie, das Gebet, vor allem das der Reue und Umkehr zu Gott,
Fasten und Almosen, das Bekennen der Schuld und die Bitte um Ver-
gebung unseren Mitmenschen gegeniiber, zu der uns der Apostel Jakobus
mahnt (vgl. Jak 5, 16), endlich alles, was aus der Liebe kommt; denn die
Liebe deckt die Menge der Siinden zu (1 Petr 4, 8)“. Aufierdem werden in
dem genannten Hirtenschreiben in diesem Zusammenhang auch schon die
Bufigottesdienste ausdriicklich empfohlen.

In all diesen Formen geschieht, wenn sie recht vollzogen werden, Bufle,
Hinkehr zu Gott und damit Vergebung der Siinden. Es sind Wege der
Umkehr und des Heils, die Gott uns gnadenhaft erdffnet. Nicht nur im
Bufisakrament, sondern auch in solchen Bufiformen konkretisiert sich die
Kirche; denn auch diese sakramentalen Vorformen partizipieren an der
Kraft des Ursakramentes Kirche, weshalb sie nicht einfachhin nur fromme
Zeichen sind, sondern Zeichen, unter denen sich Heilswirklichkeit verbirgt
und anzeigt, und somit Wege, auf denen wir von Gott Vergebung der
Siinden erlangen.

Natiirlich trifft dies nur zu, wenn diese Vorgénge recht vollzogen wer-
den, das heifdt, wenn sich der siindig gewordene Mensch in ihnen von seiner
Siinde abwendet und sich glaubend und vertrauend zu Gott hinwendet,
wenn der Vorgang Ausdruck, ja Verleiblichung der Bufie wird.

Diese sakramentalen Vorformen weisen nun untereinander nochmals
eine breite Differenzierung ihres zeichenhaften, sakramentalen Charakters
auf. Der ekklesiale Charakter eines verborgenen Werkes dienender Liebe
oder einer Verzichtleistung sieht anders aus als der des gemeinsamen
gliubigen Hérens auf das Gotteswort oder der eines gemeinsamen Gottes-
dienstes.

Dies tritt besonders bei der Bufifeier hervor, bei der das ekklesiale
Element deutlicher in Erscheinung tritt als bei BuBSformen, die mehr, wenn
auch niemals ausschliefilich, privaten Charakter haben. Wegen dieses
ekklesialen Elementes ist der Buflgottesdienst mehr als die Summe der
Bufie der einzelnen, auch wenn es nicht ganz leichtfallt, das ekklesiale

11 'W. Kasper, a. a. 0. 322, 825.



Bufle, Sakrament, christliches Leben 345

Element und den mit ihm gegebenen siindentilgenden Einsatz der Kirche
begrifflich genau zu beschreiben und abzugrenzen.

Die Stufung der sakramentalen Struktur geht so weit, dafl es der Kirche
moglich ist, eine sakramentale Vorform unter bestimmten Voraussetzun-
gen als sakramentale Vollform anzuerkennen und als solche zu iiberneh-
men. Dies ist der Fall, wenn in einer Notsituation ohne individuelles
Siindenbekenntnis innerhalb eines Buflgottesdienstes die sakramentale
Lossprechung erteilt wird, wie dies aus den Kriegszeiten bekannt ist und
vor kurzem von der Rémischen Glaubenskongregation in einem erweiter-
ten Anwendungsbereich gesamtkirchlich geregelt worden ist'?. Huldigt
man keinem reinen Sakramentenpositivismus, so ist ein solches Vorgehen
der Kirche doch wohl nur denkbar, wenn man die sakramentale Struktur
auch der Vorformen, in diesem Fall des Bu3gottesdienstes, ernst nimmt.

v

Dadurch geschieht dem Bufisakrament kein Eintrag, vielmehr wird es in
den weiten Zusammenhang kirchlicher Bufle tiberhaupt gestellt und als
deren Kulmination, als sakramentale Vollform hervorgehoben. Das Buf}-
sakrament ist ausgezeichnet durch den besonderen Einsatz der Kirche, die
durch den hoheitlichen Spruch des Priesters in der Vollmacht Christi dem
reuigen Siinder die Siindenschuld tilgt. Diesem dichtesten Einsatz der
Kirche bei der Vergebung entspricht von seiten des Biflenden, Pénitenten,
ebenfalls das personliche Bekenntnis der begangenen Stinden als Ausdruck
der Umkehr. Wenn, wie die thomistische Schulmeinung lehrt, das Bekennt-
nis nicht nur Disposition des Empféingers ist, sondern zum Vollzug des
Sakramentes gehort und folglich mitkonstitutiv ist, so ist das persénliche
Bekenntnis der begangenen Siinden das konkreteste Eingehen des Poniten-
ten in das Heilszeichen, das das Sakrament darstellt. Zwar ist alle christ-
liche Bufie in irgendeiner Form Eingehen in das Heilszeichen, das die
Kirche als Ursakrament ist. Doch ist auf der Ebene des Sakramental-
Zeichenhaften das individuelle Siindenbekenntnis die konkreteste Form
dieses Eingehens, womit natiirlich nicht behauptet ist, mit dem person-
lichen Bekenntnis sei auf jeden Fall auch die tiefere Reue verbunden; denn
es handelt sich hier um die Dimension des Sakramental-Zeichenhaften und
somit um das, was als sakramentales Zeichen wahrnehmbar ist. Die héchste
Form des Einsatzes der Kirche in der Weise hoheitlichen Spruchs des Prie-
sters in der Vollmacht Christi und die hochste Form des Eingehens des

12 Seelsorgliche Richtlinien zur Erteilung der sakramentalen Generalabsolution, ver-
offentlicht von der R6mischen Glaubenskongregation unter dem Datum vom 16. Juni 1972.



Friedrich Wetter 346

Pénitenten in das Heilszeichen durch das personliche Bekenntnis entspre-
chen einander und gehoren zur sakramentalen Vollform. Wenn auch in
auflergewthnlichen Fillen das personliche Bekenntnis zur Erteilung der
sakramentalen Generalabsolution fir den Augenblick nicht urgiert wird,
so bleibt doch grundsitzlich die Pflicht, die schweren Siinden bei gegebener
Gelegenheit zu bekennen.

Von hier aus fallt auch Licht auf die sogenannte Andachtsbeichte, in der
der Christ seine 1dflichen Stinden bekennt, wozu er nicht verpflichtet ist.
Inihr bringt der Ponitent im pers6nlichen Bekenntnis seiner Siinden seinen
Umkehrwillen in der konkretest moglichen Form in das sakramentale
Heilszeichen ein und erhilt als dieser ganz bestimmte Siinder in diesem
Zceichen die Zusage der Vergebung auch in der konkretesten Form, néimlich
in der priesterlichen Lossprechung. Die im téglichen Leben vielfaltig voll-
zogene Bufle findet in der Beichte ihren sakramentalen Hohepunkt, was
binwiederum besagt, dafl der fruchtbare Empfang des Bufisakramentes
von der Bufie im Alltag lebt und ohne diese keine tiefere Wirkung haben
wird. Es ist nicht zu bestreiten, daf} es fir das geistliche Leben des Christen
ein grofler Gewinn ist, regelmiflig auch in dieser Form sich selbst mit
seinen Siinden und mit seiner Bufle einzubringen in das Heilszeichen, das
die Kirche ist, und darin Heil zu empfangen. In vergleichbarer Weise ist es
ja auch ein geistlicher Gewinn, den Leib des Herrn im eucharistischen
Sakrament regelmafig, ja hdufig zu empfangen, obschon die Vereinigung
mit Christus auch auflerhalb des Sakramentenempfangs in Glaube, Hoff-
nung und Liebe verwirklicht werden kann und dies letztere auch getan
werden soll, ja unabdingbar zum Leben des Christen gehért.

Schauen wir nochmals zuriick auf die Frage, die Anlaf zu unseren Uber-
legungen war: Bufigottesdienst oder Beichte, so dirfte klargeworden sein,
daf eine solche Gegeniiberstellung nicht haltbar ist. Man kann diese beiden
Bufiformen nicht gegeneinander ausspiclen, da sie keine Gegensitze bil-
den, sondern zwei Wege christlicher Bufle sind, die einander nicht aus-
schliefen, sondern ergénzen. Die Quelle, aus der sie ihre siindentilgende
Kraft erhalten, ist die gleiche: die Kirche als das Ursakrament, in der Jesus
Christus als die uns von Gott geschenkte Versohnung, als unser Friede in
Person lebt und wirkt. In beiden BufRformen verwirklicht sich Kirche als
Zeichen der gottlichen Vergebung, wenn auch in verschiedener Weise, da
wir es bei der Bufifeier (abgesehen von der sakramentalen Generalabsolu-
tion) mit einer sakramentalen Vorform zu tun haben, bei der Beichte mit
der sakramentalen Vollform. Diese beiden Formen der Bufle, auf die sich
das Interesse weiter Kreise in der Kirche gleichsam fixiert, miissen selbst
wieder in dem groflen Feld der Moglichkeiten christlicher Bufle und Ver-
gebung gesehen werden, wie dies oben darzustellen versucht wurde. Alle



Bufle, Sakrament, christliches Leben 347

Wege christlicher Bufle hdngen zusammen, weil sie alle in der einen Kirche
griinden und von ihr als ihrer Quelle gespeist werden.

Diese Vielfalt christlicher Bufle, angefangen von der unscheinbarsten
Tat der Umkehr bis zur Aufgipfelung im Bufisakrament, gilt es wieder zu
entdecken und allgemein bewufitzumachen. Diese Vielfalt gehort auch
zur ,vielfiltigen Gnade Gottes®, deren gute Verwalter wir nach 1 Pt 4,10
sein sollen. Wo immer Bufiformen gegeneinander ausgespielt werden, wo
immer bestimmte Bufiformen achtlos beiseite geschoben werden, fithrt dies
zu einer Verarmung. Wir erleben heute eine solche Verarmung. Darum ist
es ein Gebot der Stunde, die ganze Spannweite christlicher Bufle, das heifit
der Vergebung der Siinden, im Leben der Kirche wieder deutlicher ins Be-
wufltsein zu heben, damit im Reichtum dieser Formen die vielfiltige Gnade
der Vergebung Gottes aufleuchte und darin das christliche Leben als von
Gottes verzeihender Liebe durchwirkt erscheine.

Selbstverstindlich darf unser Bemiihen nicht dabei stehenbleiben, dafl
wir die vielen Formen christlicher Bufle und Vergebung wiederentdecken.
Das Entscheidende ist und bleibt das, was sich in all diesen Formen voll-
zieht: die Bufle selbst, nimlich die Umkehr des Herzens, die Abkehr von
der Siinde und die Hinwendung zu Gott.

Unsere Aufgabe ist es, die heute weitverbreitete Fixierung auf Beichte
und Bufigottesdienst zu 16sen und den Blick auf die reiche Vielfalt der
Bufiformen zu lenken sowie den Schwerpunkt unseres Bemiihens vom Streit
um eine bestimmte Bufiform auf die Bufle selbst zu verlegen und echte
Bufle zu wecken.

Dadurch wiirde die heute diskutierte und viele Menschen verwirrende
Frage: Bufigottesdienst oder Beichte, bei allen noch offenen theologischen
Fragen an den rechten Platz gertickt und relativiert; vor allem aber wiirde
das Leben des einzelnen Christen wie das Leben der kirchlichen Gemein-
schaft bereichert und in Richtung auf das Wesentliche, auf den Buiruf des
Evangeliums hin vertieft; in groflerer Vielfalt wiirden wir durch unser

Leben bezeugen, was wir sein sollen: ,Lob seiner herrlichen Gnade*
(Eph 1, 6).





