
Krankheit und Leid in neutestamentlicher Sicht 
Karl Kertelge, Trier* 

I. Krankheit und Leid als Gegenstand der menschlichen Sinnfrage 

1. Heutige Erfahrungen 

Krankheit und Leid gehören in besonderer Weise zu den Nöten des 
menschlichen Daseins. Jeder Mensch wird aufgrund seiner positiven und 
negativen Erfahrungen im alltäglichen Leben bestätigen, daß ein Frei- 
sein von Krankheit und Leid sein Lebensglück wesentlich konstituiert, auch 
wenn sich dieses vielfach nur als Wunsch und Hoffnung zeigt. Krankheit 
und Leid mindern in seinem Bewußtsein die •Lebensqualität" in empfind- 
licher Weise, so daß er sich nicht nur von beidem möglichst zu befreien, son- 
dern beides auch aus seinem Gesichtskreis zu bannen sucht. Ein gesundes 
und leidfreies Leben gehört wie zu allen Zeiten so auch heute zu den am 
meisten geschätzten Gütern. 

Bei allem Fortschritt auf medizinischem, psychologischem und sozialem 
Gebiet sowie bezüglich humanitärer Hilfen müssen wir dennoch fragen, 
wieweit uns die Selbstbefreiung von Krankheit und von Leid gelingt 
und gelingen kann. Die medizinische Erforschung der Krankheits- 
ursachen hat im naturwissenschaftlichen Zeitalter, vor allem seit dem 19. 
Jahrhundert, große Fortschritte erzielt. Aber in zunehmendem Maße wur- 
den auch die Grenzen der medizinischen Erkenntnisse deutlich. Die anthro- 
pologischen Bedingungen von Gesundheit und Krankheit sind immer noch 
weitgehend ungeklärt. Über die medizinisch konstatierbaren Krankheits- 
phänomene hinaus ist auch jenes Leid zu bedenken, das der Mensch gleich- 
sam als ein von außen kommendes Verhängnis erfährt und erduldet, in- 
folge etwa von Krieg, Haß, Neid, Lieblosigkeit, aber auch von menschli- 

cher Beschränktheit, Miß verstehen undNaturkatastrophen.JenachdenMög- 
lichkeiten, die einem Menschen zur Erkenntnis und Beurteilung der Ursa- 
chen solchen Leids zur Verfügung stehen, wird es auch in unterschiedlicher 
Weise als Leid erfahren und verarbeitet. Es ist daher für uns schwerer zu 
beschreiben als das Leid der Krankheit. Man wird sich heute nicht mehr da- 
mit begnügen, von außen verhängtes Leid als etwas im Ganzen des Lebens 
und der menschlichen Geschichte Unvermeidbares, als tragisches Schicksal 

* Vortrag auf der Internationalen Tagung der Arbeitsgemeinschaft für das Kranken- 
apostolat, gehalten am 18. 4. 1972 in Leutesdorf am Rhein. Für den Druck wurde der 
Beitrag an einigen Stellen überarbeitet. 



Krankheit und Leid in neutestamentlicher Sicht 349 

zu betrachten. Der Mensch ist um Abhilfe bemüht. Dazu dient auch die 
Einsicht in bestimmte sozial-psychologische und politisch-ökonomische Ge- 
gebenheiten. Aber auch die optimistischste Aufklärung kommt schließlich 
an Grenzen, wo Unter- und Hintergründe menschlicher Leiderfahrung 
nicht mehr erhellbar erscheinen, sondern als unauflösbare Rätsel ihr 
•Recht" behaupten. Dies muß sich auch die von einem säkularisierten Glau- 
ben an eine bessere Gesellschaft getragene kritische Gesellschaftstheorie, 
wie Jürgen Habermas sie vertritt, eingestehen: •In Anbetracht der indivi- 
duellen Lebenskrisen ist.. . eine Theorie nicht einmal denkbar, die die 
Faktizitäten von Einsamkeit und Schuld, Krankheit und Tod hinweginter- 
pretieren könnte ...: mit ihnen müssen wir, prinzipiell trostlos, leben"1. 

Es entspricht einer weitverbreiteten Meinung, hier eine Lücke zu sehen, 
in die die Theologie einzuspringen hätte. Aber christliche Theologie, die 
diesen Namen verdient, kann sich nicht so verstehen, daß sie auf die von 
den modernen Wissenschaften übriggelassenen und nicht gelösten Fragen 
die Antworten aus einem zeit- und weltüberlegenen Wissen liefert. Solche 
Antworten können sich als Ersatz- oder Scheinlösungen erweisen, wenn 
die Humanwissenschaften nach weiteren Forschungen neue Ergebnisse er- 
arbeiten. Tatsächlich haben ja im vorwissenschaftlichen Stadium der 
Menschheitsgeschichte vielfach religiöse Vorstellungen und Erfahrungen 
zur Erklärung und Überwindung von Krankheit und Leid gedient, auf die 
wir heute nicht mehr ohne weiteres zurückzugreifen vermögen. Auch die 
Heilige Schrift hat die Antwort auf Fragen, die uns Krankheit und Leid 
aufgeben, nicht immer schon zur Hand. Aber in der Weise, wie die Schrift- 
steller des Alten und Neuen Testamentes die Erfahrungen der Menschen 
ihrer Zeit teilen und die damit aufgegebenen Lebensfragen wahrzuneh- 
men und auf die letztbewegende Frage nach Heil und Unheil zurückzu- 
führen suchen, geben sie uns wertvolle Orientierungshilfen in den Lebens- 
fragen unserer Zeit. Die eigentliche Verbindlichkeit ihrer Aussagen resul- 
tiert dabei aus jener lebendigen Gotteserfahrung, die sie in der Begegnung 
mit Jesus gemacht haben. Eben diese Verbindlichkeit gilt es gegenüber den 
bleibenden Anfragen der Menschheitsgeschichte, ihrer Resignation wie 
ihrem Fortschrittsoptimismus sachgemäß zur Geltung zu bringen. 

In Wahrnehmung dieser Aufgabe kann sich die christliche Theologie auf 
einen bemerkenswerten Vorgang im Denken unserer Zeit stützen. Krank- 
heit und Leid werden heute weitgehend als ein Nicht-sein-Sollendes und 
darum zu Bekämpfendes, zu Beseitigendes angesehen. Man weiß darum 
mit ihnen nichts mehr anzufangen; sie sind für viele, sehr viele Menschen 
sinnlos geworden. Aber gerade diese Einstellung, die bei anhaltendem Lei- 
1 J. Habermas, Legitimationsprobleme im Spätkapitalismus (Edition Suhrkamp), Frank- 
furt 1973,165. 



Karl Kertelge 350 

den Lustlosigkeit und Resignation zur Folge hat oder zu Auflehnung führt, 
kann die fortgeschobene und verdrängte Sinnfrage schließlich doch er- 
zwingen. Die Frage nach dem Woher und Wozu von Krankheit und Leid 
erscheint dabei als Negativ-Projektion der eigentlichen Frage des Men- 
schen nach dem Sinn seines Lebens. Nimmt der Mensch die im Leiden auf- 
gegebene Sinnfrage an und stellt er sich ihr, so vermag er dadurch zu einem 
vertieften Verständnis seines Daseins zu gelangen. 

Das gilt auch für den gläubigen Menschen. Gerade dort, wo er sich 
einem undurchdringlichen Dunkel gegenübersieht, wo ein Leid schwer auf 
ihm lastet, so daß selbst sein Glaube auf die Probe gestellt wird, kann die- 
ses Leid ihm zu einem neuen Gottesbild und zu einer tieferen Sinnerhel- 
lung des Lebens verhelfen. Das eindrucksvollste biblische Beispiel dafür 
stellt das Ringen des Dulders Ijob dar. Da die Grunderfahrung und -hal- 
tung dieser Gestalt bei all ihrer Vorläufigkeit in bestimmter Weise auch in 
das neutstamentlich-christliche Denken eingegangen ist, seien die wesent- 
lichen Intentionen des Buches Ijob kurz dargestellt. 

2. Das Beispiel •Ijob" 

Der Dulder Ijob trägt sein Leid, ohne sich besonderer Schuld und Sünd- 
haftigkeit bewußt zu sein. Der Zusammenhang von Sünde und Leid, der 
vom religiösen Denken der Menschheit vielfach vorausgesetzt wird, findet 
in diesem Buch gerade keine Bestätigung. Das alte •Vergeltungsdogma", 
wie es sich mehr oder weniger deutlich auch im alttestamentlich-jüdischen 
Denken kund tutla, wird hier grundsätzlich in Frage gestellt zugunsten einer 
vertieften theologischen Einsicht in den Sinn des menschlichen Daseins. Die 
Freunde Ijobs vertreten die alte Ansicht, daß alle Leiden Strafen für Sün- 
den sind. Ijob soll daher sein Gewissen erforschen und erkennen, daß er die 
Leiden als Strafe für seine Schuld verdient hat. Er soll Gottes Züchtigung 
demütig annehmen, dann dürfe er wieder Hoffnung auf Heilung und Ret- 
tung haben. Aber gegen dieses mechanistische Denken, das Gott und 
Mensch in ihrem Verhältnis zueinander in ein starres Schema zwängt, pro- 
testiert Ijob unter Berufung auf seine Erfahrung. Er setzt auf Gott, aber auf 
den lebendigen Gott, dessen Wirken der Mensch mit gesetzlichen und 
dogmatischen Kategorien nicht einholt. Der endlose Dialog Ijobs mit seinen 
Freunden wird schließlich überholt durch die Rede Gottes und die Antwort 
Ijobs, Kap. 38-42. Der Mensch muß Gott als Schöpfer erfahren und an- 

'» Vgl. bes. E. Würthwein, Der Vergeltungsglaube im Alten Testament, in: ThWNT 
IV, 710-718; K. Koch, Gibt es ein Vergeltungsdogma im AT?, in: ZThK 52 (1955) 1-42; 
W. Dommershausen, Zum Vergeltungsdenken des Ben Sira, in: Wort und Gesdiidite (Fest- 
schrift für K. Elliger), Kevelaer-Neukirchen 1973, 37-43. 



Krankkeit und Leid in neutestamentlicher Sicht 351 

nehmen. Es ist nicht Sache des Menschen, das Leid zu ergründen und da- 
durch zu beseitigen, sondern es zu erfahren als die Negativfolie des Wir- 
kens Gottes. •Vom Hörensagen hatte ich von dir gehört; nun aber hat dich 
mein Auge gesehen" (42, 5). 

Wo und wie hat Ijob denn Gott •gesehen"? Nicht nur in der •Epipha- 
nie" der abschließenden Gottesrede, sondern in seinem Leiden, das durch 
die Rede Gottes erhellt wird. Zunächst hat er allerdings nur die tiefste Ein- 
samkeit und Gottverlassenheit gespürt. Eben diese Erfahrung der Gott- 
verlassenheit bleibt dem Menschen nicht erspart, wenn er in seinem Lei- 
den Gott sucht. Daß der Mensch dabei sogar an Gott zerbrechen kann, weil 
dessen unbegreifliches Wirken vom Menschen hingenommen werden soll 
und weil der Mensch dabei über seine Kräfte versucht wird, so daß er zum 
Ankläger Gottes wird, gehört zu dieser Gotteserfahrung hinzu, die sich 
nicht nur auf das stützt, was man vom Hörensagen wissen kann. Martin 
Buber bemerkt dazu gut: •Aber was Gott ihm sagt, beantwortet die An- 
klage gar nicht, es berührt sie gar nicht; die wahre Antwort, die Ijob emp- 
fängt, ist die Erscheinung Gottes allein, dies allein, daß die Ferne zur 
Nähe sich wandelt, daß ,sein Auge ihn sieht', daß er ihn wiedererkennt. 
Nichts ist erklärt, nichts ausgeglichen; das Unrecht ist nicht Recht geworden 
und die Grausamkeit nicht Milde. Nichts ist geschehen, als daß der Mensch 
wieder Gottes Anrede vernimmt"2. 

Zu Eliphaz aber spricht Gott: •Mein Zorn ist entbrannt wider dich und 
deine beiden Freunde; denn ihr habt nicht recht von mir geredet wie mein 
Knecht Ijob" (42, 7). Freilich ist nicht zu übersehen, wie sich im Buche Ijob 
auch die verschiedensten Teilantworten auf das Leidensproblem sammeln. 
So weisen die Elihu-Reden in Kap. 32-37 einen ganz anderen Tenor auf 
als die vorhergehenden Dialogstücke und die nachfolgende Gottesrede. 
Elihu tadelt die drei Freunde und Ijob und weist hin auf die läuternde und 
erzieherische Bedeutung des Leidens. Diese Kapitel stellen wahrscheinlich 
eine spätere Einfügung dar3, womit versucht werden sollte, das Leidens- 
problem noch weiter zu klären. Ob dies mit der Lehre von der göttlichen 
•Pädagogik" des Leidens geschehen ist, kann mit Recht bezweifelt werden. 
Durch die isolierte Stellung dieser Reden bringt der Endredaktor des 
Buches seinen Vorbehalt zum Ausdruck. Die eigentliche Antwort auf das 
Leiden und den Widerspruch Ijobs stellt doch die Gottesrede in den 
Kap. 38-42 mit ihrem Hinweis auf den Schöpfer und die Schöpfungswirk- 
lichkeit dar. Sie ist nicht als eine philosophisch-theologische Lösung des 
Theodizeeproblems anzusehen. Vielmehr erschließt sie dem Menschen 

2 M. Buber, An der Wende, Köln 1952, 106 f. 
8 Vgl. G. Hölscher, Das Buch Hiob (Handbuch zum AT, 17), Tübingen 1937, 77-79; H. 
Junker, Das Buch Job (Echter-Bibel), Würzburg 1951, 75f. 



Karl Kertelge 352 

den umfassenden Zusammenhang des Schöpferwaltens Gottes und ruft 
ihn zum befreienden Gehorsam des geschöpflichen Verhaltens. Die Lösung 
der menschlichen Fragen erfolgt nicht theoretisch, sondern existentiell - in 
der Annahme des Schöpferrufes Gottes. 

Das Beispiel •Ijob" erlangt im Neuen Testament in bestimmter Weise 
eine Bestätigung, aber auch eine modifizierende Weiterführung. Für das 
Alte Testament müßte eigentlich auch noch vom stellvertretenden Leiden 
des Gottesknechtes nach Jes 53 und von dem eschatologischen Ausblick auf 
das Freisein vom Leiden im Leben der zukünftigen Welt etwa nach Jes 65, 
17 f. und 66,22 gesprochen werden, Motive, die auch auf das Neue Testa- 
ment eingewirkt haben. Aber für unsere Fragestellung scheint es besonders 
wichtig und hilfreich zu sein, das Thema der Einsamkeit und Gottverlas- 
senheit im Leiden nach dem Buche Ijob herauszustellen und auch weiter im 
Neuen Testament zu verfolgen. 

II. Nachfolge Jesu und Hoffnung auf Befreiung von Krankheit und Leid 

1. Zwei wesentliche Perspektiven des Neuen Testaments 

In einem ersten Überblick über die Aussagen des Neuen Testaments zu 
Krankheit und Leid zeigt sich ebensowenig wie im Alten Testament eine 
fertige und leicht handhabbare Lösung des mit diesem Thema gegebenen 
theologisch-anthropologischen Problems. Die Frage nach dem Sinn des 
Leidens wird nicht ausdrücklich und in theoretischer Isolierung gestellt; 
aber die Zusammenhänge, in denen vom Leiden Jesu und dem der Chri- 
sten die Rede ist, eröffnen einen indirekten Zugang auch zur Sinnfrage. 

Dabei ergeben sich im Neuen Testament zwei wesentliche Perspektiven, 
die in einer bemerkenswerten Spannung zueinander stehen. Die eine läßt 
sich mit dem Apostel Paulus als Teilnahme an den Leiden Christi bezeich- 
nen4. Für ihn ist das Evangelium das •Wort vom Kreuz" (1 Kor 1,18); 
Leiden und Tod Jesu sind der geschichtliche Ort, an dem Gott eschatolo- 
gische Erlösung gewährt. In der gläubigen Annahme des Evangeliums 
vermag der Christ die Leiden dieser Weltzeit als Zeichen der Teilnahme 
an diesem Heilsgeschehen zu verstehen und in seinen Glaubensvollzug zu 
integrieren. Krankheit und Leiden sind also die paradoxen Zeichen der 
Erlösung •auf Hoffnung hin" (Rom 8,24). Im Zusammenhang mit diesem 
Verständnis steht die Mahnung des 1. Petrusbriefes, die Leiden als Glau- 
bensbewährung geduldig zu ertragen5. 

Eine andere Perspektive ergibt sich im Blick auf das heilende Wirken 

4 Vgl. besonders Rom 8, 17; Phil 3, 10; 2 Kor 4, 10. 
5 Vgl. besonders 1 Petr 1, 6 f; 3,14. 17 f; 4, 12-19. 



Krankheit und Leid in neutestamentlicher Sicht 353 

Jesu nach den Evangelien. Jesus begnügt sich nicht damit, die Kranken 
und Leidenden auf einen Ausgleich im •Jenseits" zu vertrösten, sondern 
er hilft ihnen, indem er sie von Krankheiten und Dämonen befreit. Die 
Taten Jesu nehmen so die verheißene Zukunft des Gottesreiches in zeichen- 
hafter Weise vorweg. Die endgültige Befreiung der Menschen von Krank- 
heit, Leid und Tod ist somit in der Verkündigung und im Wirken Jesu 
schon nahegerückt, so daß die Verheißung des zukünftigen Heiles von den 
Menschen in der Nachfolge Jesu als begründete und schon sich erfüllende 
Verheißung ergriffen und festgehalten werden kann. In der Nachfolge 
Jesu hat die Kirche diese Zeichen einer begründeten Verheißung und Hoff- 
nung weiter zu wirken; sie gehören wesentlich zu ihrem Verkündigungs- 
auftrag6. 

In den beiden hier aufgezeigten Perspektiven werden Krankheit und 
Leiden als Nöte des menschlichen Lebens sichtbar, von denen der Mensch 
sich nicht selbst befreit, von denen er aber befreit werden soll und zu denen 
er sich daher in einer neuen Weise zu verhalten vermag. In dem spannungs- 
vollen Verhältnis dieser beiden Perspektiven zeigt sich eine tiefe Überein- 
stimmung, nämlich im christologischen Ansatz ihrer Deutung von Krank- 
heit und Leid. Die Verkündigung und das Verhalten Jesu in seinem Leben 
wie in seinem Leiden ermöglichen dem Menschen ein neues Verhalten 
gegenüber seinen geschichtlich gegebenen Leiden. 

Diesen Ansatz gilt es im folgenden weiter zu entfalten. Dabei ergibt sich 
uns von vornherein eine gewisse Begrenzung der Darstellung im Blick auf 
die uns heute aufgegebene pastorale Sorge für die Kranken und Leiden- 
den7. 

2. Jesu Verkündigung und Verhalten als Ermöglichung von Nachfolge 

Jesu Wirken hat einladenden, ermunternden und eröffnenden Charakter. 
In einer heilsam provozierenden Weise läßt er sich auf die Nöte der Men- 
schen ein und entdeckt ihnen in ihrer geschichtlich-irdischen Notsituation 
ihre Heillosigkeit und Heilsbedürftigkeit, der allein Gott abhelfen kann. 
Im Namen und anstelle Gottes erweist er ihnen die Hilfen, durch die sie 
einen ersten Schritt auf die von ihm verheißene Lebensfülle tun können. 
Aus seiner Vollmacht erklärt sich auch die Weise, mit der er die traditio- 
nellen Fragen nach dem Zusammenhang von Schuld und Leiden überholen 
kann. 
6 Vgl. besonders Mk 3, 14 f; 6, 7-13 Parr. 
7 Zu den Leiden der sozial Schwachen und Unterdrückten und der Aufgabe, vor die sie 
uns über den engeren Rahmen der Gemeindepastoral hinaus stellen, verweise ich auf mei- 
nen Artikel •Befreiung als Auftrag des Evangeliums", der in Kürze in •Priester und 
Mission" erscheinen soll. 



Karl Kertelge 354 

a) Keine Festlegung auf die Schuldfrage 

Jesus bestätigt ebensowenig wie das Buch Ijob den Kausalzusammenhang 
von Sünde und Krankheit. Die Krankheit wird von ihm nicht als Strafe 
für persönliche Schuld des Menschen verstanden. In Joh 9,1-3 wird über- 
liefert, daß Jesus im Vorübergehen einen Menschen sieht, der von Geburt 
an blind war. •Und seine Jünger fragten ihn: Rabbi, wer hat gesündigt, 
dieser oder seine Eltern, daß er blind geboren worden ist? Jesus antwor- 
tete: Weder dieser hat gesündigt noch seine Eltern, sondern die Werke 
Gottes sollen an ihm offenbar werden." Es geht in diesem Wort nicht 
darum, die Sündenfreiheit dieses Mannes zu behaupten. Die Verfallenheit 
des Menschen an Sünde und Tod wird hier nicht berührt. Aber das Wort 
Jesu polemisiert gegen die im Judentum vielfach verbreitete Anschauung, 
daß Krankheit und körperliche Mißbildungen Zeichen dafür seien, daß 
der Betreffende •ganz in Sünden geboren" sei, wie auch die Pharisäer 
bezüglich des Blindgeborenen annehmen, V. 34. Die Schuld an den Gebre- 
chen eines Krankgeborenen suchte man in den Sünden der Eltern. Man 
berief sich dabei auf die Schrift, wonach Gott die •Schuld der Väter heim- 
sucht bis ins dritte und vierte Geschlecht, an den Kindern derer, die mich 
hassen" (Ex 20, 5; vgl. 34, 7; Num 14, 8; Dt 5, 9)8. 

Wie sehr die Vorstellung, daß körperliche Gebrechen der Kinder (wie 
auch deren Widerspenstigkeit) auf Versündigungen der Eltern zurück- 
zuführen seien, im zeitgenössischen Judentum geläufig war, zeigt eine 
Reihe von Warnungen in Talmud und Midrasch, die vor allem die Ein- 
haltung bestimmter Reinheitsvorschriften für Eheleute zum Ziel haben9. 
Im Hintergrund der Jüngerfrage von Joh 9, 2 steht also das jüdische Regel- 
denken, daß Krankheiten und Leiden eine bestimmte Schuld anzeigen. 
Dagegen verweist Jesus auf die •Werke Gottes", die •an ihm offenbar wer- 
den sollen" (9, 3). Das bedeutet nicht etwa, daß der Kranke zum bloßen 
Demonstrationsobjekt der •Werke Gottes" wird. Vielmehr ist die Erkran- 
kung die Negativfolie des Wirkens Gottes. Es geht um das fortwährende 
Wirken des Schöpfer-Gottes, dessen Heilsabsicht sich in der wunderbaren 
Heilung durch Jesus besonders deutlich manifestiert10. 
8 Daß es aber im Alten Testament nicht bei diesem Wort bleibt, zeigt besonders deutlich 
Ez 18, 2 ff: •Was soll es, daß ihr im Lande Israels diesen Spruch im Munde führt: Die 
Väter haben saure Trauben gegessen, und den Kindern werden davon die Zähne stumpf? 
So wahr ich lebe, spricht Gott der Herr, ihr sollt fortan diesen Spruch in Israel nicht mehr 
im Munde führen. Wahrlich, alle Seelen sind mein, die Seele des Vaters wie die Seele des 
Sohnes ...". Vgl. auch Jer 31, 29 f. 
9 Vgl. Strack-Billerbeck, Kommentar zum Neuen Testament aus Talmud und Midrasch. 
Bd. II, München 1924, 529. 
10 Vgl. R. Schnackenburg, Das Johannesevangelium. II. Teil (Herders Theol. Kommentar 
zum NT, IV 2), Freiburg 1971, 305: •Die hier Fragenden ... sind von einem Problem be- 
drängt, auf das sie keine befriedigende Antwort wissen. Der joh. Jesus gibt ihnen eine 



Krankheit und Leid in neutestamentlicher Sicht 355 

Daneben kennt das Johannesevangelium allerdings auch einen gewis- 
sen Zusammenhang zwischen Sünde und Krankheit. Nach der Heilung des 
Gelähmten spricht Jesus zu diesem: •Siehe, du bist gesund geworden; sün- 
dige nicht mehr, damit dir nicht noch Schlimmeres geschehe" (5, 14). Das 
•Schlimmere", das dem Geheilten bei erneuter Sünde widerfahren wird, 
ist allerdings nicht eine noch schlimmere Krankheit, sondern der Verlust 
des Lebens mit Gott, wofür die durch Jesus erlangte Heilung Zeichen ist. 
Man wird danach keinen Nachdruck auf den mit dem Judentum vorausge- 
setzten Zusammenhang von Sünde und Krankheit legen dürfen. Für die 
Errechenbarkeit der Schuld an Krankheiten ist hier ebensowenig Raum wie 
in Joh 9, 1-3. Das gleiche gilt auch für die synoptische Überlieferung von 
der Heilung des Gelähmten, Mk 2, 1-12 Parr. Das Wort Jesu an den Ge- 
lähmten •deine Sünden sind dir vergeben" könnte ebenfalls auf einen sol- 
chen Zusammenhang von Sünde und Krankheit verweisen. Aber auch hier 
ist zu beachten, daß die Schuldfrage nicht gestellt und gelöst wird, son- 
dern die Sündenvergebung zeigt an, wozu Jesus eigentlich gekommen ist. 
Anders aber als in Joh 5 wird hier die abschließend gewährte Kranken- 
heilung nicht zum Zeichen für die Sündenvergebung und das eigentliche 
Heilswirken Jesu, sondern zur Bestätigung der von Jesus in Anspruch ge- 
nommenen Vollmacht zur Sündenvergebung. 

In klarer Weise widerspricht Jesus einem leichtfertigen und lieblosen 
Straf- und Vergeltungsdenken in Lk 13, 1-5. •Meint ihr, daß diese Gali- 
läer größere Sünder waren als alle anderen Galiläer, weil ihnen dies wider- 
fahren ist? Nein, sage ich euch, sondern wenn ihr nicht umkehrt, werdet 
ihr alle ebenso umkommen . ..". Das Unglück, das die Galiläer bzw. die 
Achtzehn am Siloah-Teich getroffen hat, wird zum Aufruf der Buße. Dies 
ist der Weg, auf dem wir im Sinne Jesu die Antwort auf unsere Fragen zu 
suchen haben. Die Menschen müssen immer bereit sein, für ihre Sünden 
Buße zu tun, und zwar nicht nur diejenigen, die Krankheit und Leid trifft, 
sondern alle. 

Wie ist nun aufgrund dieses Schriftbefundes das Verhältnis von Krank- 
heit und Leid zur Sünde des Menschen im christlichen Sinne zu bestimmen? 
Offenkundig ist die traditionelle Auskunft, Krankheit und Leid seien Fol- 
gen der Ursünde, im Hinblick auf die bleibenden Fragen der Menschheit 
nicht erschöpfend. Vor allem verleitet dieser Satz dazu, den biblisch bezeug- 
ten Zusammenhang von Ursünde und menschlichen Leiden als Modell zu 
nehmen, wonach man jede konkrete Krankheit und das Leid, das den Men- 
schen persönlich trifft, doch wiederum auf konkrete persönliche Sünden des 

Auskunft, die zwar nicht alles Dunkel irdischen Leids bannt, aber im Zeichen dieser Blin- 
denheilung neue Hoffnung auf Jesus als .Licht der Welt' schenkt". 



Karl Kertelge 356 

betroffenen Menschen oder der jeweiligen menschlichen Gesellschaft zu- 
rückführen könnte. Der Zusammenhang von Krankheit und Leid mit der 
Sünde der Menschen wird in allgemeiner Weise im Neuen wie im Alten 
Testament vorausgesetzt, insofern sich in Krankheit und Leiden immer 
auch die Todverfallenheit der von der Sünde betroffenen Menschheit an- 
kündigt. Gleichwohl ist und bleibt dieser Unheilszusammenhang, in den 
auch Krankheit und Leiden verflochten sind, ein Geheimnis, d. h. er ist nicht 
Sache einer innerweltlichen Evidenz, sondern Sache Gottes und seiner 
Offenbarung im Leiden seines Sohnes11. Der Mensch muß sich durch 
Krankheit und Leid verbindlich daran erinnern lassen, daß die Sünde in 
der Menschheit ständige Buße und Umkehr fordert. Krankheit und Leid 
sollen als Möglichkeit solcher Buße angenommen werden. Sie fordern Ein- 
sicht in die eigene Geschöpflichkeit und damit in jene Haltung, die der 
Mensch schon am Anfang Gott verweigert hat. 

Wie weit läßt sich hiermit das Wort des Apostels Paulus in 1 Kor 11, 29 
bis 32 zur Frage der unwürdigen Teilnahme am Herrenmahl in Einklang 
bringen? •Wer (vom Herrenmahl) ißt und trinkt, der ißt und trinkt sich 
das Gericht, wenn er den Leib des Herrn nicht unterscheidet...". Als Zei- 
chen für das schon hereinbrechende göttliche Gericht gelten dem Apostel die 
Krankheiten und Todesfälle, die in der Gemeinde zu verzeichnen sind. 
Erwartete man in Korinth etwa Freisein von Krankheit und Tod durch 
das Sakrament, so daß Paulus nun erklären kann, daß die erwartete Wir- 
kung nur deshalb nicht eingetreten sei, weil die Gemeinde das Herrenmahl 
nicht mehr als das nahm, was es nach der Anordnung seines Stifters sein 
sollte, nämlich als wirkkräftiges Gedenkzeichen seiner Liebe? Jedenfalls 
versteht Paulus hier Krankheit, Schwachheit und Tod als Gericht über die 
Gemeinde, die •den Leib des Herrn nicht unterscheidet", da jeder sein eige- 
nes Mahl vorwegnimmt und damit die Gemeinschaft verletzt, die der Leib 
des Herrn in der Gemeinde stiftet und selbst auch darstellt. Aber Paulus gibt 
hiermit kein allgemeines Prinzip an die Hand, das immer gültig ist, so daß 
man gar an den Krankheiten erkennen könnte, daß schuldhafte Mißstände 
herrschen. Das Wort des Paulus ist vielmehr im Rahmen seiner Kritik am 
Verhalten der Gemeinde zu verstehen. Die besondere Situation will also 
berücksichtigt werden. Und dann können wir vor allem daraus lernen, daß 

11 Angesichts der Rätsel des Leidens von einem •Geheimnis" zu sprechen, ist keine ober- 
flächliche Ausflucht, sondern Ausdruck eines •Wissens", das in der Anerkennung der 
Selbstoffenbarung Gottes im Leiden seines Sohnes begründet ist. Wie wenig in der Frage 
nach Gott, seiner Existenz und Offenbarung die •Leidensgeschichte dieser Welt" zu über- 
gehen ist, und wie sehr diese Leidensgeschichte vor das •Geheimnis" Gottes stellt, zeigt 
das Buch von Jürgen Moltmann: Der gekreuzigte Gott. Das Kreuz Christi als Grund und 
Kritik christlicher Theologie, München 1972, besonders S. 205-214: Kreuzestheologie und 
Atheismus. 



Krankheit und Leid in neutestamentlicher Sicht 357 

das eschatologische Gerichtswirken Gottes nicht mit der nichterf üllten Nah- 
erwartung schlechthin ferngerückt ist, sondern wie das Heilswirken Got- 
tes in seiner vorauslaufenden Wirkung schon innergeschichtlich im Voll- 
zug ist. 

b) Krankenheilungen und Dämonenaustreibungen 

Jesu Hinwendung zu den Menschen hat heilbringende Bedeutung. Dies 
zeigt sich besonders deutlich an seinen Hilfen für die Kranken und Besesse- 
nen. In den Heilungen und Dämonenaustreibungen Jesu bricht zeichen- 
haft schon jetzt das Heil des zukünftigen Gottesreiches an. So deutet Jesus 
selbst sein Wirken als heilskräftig: •Wenn ich aber durch den Finger Got- 
tes die Dämonen austreibe, so ist das Reich Gottes (schon) zu euch gekom- 
men" (Lk 11, 20 Par). Seine vollmächtig gewirkten Heilungstaten bringen 
gerade als •humanitäre" Hilfen Gott den Menschen nahe: als Heiland, 
Helfer und Retter. •Gott mit uns!" (Mt 1, 23), Gott ist uns nahe! Diese Bot- 
schaft wird begleitet und verdeutlicht durch die leiblich-irdischen Hilfen. 
Aber dabei bleibt immer auch zu sagen, daß die Heilungen als solche noch 
nicht das Heilswirken Jesu erschöpfen, sondern erste Hinweise, Ausrufe- 
zeichen dafür sind, daß Gott den Menschen nahe ist, und zwar allen Men- 
schen, denn alle Menschen bedürfen der Rettung durch Gott. Es bleibt also 
immer auch noch im Sinne der Evangelien zu fragen, ob die Menschen sei- 
nen Anruf im Wirken Jesu tatsächlich verstanden haben. 

Dennoch haben wir nicht darüber zu urteilen, ob und wieweit Gottes An- 
ruf in den Krankenheilungen Jesu verstanden und ihm entsprochen wurde. 
Der Erfolg der Mission, die Ernte bleibt Gottes Sache. Die Kirche hat aber 
nach dem Vorbild Jesu und in seinem Auftrag weiter zu wirken, d. h. auch 
Kranke zu heilen und Dämonen auszutreiben. Wie sie das heute tut oder 
zu tun hat, bleibt uns zu überlegen. Jedenfalls ist hier auch ein sozial- 
humanitärer Einsatz von dem Christen verlangt, der es nicht bei den •gei- 
stigen Werken der Barmherzigkeit" belassen kann. Das helfende und hei- 
lende Wirken an den Kranken geht die Kirche im Namen Jesu sehr ent- 
scheidend an. So haben die urchristlichen Apostel und Missionare offen- 
kundig auch das heilende Wirken Jesu fortgesetzt. Und nach Jak 5, 14 die- 
nen das Gebet und die Krankensalbung durch die Ältesten nicht nur der 
Sündenvergebung, sondern auch der leiblichen Heilung, also der ganzheit- 
lichen Rettung und Gesundung, ohne daß dabei über den tatsächlichen 
Erfolg ein Wort verloren wird. Aber die biblische Perspektive ist hier klar: 
Die Kirche hat ihre Heilsaufgabe nicht nur bezüglich des •Seelenheiles", 
sondern bezüglich des ganzen Menschen zu erfüllen. 



Karl Kertelge 358 

c) Selbstoffenbarung Gottes im Leiden 

Jesu Wirken vollzieht sich nicht nur in der Aktivität des unermüdlichen 
Handelns, sondern auch und vor allem in der Aktivität seines eigenen Lei- 
dens. In seiner Passion erweist er sich ganz als Mensch, den seine leiblichen 
und seelischen Schmerzen tief berühren. 

Wo zeigt sich aber in seinem Leiden der Retter- und Helfer-Gott? Wo 
bleibt für Jesus selbst, der den Willen Gottes bis zum letzten an seinem 
Leibe übernimmt, der Trost der Nähe Gottes und die Gewißheit der zu- 
künftigen Herrlichkeit? Die Leidensgeschichte der Evangelien zeigt uns 
den Geduldig-Leidenden, der nicht aufbegehrt gegen das zugefügte Un- 
recht, den Gerechten, der die Ungerechtigkeiten seiner Gegner erträgt, der 
aber auch als der leidende Gottesknecht die Ungerechtigkeiten der Mitmen- 
schen auf sich nimmt, der also stellvertretend leidet und dadurch ihre Un- 
gerechtigkeiten wegnimmt. Der Weg des leidenden Gottesknechtes ist nicht 
von Heroismus und Siegesgewißheit gekennzeichnet, sondern von Einsam- 
keit, Verlassenheit und seelischer Qual, und er endet schließlich im Schrei 
der Gottverlassenheit am Kreuz (Mk 15, 34 Par). Der Tod Jesu mit seiner 
letzten Erfahrung der Gottverlassenheit wird so paradoxerweise zur Offen- 
barung Gottes. Jesus offenbart Gott als seinen Vater; er offenbart ihn damit 
auch als den Gott, der seinen Sohn aus Liebe zu den Menschen in den Tod 
dahingibt (Joh 3, 16; Rom 8, 32). Sehen wir so mit den neutestamentlichen 
Autoren in der Passion Jesu die •Aktivität" Gottes zum Heil der Menschen, 
dann läßt sich mit Recht von der Selbstoffenbarung Gottes im Tode Jesu 
sprechen. Gott offenbart sich im Tode Jesu nicht als •deus ex machina", als 
Nothelfer nach Bedarf, sondern als er selbst, indem er sich in letztgültiger 
und -verbindlicher Weise zum Weg Jesu bekennt und diesen Weg als den 
Weg des Heiles bestätigt. Dieser Weg der Hingabe und des liebenden Er- 
leidens ist das Vermächtnis Jesu an die Welt. 

Wir Christen haben keinen anderen Weg als den Weg Jesu. Unser Gott 
ist der Gott, den Jesus in seinem Leiden und Sterben festgehalten und uns 
gezeigt hat. Gerade im Blick auf das Leiden Jesu müssen wir sagen, daß es 
der Christ mit seinem Leiden nicht leichter hat. Nachfolge Jesu kann daher 
auch nicht heißen, daß das Kreuztragen und das Erleiden von Krankheit 
und Unglück für den Christen doch nicht so hart sei, daß er also im voraus 
immer auch schon alles Erleiden überwunden hätte. Nachfolge Jesu erleich- 
tert uns nicht das körperliche und seelische Leiden als solches, sondern zeigt 
uns dieses Leiden als Weg, auf dem Gott begegnet; sie zeigt uns in diesem 
Leiden Gott selbst - ebenso, wie Jesus ihn in seinem eigenen Geschick er- 
fahren und geoffenbart hat. Der Ruf nach Jesus liegt daher dem Kranken 
und Sterbenden besonders nahe. 



Krankheit und Leid in neutestamentlicher Sicht 359 

Vom Leiden Jesu aus ergibt sich auch noch einmal ein hilfreicher Rück- 
blick auf das Leiden des alttestamentlichen Gerechten Ijob. Freilich ging 
es bei Ijob viel stärker um sein eigenes Geschick, um den Erweis seines Ge- 
recht-Seins vor Gott. Aber auf die Frage nach dem Sinn des Leidens fällt 
doch hier wie dort alles Gewicht auf die Selbstoffenbarung Gottes im Lei- 
den - so, wie der Leidende überhaupt nur Gott zu erfahren vermag: als den 
in menschlicher Einsamkeit Verborgen-Nahen. Das Leiden des Ijob er- 
scheint so als die archetypische Form des Leidens Jesu; es wird als Frage 
und als menschliche Erfahrung im Leiden Jesu aufgehoben. 

d) Das Leiden im Heilsplan Gottes 

Jesus verweist bezüglich seines Leidens auf den Heilsplan Gottes. Die 
dreifache Ankündigung seines Leidens durch Jesus selbst (Mk 8, 31; 9, 31 
und 10, 32-34 Parr.) ist nicht nur als einfacher Weissagungsbeweis und da- 
mit als Ausdruck seines übernatürlichen Vorherwissens zu verstehen, son- 
dern als Offenbarung des göttlichen Heilsplanes: Der Menschensohn 
•muß" dieses alles erleiden und nach drei Tagen auferstehen, d. h. sein 
Leben entspricht seiner Sendung von Gott, es ist die Konsequenz seines 
Lebens als Lebenshingabe, aber es ist auch rettendes Leiden, durch das Gott 
die Menschen retten will. 

Auch das Wort des Auferstandenen an die Emmausjünger, Lk 24, 26 
(•Mußte nicht Christus dies leiden.. ."), und die Belehrung der Jünger 
über den Sinn der Schriften, 24, 27. 45-47, wollen das Leiden Jesu aus 
seinem Zusammenhang mit dem Heilsplan Gottes verständlich machen. 
Aber der Heilsplan Gottes ist keine leicht einsehbare und objektivierbare 
Sache. Er ist und bleibt Sache Gottes und den Menschen nur durch Offen- 
barung einsichtig. Dabei haben wir uns vor einer schematischen Verkür- 
zung zu hüten, die in einer formelhaften Verwendung der Auskunft liegen 
kann, daß Gott das Leiden seines Sohnes zum Mittel der Erlösung bestimmt 
hat. Ebensowenig genügt die Formel: Durch Leiden zur Freude der zu- 
künftigen Herrlichkeit. Daß Gott die Menschen durch das Leiden seines 
Sohnes rettet, ist Inhalt der Frohen Botschaft, die wir dankbar annehmen. 
Aber daraus ergibt sich nicht eine Theorie über den Sinn des Leidens. Daß 
wir durch Leiden und Sterben zur Herrlichkeit der Auferstehung gelan- 
gen, ist Inhalt unserer Hoffnung aufgrund der Verheißung, die uns Tod 
und Auferstehung Jesu bedeuten. Aber daraus läßt sich nicht ein leicht 
handhabbares Prinzip, eine Methode der Heilserlangung machen. Viel- 
mehr wird von uns gefordert, daß wir die Leiden der Zeit wirklich an- 
nehmen und ertragen, auch wenn wir sie in Glaube und Hoffnung schon 
aufgehoben wissen dürfen in der Herrlichkeit des kommenden Gottes- 



Karl Kertelge 360 

reiches, wie Paulus in Rom 8, 18 erklärt: •Denn ich halte dafür, daß die 
Leiden der jetzigen Zeit nichts bedeuten im Vergleich zu der Herrlichkeit, 
die an uns geoffenbart werden soll". 

Wie •sinnvoll" die Leiden sind, die uns zugemutet werden, vermögen 
wir nur im Blick auf den Heilssinn des Leidens Jesu zu sehen. Aber auch 
wenn uns die Einsicht in den Sinn des Leidens Jesu durch die Last unserer 
eigenen Leiden verstellt ist, bleibt uns doch die Möglichkeit, die •Sinnlosig- 
keit" unserer Leiden mit der des Leidens Jesu zu vereinen und sie mit ihm 
in der Verborgenheit des kommenden Gottes aufgehoben sein zu lassen. 
Angesichts der Undurchdringlichkeit des Geheimnisses, das das Leiden 
auch für den Christen immer noch darstellt, gewinnt die Bitte Jesu in seiner 
Todesangst ihren besonderen Stellenwert: •Abba, Vater,. .. laß diesen 
Kelch an mir vorübergehen! Doch nicht, was ich will, sondern was du willst" 
(Mk 14, 36). Dieser Bitte schließt sich der Christ an, wenn er betet: •Dein 
Wille geschehe!" (Mt 6, 10). 

Demselben Geist entstammt auch die Schlußbitte aus Pascals •Gebet 
an Gott um den heilsamen Gebrauch der Krankheiten": •Gib also, Herr, 
daß ich, wie ich auch bin, deinem Willen mich gleich mache; daß ich, krank 
wie ich bin, dich verherrliche in meinen Leiden. Ohne sie kann ich nicht in 
die Herrlichkeit eingehen, und selbst du, mein Heiland, hast nur durch sie 
dahin gelangen wollen ... Und weil Gott nichts wohlgefällig ist, es sei ihm 
denn dargebracht durch dich, vereinige meinen Willen mit dem deinen und 
meine Schmerzen mit denen, die du gelitten hast. Gib, daß die meinigen zu 
den deinigen werden .. ."12. 

e) Kreuzesnachfolge 

Jesus ruft in die Nachfolge des Kreuztragens. •Wenn jemand mir nach- 
folgen will, verleugne er sich selbst und nehme sein Kreuz auf sich und 
folge mir nach" (Mk 8, 34 Parr). •Wer nicht sein Kreuz trägt und mir nach- 
folgt, kann nicht mein Jünger sein" (Lk 14, 27; Mt 10, 38). Nachfolge ver- 
wirklicht sich hiernach nicht in einer mystischen Hinwendung zum Kreuze 
Jesu, so wertvoll die fromme Betrachtung des Kreuzes Christi auch ist, 
sondern in der entschiedenen Hinwendung zu dem eigenen Kreuz der 
jeweiligen geschichtlichen Existenz. Unser Dasein hat also auch die Per- 
spektive des Kreuzes - eben von Gott her. Und sich zum konkreten Leben 
als Gabe und Aufgabe bekennen, das ist die alltägliche Möglichkeit der 
Nachfolge Jesu. In Krankheit und Leid tritt die Ansicht des Kreuzes be- 
sonders deutlich hervor. Krankheit und Leid sind daher besonders inten- 
sive Möglichkeiten der Nachfolge Jesu. 
12 Blaise Pascal, Vermächtnis eines großen Herzens. Die kleineren Sdiriflen. Übertragen 
u. hrsg. von W. Rüttenauer, Leipzig 1938, 67. 



Krankheit und Leid in neutestamentlicher Sicht 361 

Freilich müssen wir uns oft genug die Augen dafür öffnen lassen, inwie- 
fern Krankheit und Leiden reale, weiterführende Möglichkeiten der Nach- 
folge Jesu sind. Wie haben wir etwa die Aufgabe näher zu beschreiben, die 
uns in Krankheit und Leid gestellt ist? Als Sühne? Als Stellvertretung? Als 
Opfer? Es dürfte vor allem wichtig sein, daß Krankheit und Leid im Geiste 
Jesu getragen werden, d. h. daß wir mit Jesus und von ihm lernen, uns in 
die Gemeinschaft mit Gott einzuüben und diese Gemeinschaft mit Gott als 
Gemeinschaft mit den Mitmenschen, mit ihren Nöten und Lebensschwie- 
rigkeiten, aber auch mit ihren Hoffnungen und Erwartungen einzuüben 
und zu vollziehen. Tatsächlich ist es notwendig, nicht an unserer heutigen 
Weltwirklichkeit vorbei nach Jesus zu fragen, sondern in ihr und mit ihr 
und vielfach auch stellvertretend für die Welt. 

III. Pastorale Folgerungen 

Krankheit und Leid sind auch durch den christlichen Glauben nicht leicht 
zu relativieren und praktisch wie theoretisch zu verarbeiten. Sie sind von 
uns als Gegebenheiten unseres geschichtlichen Daseins anzunehmen, auch 
wenn sie eine offenkundige Erschwerung unseres Daseins darstellen und 
immer ihre letzte Überwindung aus rein menschlicher Initiative verhin- 
dern. 

Im wesentlichen ergeben sich folgende vier Hauptaufgaben: 
1. Die aktive Überwindung von Krankheiten und Leiden unter den Men- 
schen ist auf wissenschaftlichem Wege und durch Einsatz vielfältiger 
menschlicher Hilfen anzugehen. Die Kirche kann die auf medizinischer 
und sozialer Ebene notwendige Arbeit nie ganz aus ihrem Kompetenzbe- 
reich aussondern und ausschließlich den nichtkirchlichen Trägern über- 
lassen. Es geht hierbei nicht um Beibehaltung von Machtpositionen aus 
einer vergangenen Zeit. Selbstverständlich kann die Kirche nicht die heute 
erforderliche Arbeit auf medizinischem und sozialem Sektor aus eigener 
Kraft leisten und ausschließlich für sich beanspruchen. Aber in jeder Zeit 
und Situation ist genau zu überlegen, wie die Kirche ihre Verantwortung 
in der Überwindung von Krankheit und Leiden wahrzunehmen hat und 
am besten wahrnehmen kann. 
2. Die Seelsorge an den Kranken und Leidenden fordert eine nüchtern sach- 
liche Einstellung zum betroffenen Menschen und seiner Lage. Eine fromme 
Verbrämung des Leidens oder ein Hinwegtäuschen und leichtes Vertrösten 
entsprechen den seelsorgerlichen Erfordernissen nicht. Nichts ist hier pein- 
licher und überflüssiger als professionelles Mitleid. Gerade die rechte Ein- 
sicht in das Verhalten Jesu legen für die seelsorgliche Betreuung sachlich 
aufrichtige Hingabe und Achtung vor dem Kranken nahe. Der kranke und 



Karl Kertelge 362 

leidende Mensch bedarf der Verstehenshilfe: Er muß sich selbst zu verste- 
hen suchen - als Geschöpf gegenüber seinem Schöpfer. Die wichtigste Auf- 
gabe des Seelsorgers aber ist es, den Kranken und Leidenden Hoffnung zu 
machen, ohne sich auf billige Formeln zu verlassen. Glaubwürdigkeit ge- 
winnt die Hoffnung weckende Tat und das Wort nur, wenn sie letztlich in- 
spiriert und ausgerichtet sind an der Hoffnung, die Jesus den Menschen 
schon in seinen Erdentagen gegeben hat. 
3. Die Hoffnung, die den kranken und leidenden Menschen aufzurichten 
vermag, beinhaltet Zuversicht aufgrund der Lebensverheißung Jesu und 
Geduld im Ertragen der vielfältigen Belastungen und Spannungen des 
menschlichen Lebens in der Gegenwart. Solche Hoffnung kennzeichnet das 
Dasein aller Christen, der Kranken wie der Gesunden, derer, die von einem 
Leid mehr oder weniger getroffen werden. Beim kranken und leidenden 
Menschen verdichtet sich allerdings die christliche Grundhaltung des Glau- 
bens in besonderer Weise als Hoffnung auf Leben. Die Seelsorge an den 
Kranken und Leidenden sollte den Lebens- und Hoffnungszusammenhang 
dieser Menschen mit allen anderen in der einen Glaubensgemeinde Jesu 
hinreichend bedenken. Die Hoffnung der Kranken ist keine Spezialhoff- 
nung, sondern im Grunde die gleiche wie die der Nicht-Kranken. M. a. W.: 
Die Pastoral an den Kranken muß immer auch Platz haben im Rahmen der 
regulären Gemeindepastoral; sie soll auch als Sonderaufgabe in die Ge- 
samtpastoral integriert sein. 

Seelsorge an den Kranken und Leidenden ist Lebenshilfe. Sie ist nicht 
nur von den Berufsseelsorgern zu leisten, sondern stellt als Lebenshilfe 
immer auch einen wesentlichen Aspekt der Betreuung dar, die Ärzte und 
Pfleger, Verwandte und Freunde leisten. 
4. Die Seelsorge an den Kranken muß auch den zu Tode Kranken, den Ster- 
benden gerecht werden. Hier wird Lebenshilfe zur Sterbehilfe. Solche 
Sterbehilfe sucht die Bitterkeit des Todes zu mildern, ohne sie zu leugnen. 
Dem Sterbenden gebührt ein Höchstmaß an Ehrfurcht vor seiner mensch- 
lichen Würde. Christliche Sterbehilfe ist daher nicht bloßer •Seelenfang" 
im letzten Augenblick, sondern Ausdruck einer von Glaube und Hoffnung 
getragenen und bis zum letzten geteilten Lebens- und Leidensgemein- 
schaft. 




