Krankheit und Leid in neutestamentlicher Sicht
Karl Kertelge, Trier*

L. Krankheit und Leid als Gegenstand der menschlichen Sinnfrage

1. Heutige Erfahrungen

Krankheit und Leid gehoren in besonderer Weise zu den Noten des
menschlichen Daseins. Jeder Mensch wird aufgrund seiner positiven und
negativen Erfahrungen im alltiglichen Leben bestitigen, dafl ein Frei-
sein von Krankheit und Leid sein Lebensgliick wesentlich konstituiert, auch
wenn sich dieses vielfach nur als Wunsch und Hoffnung zeigt. Krankheit
und Leid mindern in seinem Bewuftsein die ,, Lebensqualitit* in empfind-
licher Weise, so dafl er sich nicht nur von beidem méglichst zu befreien, son-
dern beides auch aus seinem Gesichtskreis zu bannen sucht. Ein gesundes
und leidfreies Leben gehdrt wie zu allen Zeiten so auch heute zu den am
meisten geschitzten Giitern.

Bei allem Fortschritt auf medizinischem, psychologischem und sozialem
Gebiet sowie beziiglich humanitirer Hilfen miissen wir dennoch fragen,
wieweit uns die Selbstbefreiung von Krankheit und von Leid gelingt
und gelingen kann. Die medizinische Erforschung der Krankheits-
ursachen hat im naturwissenschaftlichen Zeitalter, vor allem seit dem 19.
Jahrhundert, grofle Fortschritte erzielt. Aber in zunehmendem Mafle wur-
den auch die Grenzen der medizinischen Erkenntnisse deutlich. Die anthro-
pologischen Bedingungen von Gesundheit und Krankheit sind immer noch
weitgehend ungekldrt. Uber die medizinisch konstatierbaren Krankheits-
phidnomene hinaus ist auch jenes Leid zu bedenken, das der Mensch gleich-
sam als ein von auflen kommendes Verhingnis erfahrt und erduldet, in-
folge etwa von Krieg, Haf, Neid, Lieblosigkeit, aber auch von menschli-
cher Beschrinktheit, Mifiverstehenund Naturkatastrophen. Jenachden Még-
lichkeiten, die einem Menschen zur Erkenntnis und Beurteilung der Ursa-
chen solchen Leids zur Verfiigung stehen, wird es auch in unterschiedlicher
Weise als Leid erfahren und verarbeitet. Es ist daher fiir uns schwerer zu
beschreiben als das Leid der Krankheit. Man wird sich heute nicht mehr da-
mit begniigen, von auflen verhéngtes Leid als etwas im Ganzen des Lebens
und der menschlichen Geschichte Unvermeidbares, als tragisches Schicksal

* Vortrag auf der Internationalen Tagung der Arbeitsgemeinschaft fiir das Kranken-
apostolat, gehalten am 18. 4. 1972 in Leutesdorf am Rhein. Fiir den Druck wurde der
Beitrag an einigen Stellen iiberarbeitet.



Krankheit und Leid in neutestamentlicher Sicht 349

zu betrachten. Der Mensch ist um Abhilfe bemiiht. Dazu dient auch die
Einsicht in bestimmte sozial-psychologische und politisch-6konomische Ge-
gebenheiten. Aber auch die optimistischste Aufklarung kommt schliefllich
an Grenzen, wo Unter- und Hintergriinde menschlicher Leiderfahrung
nicht mehr erhellbar erscheinen, sondern als unauflosbare Rétsel ihr
»Recht” behaupten. Dies muf sich auch die von einem sdkularisierten Glau-
ben an eine bessere Gesellschaft getragene kritische Gesellschaftstheorie,
wie Jiirgen Habermas sie vertritt, eingestehen: ,In Anbetracht der indivi-
duellen Lebenskrisen ist. .. eine Theorie nicht einmal denkbar, die die
Faktizititen von Einsamkeit und Schuld, Krankheit und Tod hinweginter-
pretieren konnte . . .: mit ihnen miissen wir, prinzipiell trostlos, leben®!.

Es entspricht einer weitverbreiteten Meinung, hier eine Liicke zu sehen,
in die die Theologie einzuspringen hétte. Aber christliche Theologie, die
diesen Namen verdient, kann sich nicht so verstehen, dafl sie auf die von
den modernen Wissenschaften iibriggelassenen und nicht gel6sten Fragen
die Antworten aus einem zeit- und weltiiberlegenen Wissen liefert. Solche
Antworten konnen sich als Ersatz- oder Scheinlésungen erweisen, wenn
die Humanwissenschaften nach weiteren Forschungen neue Ergebnisse er-
arbeiten. Tatsdchlich haben ja im vorwissenschaftlichen Stadium der
Menschheitsgeschichte vielfach religiése Vorstellungen und Erfahrungen
zur Erklarung und Uberwindung von Krankheit und Leid gedient, auf die
wir heute nicht mehr ohne weiteres zuriickzugreifen vermogen. Auch die
Heilige Schrift hat die Antwort auf Fragen, die uns Krankheit und Leid
aufgeben, nicht immer schon zur Hand. Aber in der Weise, wie die Schrift-
steller des Alten und Neuen Testamentes die Erfahrungen der Menschen
ihrer Zeit teilen und die damit aufgegebenen Lebensfragen wahrzuneh-
men und auf die letztbewegende Frage nach Heil und Unbheil zuriickzu-
fithren suchen, geben sie uns wertvolle Orientierungshilfen in den Lebens-
fragen unserer Zeit. Die eigentliche Verbindlichkeit ihrer Aussagen resul-
tiert dabei aus jener lebendigen Gotteserfahrung, die sie in der Begegnung
mit Jesus gemacht haben. Eben diese Verbindlichkeit gilt es gegeniiber den
bleibenden Anfragen der Menschheitsgeschichte, ihrer Resignation wie
ihrem Fortschrittsoptimismus sachgemafl zur Geltung zu bringen.

In Wahrnehmung dieser Aufgabe kann sich die christliche Theologie auf
einen bemerkenswerten Vorgang im Denken unserer Zeit stiitzen. Krank-
heit und Leid werden heute weitgehend als ein Nicht-sein-Sollendes und
darum zu Bekdmpfendes, zu Beseitigendes angesehen. Man weifl darum
mit ihnen nichts mehr anzufangen; sie sind fiir viele, sehr viele Menschen
sinnlos geworden. Aber gerade diese Einstellung, die bei anhaltendem Lei-

1 J. Habermas, Legitimationsprobleme im Spatkapitalismus (Edition Subrkamp), Frank-
furt 1973, 165.



Karl Kertelge 350

den Lustlosigkeit und Resignation zur Folge hat oder zu Auflehnung fiihrt,
kann die fortgeschobene und verdringte Sinnfrage schlieRlich doch er-
zwingen. Die Frage nach dem Woher und Wozu von Krankheit und Leid
erscheint dabei als Negativ-Projektion der eigentlichen Frage des Men-
schen nach dem Sinn seines Lebens. Nimmt der Mensch die im Leiden auf-
gegebene Sinnfrage an und stellt er sich ihr, so vermag er dadurch zu einem
vertieften Verstindnis seines Daseins zu gelangen.

Das gilt auch fir den gldubigen Menschen. Gerade dort, wo er sich
einem undurchdringlichen Dunkel gegeniibersicht, wo ein Leid schwer auf
ihm lastet, so dafl selbst sein Glaube auf die Probe gestellt wird, kann die-
ses Leid ihm zu einem neuen Gottesbild und zu einer tieferen Sinnerhel-
lung des Lebens verhelfen. Das eindrucksvollste biblische Beispiel dafiir
stellt das Ringen des Dulders Ijob dar. Da die Grunderfahrung und -hal-
tung dieser Gestalt bei all ihrer Vorlaufigkeit in bestimmter Weise auch in
das neutstamentlich-christliche Denken eingegangen ist, seien die wesent-
lichen Intentionen des Buches Ijob kurz dargestellt.

2. Das Beispiel ,Ijob*

Der Dulder Ijob tragt sein Leid, ohne sich besonderer Schuld und Siind-
haftigkeit bewufit zu sein. Der Zusammenhang von Siinde und Leid, der
vom religiésen Denken der Menschheit vielfach vorausgesetzt wird, findet
in diesem Buch gerade keine Bestitigung. Das alte ,, Vergeltungsdogma®,
wie es sich mehr oder weniger deutlich auch im alttestamentlich-jiidischen
Denkenkund tut’?, wird hier grundsétzlich in Frage gestellt zugunsten einer
vertieften theologischen Einsicht in den Sinn des menschlichen Daseins. Die
Freunde Ijobs vertreten die alte Ansicht, daf alle Leiden Strafen fiir Siin-
den sind. Ijob soll daher sein Gewissen erforschen und erkennen, daf er die
Leiden als Strafe fiir seine Schuld verdient hat. Er soll Gottes Ziichtigung
demiitig annehmen, dann diirfe er wieder Hoffnung auf Heilung und Ret-
tung haben. Aber gegen dieses mechanistische Denken, das Gott und
Mensch in ihrem Verhltnis zueinander in ein starres Schema zwingt, pro-
testiert Ijob unter Berufung auf seine Erfahrung. Er setzt auf Gott, aber auf
den lebendigen Gott, dessen Wirken der Mensch mit gesetzlichen und
dogmatischen Kategorien nicht einholt. Der endlose Dialog Ijobs mit seinen
Freunden wird schlielich tiberholt durch die Rede Gottes und die Antwort
Ijobs, Kap. 38-42. Der Mensch muff Gott als Schopfer erfahren und an-

'a Vgl. bes. E. Wiirthwein, Der Vergeltungsglaube im Alten Testament, in: ThWNT
IV, 710-718; K. Koch, Gibt es ein Vergeltungsdogma im AT?, in: ZThK 52 (1955) 1-42;
'W. Dommershausen, Zum Vergeltungsdenken des Ben Sira, in: Wort und Gesdiichte (Fest-
schrift fiir K. Elliger), Kevelaer-Neukirchen 1973, 37—48.



Krankheit und Leid in neutestamentlicher Sicht 851

nehmen. Es ist nicht Sache des Menschen, das Leid zu ergriinden und da-
durch zu beseitigen, sondern es zu erfahren als die Negativfolie des Wir-
kens Gottes. , Vom Hoérensagen hatte ich von dir gebort; nun aber hat dich
mein Auge gesehen® (42, 5).

Wo und wie hat Ijob denn Gott ,,gesehen“? Nicht nur in der ,Epipha-
nie“ der abschlieRenden Gottesrede, sondern in seinem Leiden, das durch
die Rede Gottes erhellt wird. Zunichst hat er allerdings nur die tiefste Ein-
samkeit und Gottverlassenheit gespiirt. Eben diese Erfahrung der Gott-
verlassenheit bleibt dem Menschen nicht erspart, wenn er in seinem Lei-
den Gott sucht. Dafl der Mensch dabei sogar an Gott zerbrechen kann, weil
dessen unbegreifliches Wirken vom Menschen hingenommen werden soll
und weil der Mensch dabei iiber seine Krafte versucht wird, so dafl er zum
Ankliger Gottes wird, gehort zu dieser Gotteserfahrung hinzu, die sich
nicht nur auf das statzt, was man vom Hoérensagen wissen kann. Martin
Buber bemerkt dazu gut: ,Aber was Gott ihm sagt, beantwortet die An-
klage gar nicht, es beriihrt sie gar nicht; die wahre Antwort, die Ijob emp-
fangt, ist die Erscheinung Gottes allein, dies allein, dafl die Ferne zur
Nahe sich wandelt, dafl ,sein Auge ihn sieht’, daf er ihn wiedererkennt.
Nichts ist erklirt, nichts ausgeglichen; das Unrecht ist nicht Recht geworden
und die Grausamkeit nicht Milde. Nichts ist geschehen, als dafl der Mensch
wieder Gottes Anrede vernimmt®“2.

Zu Eliphaz aber spricht Gott: ,Mein Zorn ist entbrannt wider dich und
deine beiden Freunde; denn ihr habt nicht recht von mir geredet wie mein
Knecht Ijob“ (42, 7). Freilich ist nicht zu iibersehen, wie sich im Buche Ijob
auch die verschiedensten Teilantworten auf das Leidensproblem sammeln.
So weisen die Elihu-Reden in Kap. 32-37 einen ganz anderen Tenor auf
als die vorhergehenden Dialogstiicke und die nachfolgende Gottesrede.
Elihu tadelt die drei Freunde und 1job und weist hin auf die 1duternde und
erzieherische Bedeutung des Leidens. Diese Kapitel stellen wahrscheinlich
eine spétere Einfigung dar?, womit versucht werden sollte, das Leidens-
problem noch weiter zu kldren. Ob dies mit der Lehre von der gottlichen
»Padagogik“ des Leidens geschehen ist, kann mit Recht bezweifelt werden.
Durch die isolierte Stellung dieser Reden bringt der Endredaktor des
Buches seinen Vorbehalt zum Ausdruck. Die eigentliche Antwort auf das
Leiden und den Widerspruch Ijobs stellt doch die Gottesrede in den
Kap. 38-42 mit ithrem Hinweis auf den Schépfer und die Schopfungswirk-
lichkeit dar. Sie ist nicht als eine philosophisch-theologische Losung des
Theodizeeproblems anzusehen. Vielmehr erschliefit sie dem Menschen

2 M. Buber, An der Wende, Koln 1952, 106 £,
3 Vgl. G. Hélscher, Das Buch Hiob (Handbuch zum AT, 17), Tiibingen 1987, 77-79; H.
Junker, Das Buch Job (Echter-Bibel), Wirzburg 1951, 75f.



Karl Kertelge 352

den umfassenden Zusammenhang des Schopferwaltens Gottes und ruft
ihn zum befreienden Gehorsam des geschopflichen Verhaltens. Die Losung
der menschlichen Fragen erfolgt nicht theoretisch, sondern existentiell — in
der Annahme des Schopferrufes Gottes.

Das Beispiel ,Ijob“ erlangt im Neuen Testament in bestimmter Weise
eine Bestétigung, aber auch eine modifizierende Weiterfithrung. Fiir das
Alte Testament miifite eigentlich auch noch vom stellvertretenden Leiden
des Gottesknechtes nach Jes 53 und von dem eschatologischen Ausblick auf
das Freisein vom Leiden im Leben der zukiinftigen Welt etwa nach Jes 65,
17 f. und 66, 22 gesprochen werden, Motive, die auch auf das Neue Testa-
ment eingewirkt haben. Aber fiir unsere Fragestellung scheint es besonders
wichtig und hilfreich zu sein, das Thema der Einsamkeit und Gottverlas-
senheit im Leiden nach dem Buche Ijob herauszustellen und auch weiter im
Neuen Testament zu verfolgen.

II. Nachfolge Jesu und Hoffnung auf Befreiung von Krankheit und Leid

1. Zwei wesentliche Perspektiven des Neuen Testaments

In einem ersten Uberblick iiber die Aussagen des Neuen Testaments zu
Krankheit und Leid zeigt sich ebensowenig wie im Alten Testament eine
fertige und leicht handhabbare Lésung des mit diesem Thema gegebenen
theologisch-anthropologischen Problems. Die Frage nach dem Sinr des
Leidens wird nicht ausdriicklich und in theoretischer Isolierung gestellt;
aber die Zusammenhinge, in denen vom Leiden Jesu und dem der Chri-
sten die Rede ist, eréffnen einen indirekten Zugang auch zur Sinnfrage.

Dabei ergeben sich im Neuen Testament zwei wesentliche Perspektiven,
die in einer bemerkenswerten Spannung zueinander stehen. Die eine 148t
sich mit dem Apostel Paulus als Teilnahme an den Leiden Christi bezeich-
nen*. Fiir ihn ist das Evangelium das ,Wort vom Kreuz“ (1 Kor 1,18);
Leiden und Tod Jesu sind der geschichtliche Ort, an dem Gott eschatolo-
gische Erlosung gewdhrt. In der gldubigen Annahme des Evangeliums
vermag der Christ die Leiden dieser Weltzeit als Zeichen der Teilnahme
an diesem Heilsgeschehen zu verstehen und in seinen Glaubensvollzug zu
integrieren. Krankheit und Leiden sind also die paradoxen Zeichen der
Erlosung ,auf Hoffnung hin“ (R6m 8, 24). Im Zusammenhang mit diesem
Verstiandnis steht die Mahnung des 1. Petrusbriefes, die Leiden als Glau-
bensbewdhrung geduldig zu ertragen®.

Eine andere Perspektive ergibt sich im Blick auf das heilende Wirken

4 Vgl. besonders Rém 8, 17; Phil 8, 10; 2 Kor 4, 10.
5 Vgl. besonders 1 Petr 1,6 {; 8, 14. 17 f; 4, 12-19.



Krankheit und Leid in neutestamentlicher Sicht 858

Jesu nach den Evangelien. Jesus begniigt sich nicht damit, die Kranken
und Leidenden auf einen Ausgleich im , Jenseits zu vertrosten, sondern
er hilft thnen, indem er sie von Krankheiten und Dimonen befreit. Die
Taten Jesu nehmen so die verheifiene Zukunft des Gottesreiches in zeichen-
hafter Weise vorweg. Die endgiiltige Befreiung der Menschen von Krank-
heit, Leid und Tod ist somit in der Verkiindigung und im Wirken Jesu
schon nahegeriickt, so dafl die Verheiflung des zukiinftigen Heiles von den
Menschen in der Nachfolge Jesu als begriindete und schon sich erfiillende
Verheiflung ergriffen und festgehalten werden kann. In der Nachfolge
Jesu hat die Kirche diese Zeichen einer begriindeten Verheilung und Hoff-
nung weiter zu wirken; sie gehoren wesentlich zu ihrem Verkiindigungs- -
auftrag®.

In den beiden hier aufgezeigten Perspektiven werden Krankheit und
Leiden als Note des menschlichen Lebens sichtbar, von denen der Mensch
sich nicht selbst befreit, von denen er aber befreit werden soll und zu denen
er sich daher in einer neuen Weise zu verhalten vermag. In dem spannungs-
vollen Verhiltnis dieser beiden Perspektiven zeigt sich eine tiefe Uberein-
stimmung, nidmlich im christologischen Ansatz ihrer Deutung von Krank-
heit und Leid. Die Verkiindigung und das Verhalten Jesu in seinem Leben
wie in seinem Leiden ermdglichen dem Menschen ein neues Verhalten
gegeniiber seinen geschichtlich gegebenen Leiden.

Diesen Ansatz gilt es im folgenden weiter zu entfalten. Dabei ergibt sich
uns von vornherein eine gewisse Begrenzung der Darstellung im Blick auf
die uns heute aufgegebene pastorale Sorge fiir die Kranken und Leiden-
den’.

2. Jesu Verkiindigung und Verhalten als Erméglichung von Nachfolge

Jesu Wirken hat einladenden, ermunternden und eréffnenden Charakter.
In einer heilsam provozierenden Weise 1483t er sich auf die Note der Men-
schen ein und entdeckt ihnen in ihrer geschichtlich-irdischen Notsituation
ihre Heillosigkeit und Heilsbediirftigkeit, der allein Gott abhelfen kann.
Im Namen und anstelle Gottes erweist er ihnen die Hilfen, durch die sie
einen ersten Schritt auf die von ihm verheiflene Lebensfiille tun konnen.
Aus seiner Vollmacht erklart sich auch die Weise, mit der er die traditio-
nellen Fragen nach dem Zusammenhang von Schuld und Leiden iiberholen
kann,

8 Vgl. besonders Mk 3, 14 f; 6, 7-13 Parr.

7 Zu den Leiden der sozial Schwachen und Unterdriickten und der Aufgabe, vor die sie
uns iiber den engeren Rahmen der Gemeindepastoral hinaus stellen, verweise ich auf mei-
nen Artikel ,Befrciung als Auftrag des Evangeliums®, der in Kiirze in ,Priester und
Mission“ erscheinen soll.



Karl Kertelge 354
a) Keine Festlegung auf die Schuldfrage

Jesus bestitigt ebensowenig wie das Buch Ijob den Kausalzusammenhang
von Siinde und Krankheit. Die Krankheit wird von ihm nicht als Strafe
fiir personliche Schuld des Menschen verstanden. In Joh 9, 1-8 wird iiber-
liefert, dal Jesus im Vorubergehen einen Menschen sieht, der von Geburt
an blind war. ,Und seine Jiinger fragten ihn: Rabbi, wer hat gesiindigt,
dieser oder seine Eltern, dafl er blind geboren worden ist? Jesus antwor-
tete: Weder dieser hat gesiindigt noch seine Eltern, sondern die Werke
Gottes sollen an ihm offenbar werden.“ Es geht in diesem Wort nicht
darum, die Siindenfreiheit dieses Mannes zu behaupten. Die Verfallenheit
des Menschen an Siinde und Tod wird hier nicht beriithrt. Aber das Wort
Jesu polemisiert gegen die im Judentum vielfach verbreitete Anschauung,
daf Krankheit und korperliche Miflbildungen Zeichen dafiir seien, dafl
der Betreffende ,ganz in Stinden geboren® sei, wie auch die Pharisder
beziglich des Blindgeborenen annehmen, V. 34. Die Schuld an den Gebre-
chen eines Krankgeborenen suchte man in den Siinden der Eltern. Man
berief sich dabei auf die Schrift, wonach Gott die ,,Schuld der Vater heim-
sucht bis ins dritte und vierte Geschlecht, an den Kindern derer, die mich
hassen“ (Ex 20, 5; vgl. 34, 7; Num 14, 8; Dt 5, 9)3.

Wie sehr die Vorstellung, dafl kérperliche Gebrechen der Kinder (wie
auch deren Widerspenstigkeit) auf Versiindigungen der Eltern zuriick-
zufithren seien, im zeitgenossischen Judentum geldufig war, zeigt eine
Reihe von Warnungen in Talmud und Midrasch, die vor allem die Ein-
haltung bestimmter Reinheitsvorschriften fiir Eheleute zum Ziel haben®.
Im Hintergrund der Jiingerfrage von Joh 9, 2 steht also das jiidische Regel-
denken, dafl Krankheiten und Leiden eine bestimmte Schuld anzeigen.
Dagegen verweist Jesus auf die , Werke Gottes“, die ,an ihm offenbar wer-
den sollen® (9, 3). Das bedeutet nicht etwa, dafl der Kranke zum bloflen
Demonstrationsobjekt der , Werke Gottes“ wird. Vielmehr ist die Erkran-
kung die Negativfolie des Wirkens Gottes. Es geht um das fortwahrende
Wirken des Schopfer-Gottes, dessen Heilsabsicht sich in der wunderbaren
Heilung durch Jesus besonders deutlich manifestiert?®.

8 Dafl es aber im Alten Testament nicht bei diesem Wort bleibt, zeigt besonders deutlich
Ez 18,2 ff: ,Was soll es, dafl ihr im Lande Israels diesen Spruch im Munde fiikrt: Die
Viter haben saure Trauben gegessen, und den Kindern werden davon die Zihne stumpf?
So wahr ich lebe, spricht Gott der Herr, ibr sollt fortan diesen Spruch in Israel nicht mehr
im Munde fithren. Wahrlich, alle Seelen sind mein, die Seele des Vaters wie die Seele des
Sohnes ...“ Vgl. auch Jer 31,29f.

? Vgl. Strack-Billerbeck, Kommentar zum Neuen Testament aus Talmud und Midrasch.
Bd. II, Miinchen 1924, 529.

10 Vgl. R. Schnackenburg, Das Johannesevangelium. II. Teil (Herders Theol. Kommentar

zum NT, IV 2), Freiburg 1971, 305: ,Die hier Fragenden. .. sind von einem Problem be-
dringt, auf das sie keine befriedigende Antwort wissen. Der joh. Jesus gibt ihnen eine



Krankheit und Leid in neutestamentlicher Sicht 355

Daneben kennt das Johannesevangelium allerdings auch einen gewis-
sen Zusammenhang zwischen Siinde und Krankheit. Nach der Heilung des
Geldhmten spricht Jesus zu diesem: ,Siehe, du bist gesund geworden; siin-
dige nicht mehr, damit dir nicht noch Schlimmeres geschehe® (5, 14). Das
»Schlimmere®, das dem Geheilten bei erneuter Siinde widerfahren wird,
ist allerdings nicht eine noch schlimmere Krankheit, sondern der Verlust
des Lebens mit Gott, wofiir die durch Jesus erlangte Heilung Zeichen ist.
Man wird danach keinen Nachdruck auf den mit dem Judentum vorausge-
setzten Zusammenhang von Siinde und Krankheit legen diirfen. Fiir die
Errechenbarkeit der Schuld an Krankheiten ist hier ebensowenig Raum wie
in Joh 9, 1-8. Das gleiche gilt auch fiir die synoptische Uberlieferung von
der Heilung des Geldhmten, Mk 2, 1-12 Parr. Das Wort Jesu an den Ge-
lahmten ,deine Siinden sind dir vergeben® konnte ebenfalls auf einen sol-
chen Zusammenhang von Siinde und Krankheit verweisen. Aber auch hier
ist zu beachten, dafl die Schuldfrage nicht gestellt und gelést wird, son-
dern die Siindenvergebung zeigt an, wozu Jesus eigentlich gekommen ist.
Anders aber als in Joh 5 wird hier die abschlieffend gewihrte Kranken-
heilung nicht zum Zeichen fiir die Stindenvergebung und das eigentliche
Heilswirken Jesu, sondern zur Bestitigung der von Jesus in Anspruch ge-
nommenen Vollmacht zur Siindenvergebung.

In klarer Weise widerspricht Jesus einem leichtfertigen und lieblosen
Straf- und Vergeltungsdenken in Lk 18, 1-5. ,Meint ihr, daf} diese Gali-
laer grofiere Siinder waren als alle anderen Galilier, weil ihnen dies wider-
fahren ist? Nein, sage ich euch, sondern wenn ihr nicht umkehrt, werdet
ihr alle ebenso umkommen . ..“. Das Ungliick, das die Galilder bzw. die
Achtzehn am Siloah-Teich getroffen hat, wird zum Aufruf der Bufe. Dies
ist der Weg, auf dem wir im Sinne Jesu die Antwort auf unsere Fragen zu
suchen haben. Die Menschen miissen immer bereit sein, fiir ihre Stinden
Bufie zu tun, und zwar nicht nur diejenigen, die Krankheit und Leid trifft,
sondern alle.

Wie ist nun aufgrund dieses Schriftbefundes das Verhiltnis von Krank-
heit und Leid zur Siinde des Menschen im christlichen Sinne zu bestimmen?
Offenkundig ist die traditionelle Auskunft, Krankheit und Leid seien Fol-
gen der Ursiinde, im Hinblick auf die bleibenden Fragen der Menschheit
nicht erschépfend. Vor allem verleitet dieser Satz dazu, den biblisch bezeug-
ten Zusammenhang von Ursiinde und menschlichen Leiden als Modell zu
nehmen, wonach man jede konkrete Krankheit und das Leid, das den Men-
schen personlich trifft, doch wiederum auf konkrete personliche Siinden des

Auskunft, die zwar nicht alles Dunkel irdischen Leids bannt, aber im Zeichen dieser Blin-
denheilung neue Hoffnung auf Jesus als ,Licht der Welt* schenkt®,



Karl Kertelge 356

betroffenen Menschen oder der jeweiligen menschlichen Gesellschaft zu-
riickfithren kénnte. Der Zusammenhang von Krankheit und Leid mit der
Siinde der Menschen wird in allgemeiner Weise im Neuen wie im Alten
Testament vorausgesetzt, insofern sich in Krankheit und Leiden immer
auch die Todverfallenheit der von der Siinde betroffenen Menschheit an-
kiindigt. Gleichwohl ist und bleibt dieser Unheilszusammenhang, in den
auch Krankheit und Leiden verflochten sind, ein Geheimnis, d. h. er ist nicht
Sache einer innerweltlichen Evidenz, sondern Sache Gottes und seiner
Offenbarung im Leiden seines Sohnes!!. Der Mensch mufl sich durch
Krankheit und Leid verbindlich daran erinnern lassen, dafy die Siinde in
der Menschheit stindige Bufle und Umkehr fordert. Krankheit und Leid
sollen als Méglichkeit solcher Bufle angenommen werden. Sie fordern Ein-
sicht in die eigene Geschopflichkeit und damit in jene Haltung, die der
Mensch schon am Anfang Gott verweigert hat.

Wie weit 148t sich hiermit das Wort des Apostels Paulus in 1 Kor 11, 29
bis 32 zur Frage der unwiirdigen Teilnahme am Herrenmahl in Einklang
bringen? ,Wer (vom Herrenmahl) ifit und trinkt, der ifit und trinkt sich
das Gericht, wenn er den Leib des Herrn nicht unterscheidet . . .“. Als Zei-
chen fiir das schon hereinbrechende gottliche Gericht gelten dem Apostel die
Krankheiten und Todesfille, die in der Gemeinde zu verzeichnen sind.
Erwartete man in Korinth etwa Freisein von Krankheit und Tod durch
das Sakrament, so dafl Paulus nun erkldren kann, dafl die erwartete Wir-
kung nur deshalb nicht eingetreten sei, weil die Gemeinde das Herrenmahl
picht mehr als das nahm, was es nach der Anordnung seines Stifters sein
sollte, nimlich als wirkkraftiges Gedenkzeichen seiner Liebe? Jedenfalls
versteht Paulus hier Krankheit, Schwachheit und Tod als Gericht uber die
Gemeinde, die ,den Leib des Herrn nicht unterscheidet®, da jeder sein eige-
nes Mahl vorwegnimmt und damit die Gemeinschaft verletzt, die der Leib
des Herrn in der Gemeinde stiftet und selbst auch darstellt. Aber Paulus gibt
hiermit kein allgemeines Prinzip an die Hand, das immer giiltig ist, so daf§
man gar an den Krankheiten erkennen kénnte, dafl schuldhafte Mifistinde
herrschen. Das Wort des Paulus ist vielmehr im Rahmen seiner Kritik am
Verhalten der Gemeinde zu verstehen. Die besondere Situation will also
beriicksichtigt werden. Und dann kénnen wir vor allem daraus lernen, dafl

11 Angesichts der Ritsel des Leidens von einem ,Geheimnis“ zu sprechen, ist keine ober-
flichliche Ausflucht, sondern Ausdruck eines ,Wissens“, das in der Anerkennung der
Selbstoffenbarung Gottes im Leiden seines Sohnes begriindet ist. Wie wenig in der Frage
nach Gott, seiner Existenz und Offenbarung die , Leidensgeschichte dieser Welt“ zu iiber-
gehen ist, und wie sehr diese Leidensgeschichte vor das ,Geheimnis® Gottes stellt, zeigt
das Buch von Jiirgen Moltmann: Der gekreuzigte Gott. Das Kreuz Christi als Grund und
Kritik christlicher Theologie, Miinchen 1972, besonders S. 205-214: Kreuzestheologie und
Atheismus.



Krankheit und Leid in neutestamentlicher Sicht 357

das eschatologische Gerichtswirken Gottes nicht mit der nichterfillten Nah-
erwartung schlechthin ferngeriickt ist, sondern wie das Heilswirken Got-
tes in seiner vorauslaufenden Wirkung schon innergeschichtlich im Voll-
zug ist.

b) Krankenheilungen und Damonenaustreibungen

Jesu Hinwendung zu den Menschen hat heilbringende Bedeutung. Dies
zeigt sich besonders deutlich an seinen Hilfen fir die Kranken und Besesse-
nen. In den Heilungen und Ddmonenaustreibungen Jesu bricht zeichen-
haft schon jetzt das Heil des zukiinftigen Gottesreiches an. So deutet Jesus
selbst sein Wirken als heilskriftig: , Wenn ich aber durch den Finger Got-
tes die Ddmonen austreibe, so ist das Reich Gottes (schon) zu euch gekom-
men“ (Lk 11, 20 Par). Seine vollméichtig gewirkten Heilungstaten bringen
gerade als ,humanitare“ Hilfen Gott den Menschen nahe: als Heiland,
Helfer und Retter. ,Gott mit uns!“ (Mt 1, 23), Gott ist uns nahe! Diese Bot-
schaft wird begleitet und verdeutlicht durch die leiblich-irdischen Hilfen.
Aber dabei bleibt immer auch zu sagen, daf} die Heilungen als solche noch
nicht das Heilswirken Jesu erschopfen, sondern erste Hinweise, Ausrufe-
zeichen dafiir sind, dafl Gott den Menschen nahe ist, und zwar allen Men-
schen, denn alle Menschen bediirfen der Rettung durch Gott. Es bleibt also
immer auch noch im Sinne der Evangelien zu fragen, ob die Menschen sei-
nen Anruf im Wirken Jesu tatsdchlich verstanden haben.

Dennoch haben wir nicht dariiber zu urteilen, ob und wieweit Gottes An-
ruf in den Krankenheilungen Jesu verstanden und ihm entsprochen wurde.
Der Erfolg der Mission, die Ernte bleibt Gottes Sache. Die Kirche hat aber
nach dem Vorbild Jesu und in seinem Auftrag weiter zu wirken, d. h. auch
Kranke zu heilen und Dédmonen auszutreiben. Wie sie das heute tut oder
zu tun hat, bleibt uns zu iberlegen. Jedenfalls ist hier auch ein sozial-
humanitédrer Einsatz von dem Christen verlangt, der es nicht bei den ,gei-
stigen Werken der Barmherzigkeit“ belassen kann. Das helfende und hei-
lende Wirken an den Kranken geht die Kirche im Namen Jesu sehr ent-
scheidend an. So haben die urdhristlichen Apostel und Missionare offen-
kundig auch das heilende Wirken Jesu fortgesetzt. Und nach Jak 5, 14 die-
nen das Gebet und die Krankensalbung durch die Altesten nicht nur der
Siindenvergebung, sondern auch der leiblichen Heilung, also der ganzheit-
lichen Rettung und Gesundung, ohne dafl dabei iiber den tatsdchlichen
Erfolg ein Wort verloren wird. Aber die biblische Perspektive ist hier klar:
Die Kirche hat ihre Heilsaufgabe nicht nur beziiglich des ,Seelenheiles®,
sondern beziiglich des ganzen Menschen zu erfillen.



Karl Kertelge 358
c) Selbstoffenbarung Gottes im Leiden

Jesu Wirken vollzieht sich nicht nur in der Aktivitit des unermiidlichen
Handelns, sondern auch und vor allem in der Aktivitit seines eigenen Lei-
dens. In seiner Passion erweist er sich ganz als Mensch, den seine leiblichen
und seelischen Schmerzen tief beriihren.

Wo zeigt sich aber in seinem Leiden der Retter- und Helfer-Gott? Wo
bleibt fir Jesus selbst, der den Willen Gottes bis zum letzten an seinem
Leibe ibernimmt, der Trost der Nahe Gottes und die Gewiflheit der zu-
kiinftigen Herrlichkeit? Die Leidensgeschichte der Evangelien zeigt uns
den Geduldig-Leidenden, der nicht aufbegehrt gegen das zugefiigte Un-
recht, den Gerechten, der die Ungerechtigkeiten seiner Gegner ertrigt, der
aber auch als der leidende Gottesknecht die Ungerechtigkeiten der Mitmen-
schen auf sich nimmt, der also stellvertretend leidet und dadurch ihre Un-
gerechtigkeiten wegnimmt. Der Weg des leidenden Gottesknechtes ist nicht
von Heroismus und Siegesgewifiheit gekennzeichnet, sondern von Einsam-
keit, Verlassenheit und seelischer Qual, und er endet schlieRlich im Schrei
der Gottverlassenheit am Kreuz (Mk 15, 84 Par). Der Tod Jesu mit seiner
letzten Erfahrung der Gottverlassenheit wird so paradoxerweise zur Offen-
barung Gottes. Jesus offenbart Gott als seinen Vater; er offenbart ihn damit
auch als den Gott, der seinen Sohn aus Liebe zu den Menschen in den Tod
dahingibt (Joh 8, 16; Rom 8, 32). Sehen wir so mit den neutestamentlichen
Autoren in der Passion Jesu die , Aktivitat* Gottes zum Heil der Menschen,
dann laflt sich mit Recht von der Selbstoffenbarung Gottes im Tode Jesu
sprechen. Gott offenbart sich im Tode Jesu nicht als ,,deus ex machina®, als
Nothelfer nach Bedarf, sondern als er selbst, indem er sich in letztgiiltiger
und -verbindlicher Weise zum Weg Jesu bekennt und diesen Weg als den
Weg des Heiles bestitigt. Dieser Weg der Hingabe und des liebenden Er-
leidens ist das Vermichtnis Jesu an die Welt.

Wir Christen haben keinen anderen Weg als den Weg Jesu. Unser Gott
ist der Gott, den Jesus in seinem Leiden und Sterben festgehalten und uns
gezeigt hat. Gerade im Blick auf das Leiden Jesu miissen wir sagen, dafi es
der Christ mit seinem Leiden nicht leichter hat. Nachfolge Jesu kann daher
auch nicht heiflen, dafl das Kreuztragen und das Erleiden von Krankheit
und Ungliick fiir den Christen doch nicht so hart sei, daf er also im voraus
immer auch schon alles Erleiden iiberwunden hétte. Nachfolge Jesu erleich-
tert uns nicht das korperliche und seelische Leiden als solches, sondern zeigt
uns dieses Leiden als Weg, auf dem Gott begegnet; sie zeigt uns in diesem
Leiden Gott selbst — ebenso, wie Jesus ihn in seinem eigenen Geschick er-
fahren und geoffenbart hat. Der Ruf nach Jesus liegt daher dem Kranken
und Sterbenden besonders nahe.



Krankheit und Leid in neutestamentlicher Sicht 359

Vom Leiden Jesu aus ergibt sich auch noch einmal ein hilfreicher Riick-
blick auf das Leiden des alttestamentlichen Gerechten Ijob. Freilich ging
es bei Ijob viel stirker um sein eigenes Geschick, um den Erweis seines Ge-
recht-Seins vor Gott. Aber auf die Frage nach dem Sinn des Leidens fillt
doch hier wie dort alles Gewicht auf die Selbstoffenbarung Gottes im Lei-
den - so, wie der Leidende iiberhaupt nur Gott zu erfahren vermag: als den
in menschlicher Einsamkeit Verborgen-Nahen. Das Leiden des Ijob er-
scheint so als die archetypische Form des Leidens Jesu; es wird als Frage
und als menschliche Erfahrung im Leiden Jesu aufgehoben.

d) Das Leiden im Heilsplan Gottes

Jesus verweist beziiglich seines Leidens auf den Heilsplan Gottes. Die
dreifache Ankiindigung seines Leidens durch Jesus selbst (Mk 8, 31; 9, 81
und 10, 82-34 Parr.) ist nicht nur als einfacher Weissagungsbeweis und da-
mit als Ausdruck seines iibernatiirlichen Vorherwissens zu verstehen, son-
dern als Offenbarung des gottlichen Heilsplanes: Der Menschensohn
>mufl® dieses alles erleiden und nach drei Tagen auferstehen, d. h. sein
Leben entspricht seiner Sendung von Gott, es ist die Konsequenz seines
Lebens als Lebenshingabe, aber es ist auch rettendes Leiden, durch das Gott
die Menschen retten will.

Auch das Wort des Auferstandenen an die Emmausjinger, Lk 24, 26
(,Muflte nicht Christus dies leiden...“), und die Belehrung der Jiinger
iiber den Sinn der Schriften, 24, 27. 45-47, wollen das Leiden Jesu aus
seinem Zusammenhang mit dem Heilsplan Gottes verstindlich machen.
Aber der Heilsplan Gottes ist keine leicht einsehbare und objektivierbare
Sache. Er ist und bleibt Sache Gottes und den Menschen nur durch Offen-
barung einsichtig. Dabei haben wir uns vor einer schematischen Verkiir-
zung zu hiiten, die in einer formelhaften Verwendung der Auskunft liegen
kann, dafl Gott das Leiden seines Sohnes zum Mittel der Erlosung bestimmt
hat. Ebensowenig geniigt die Formel: Durch Leiden zur Freude der zu-
kinftigen Herrlichkeit. Dafl Gott die Menschen durch das Leiden seines
Sohnes rettet, ist Inhalt der Frohen Botschaft, die wir dankbar annehmen.
Aber daraus ergibt sich nicht eine Theorie iiber den Sinn des Leidens. Daf§
wir durch Leiden und Sterben zur Herrlichkeit der Auferstehung gelan-
gen, ist Inhalt unserer Hoffnung aufgrund der Verheiflung, die uns Tod
und Auferstehung Jesu bedeuten. Aber daraus 148t sich nicht ein leicht
handhabbares Prinzip, eine Methode der Heilserlangung machen. Viel-
mehr wird von uns gefordert, dafl wir die Leiden der Zeit wirklich an-
nehmen und ertragen, auch wenn wir sie in Glaube und Hoffnung schon
aufgehoben wissen diirfen in der Herrlichkeit des kommenden Gottes-



Karl Kertelge 360

reiches, wie Paulus in Rém 8, 18 erklirt: ,Denn ich halte dafiir, daf} die
Leiden der jetzigen Zeit nichts bedeuten im Vergleich zu der Herrlichkeit,
die an uns geoffenbart werden soll“.

Wie ,sinnvoll“ die Leiden sind, die uns zugemutet werden, vermdgen
wir nur im Blick auf den Heilssinn des Leidens Jesu zu sehen. Aber auch
wenn uns die Einsicht in den Sinn des Leidens Jesu durch die Last unserer
eigenen Leiden verstellt ist, bleibt uns doch die Moglichkeit, die ,,Sinnlosig-
keit“ unserer Leiden mit der des Leidens Jesu zu vereinen und sie mit ihm
in der Verborgenheit des kommenden Gottes aufgehoben sein zu lassen.
Angesichts der Undurchdringlichkeit des Geheimnisses, das das Leiden
auch fiir den Christen immer noch darstellt, gewinnt die Bitte Jesu in seiner
Todesangst ihren besonderen Stellenwert: ,Abba, Vater, ... lafl diesen
Kelch an mir voriibergehen! Doch nicht, was ich will, sondern was du willst“
(Mk 14, 36). Dieser Bitte schliefit sich der Christ an, wenn er betet: ,Dein
Wille geschehe!“ (Mt 6, 10).

Demselben Geist entstammt auch die Schlufibitte aus Pascals ,Gebet
an Gott um den heilsamen Gebrauch der Krankheiten: ,Gib also, Herr,
daf ich, wie ich auch bin, deinem Willen mich gleich mache; dafl ich, krank
wie ich bin, dich verherrliche in meinen Leiden. Ohne sie kann ich nicht in
die Herrlichkeit eingehen, und selbst du, mein Heiland, hast nur durch sie
dahin gelangen wollen . . . Und weil Gott nichts wohlgefallig ist, es sei ihm
denn dargebracht durch dich, vereinige meinen Willen mit dem deinen und
meine Schmerzen mit denen, die du gelitten hast. Gib, daf} die meinigen zu
den deinigen werden . . .“12,

e) Kreuzesnachfolge

Jesus ruft in die Nachfolge des Kreuztragens. , Wenn jemand mir nach-
folgen will, verleugne er sich selbst und nehme sein Kreuz auf sich und
folge mir nach® (Mk 8, 34 Parr). , Wer nicht sein Kreuz tragt und mir nach-
folgt, kann nicht mein Jiinger sein“ (Lk 14, 27; Mt 10, 38). Nachfolge ver-
wirklicht sich hiernach nicht in einer mystischen Hinwendung zum Kreuze
Jesu, so wertvoll die fromme Betrachtung des Kreuzes Christi auch ist,
sondern in der entschiedenen Hinwendung zu dem eigenen Kreuz der
jeweiligen geschichtlichen Existenz. Unser Dasein hat also auch die Per-
spektive des Kreuzes — eben von Gott her. Und sich zum konkreten Leben
als Gabe und Aufgabe bekennen, das ist die alltigliche Moglichkeit der
Nachfolge Jesu. In Krankheit und Leid tritt die Ansicht des Kreuzes be-
sonders deutlich hervor. Krankheit und Leid sind daher besonders inten-
sive Moglichkeiten der Nachfolge Jesu.

1z Blaise Pascal, Vermdchtnis eines grofien Herzens. Die kleineren Schrifien. Ubertragen
u. hrsg. von W. Riittenauer, Leipzig 1938, 67.



Krankheit und Leid in neutestamentlicher Sicht 361

Freilich miissen wir uns oft genug die Augen dafir 6ffnen lassen, inwie-
fern Krankheit und Leiden reale, weiterfithrende Moglichkeiten der Nach-
folge Jesu sind. Wie haben wir etwa die Aufgabe niher zu beschreiben, die
uns in Krankheit und Leid gestellt ist? Als Sithne? Als Stellvertretung? Als
Opfer? Es diirfte vor allem wichtig sein, dal Krankheit und Leid im Geiste
Jesu getragen werden, d. h. daf wir mit Jesus und von ihm lernen, uns in
die Gemeinschaft mit Gott einzuiiben und diese Gemeinschaft mit Gott als
Gemeinschaft mit den Mitmenschen, mit ihren Noten und Lebensschwie-
rigkeiten, aber auch mit ihren Hoffnungen und Erwartungen einzuiiben
und zu vollziehen. Tatsichlich ist es notwendig, nicht an unserer heutigen
Weltwirklichkeit vorbei nach Jesus zu fragen, sondern in ihr und mit ihr
und vielfach auch stellvertretend fiir die Welt.

III. Pastorale Folgerungen

Krankheit und Leid sind auch durch den christlichen Glauben nicht leicht
zu relativieren und praktisch wie theoretisch zu verarbeiten. Sie sind von
uns als Gegebenheiten unseres geschichtlichen Daseins anzunehmen, auch
wenn sie eine offenkundige Erschwerung unseres Daseins darstellen und
immer ihre letzte Uberwindung aus rein menschlicher Initiative verhin-
dern.
Im wesentlichen ergeben sich folgende vier Hauptaufgaben:

1. Die aktive Uberwindung von Krankheiten und Leiden unter den Men-
schen ist auf wissenschaftlichem Wege und durch Einsatz vielfiltiger
menschlicher Hilfen anzugehen. Die Kirche kann die auf medizinischer
und sozialer Ebene notwendige Arbeit nie ganz aus ihrem Kompetenzbe-
reich aussondern und ausschlieflich den nichtkirchlichen Tragern tiber-
lassen. Es geht hierbei nicht um Beibehaltung von Machtpositionen aus
einer vergangenen Zeit. Selbstverstindlich kann die Kirche nicht die heute
erforderliche Arbeit auf medizinischem und sozialem Sektor aus eigener
Kraft leisten und ausschlieflich fiir sich beanspruchen. Aber in jeder Zeit
und Situation ist genau zu iberlegen, wie die Kirche ihre Verantwortung
in der Uberwindung von Krankheit und Leiden wahrzunehmen hat und
am besten wahrnehmen kann.

2. Die Seelsorge an den Kranken und Leidenden fordert eine niichtern sach-
liche Einstellung zum betroffenen Menschen und seiner Lage. Eine fromme
Verbrimung des Leidens oder ein Hinwegtduschen und leichtes Vertrosten
entsprechen den seelsorgerlichen Erfordernissen nicht. Nichts ist hier pein-
licher und iiberfliissiger als professionelles Mitleid. Gerade die rechte Ein-
sicht in das Verhalten Jesu legen fiir die seelsorgliche Betreuung sachlich
aufrichtige Hingabe und Achtung vor dem Kranken nahe. Der kranke und



Karl Kertelge 362

leidende Mensch bedarf der Verstehenshilfe: Er mufl sich selbst zu verste-
hen suchen — als Geschopf gegeniiber seinem Schopfer. Die wichtigste Auf-
gabe des Seelsorgers aber ist es, den Kranken und Leidenden Hoffnung zu
machen, ohne sich auf billige Formeln zu verlassen. Glaubwiirdigkeit ge-
winnt die Hoffnung weckende Tat und das Wort nur, wenn sie letztlich in-
spiriert und ausgerichtet sind an der Hoffnung, die Jesus den Menschen
schon in seinen Erdentagen gegeben hat.

3. Die Hoffnung, die den kranken und leidenden Menschen aufzurichten
vermag, beinhaltet Zuversicht aufgrund der Lebensverheiflung Jesu und
Geduld im Ertragen der vielfiltigen Belastungen und Spannungen des
menschlichen Lebens in der Gegenwart. Solche Hoffnung kennzeichnet das
Dasein aller Christen, der Kranken wie der Gesunden, derer, die von einem
Leid mehr oder weniger getroffen werden. Beim kranken und leidenden
Menschen verdichtet sich allerdings die christliche Grundhaltung des Glau-
bens in besonderer Weise als Hoffnung auf Leben. Die Seelsorge an den
Kranken und Leidenden sollte den Lebens- und Hoffnungszusammenhang
dieser Menschen mit allen anderen in der einen Glaubensgemeinde Jesu
hinreichend bedenken. Die Hoffnung der Kranken ist keine Spezialhoff-
nung, sondern im Grunde die gleiche wie die der Nicht-Kranken. M. a. W.:
Die Pastoral an den Kranken muf} immer auch Platz haben im Rahmen der
reguliren Gemeindepastoral; sie soll auch als Sonderaufgabe in die Ge-
samtpastoral integriert sein.

Seelsorge an den Kranken und Leidenden ist Lebenshilfe. Sie ist nicht
nur von den Berufsseelsorgern zu leisten, sondern stellt als Lebenshilfe
immer auch einen wesentlichen Aspekt der Betreuung dar, die Arzte und
Pfleger, Verwandte und Freunde leisten.

4. Die Seelsorge an den Kranken mufl auch den zu Tode Kranken, den Ster-
benden gerecht werden. Hier wird Lebenshilfe zur Sterbehilfe. Solche
Sterbehilfe sucht die Bitterkeit des Todes zu mildern, ohne sie zu leugnen.
Dem Sterbenden gebiihrt ein Hochstmaf an Ehrfurcht vor seiner mensch-
lichen Wiirde. Christliche Sterbehilfe ist daher nicht blofler ,Seelenfang®
im letzten Augenblick, sondern Ausdruck einer von Glaube und Hoffnung
getragenen und bis zum letzten geteilten Lebens- und Leidensgemein-

schaft.





