
Der Tod - und was dann? 
Der Tod im Verständnis christlichen Glaubens 

Alexandre Ganoczy, Würzburg 

Es soll hier die uns alle betreffende Frage meditativ bedacht werden, die 
sich aus der Verbindung einer Gewißheit und einer Ungewißheit ergibt, 
nämlich der Gewißheit, daß wir alle sterben müssen, und der Ungewißheit 
darüber, was im Augenblick des Sterbens mit uns geschieht und was danach 
kommt bzw. nicht kommt. 

Zuerst aber fragen wir, wie der Durchschnittsmensch unserer Zeit, ob 
gläubig oder ungläubig, auf die unausweichliche Tatsache des Todes re- 
agiert. Wir betrachten ihn in drei typischen Fällen: wenn er am Sterbebett 
oder am Grab eines geliebten Menschen steht, wenn er den Tod von Unbe- 
kannten erfährt, und wenn er schließlich durch bestimmte Ereignisse ge- 
zwungen wird, dem eigenen Ende entgegenzusehen. 

Zum ersten Fall: der Tod eines geliebten Menschen. Versetzen wir uns in 
die Lage einer jungen Frau, die vom tödlichen Unfall ihres Mannes er- 
fährt. Ihr hartes Los ist dann die Stunde unsagbaren Leides, die Stunde 
unausweichlicher Einsamkeit, die Stunde vielleicht der nur noch Nein-sa- 
gen könnenden Verzweiflung . .. Warum denn? Warum? Ein Stück von 
mir wird plötzlich weggerissen, eine Beziehung, die für mich mehr bedeu- 
tete als das Leben, wurde abgebrochen. Den Menschen, der mein Alles war, 
der ganz mir gehörte, der mir Glück, Freude, Geborgenheit und Sicherheit 
schenkte, diesen Menschen werde ich nie mehr sehen, hören, berühren kön- 
nen. Er und ich, wir beide waren eins. Was bin ich jetzt? Nur noch ein hal- 
ber Mensch. Der Schnitt des Todes hat mein ganzes Wesen durchtrennt. 
Geblieben ist eine große Wunde, und die Zukunft hat sich vor meinen 
Augen verhüllt. - Mein ganzes Wesen, mein Ich ist irgendwie gekreuzigt 
worden, und jeder Gedanke an Auferstehung ist mir so fern. Was werde 
ich nunmehr tun? In der Erinnerung an den geliebten Toten leben? Mich 
vom Brot des täglichen Andenkens ernähren? Oder hoffen, daß ich diesen 
schweren Verlust bald, dank intensiver Aktivität, nicht mehr so hart emp- 
finden werde? 

In schroffem Gegensatz zu diesem mich persönlich treffenden Schmerz 
steht oft eine andere Reaktion, die Reaktion auf den Tod und das Sterben 
unbekannter Menschen .. . Wie war es vorgestern, als ich jenen schrecklich 
verstümmelten Menschen am Rande der Autobahn liegen sah? Was war 
mein erster Gedanke? •Schrecklich. Gott sei Dank, daß nicht ich an dieser 
Stelle liegen muß". Dann fuhr ich weiter, immerhin etwas vorsichtiger als 



Alexandre Ganoczy 364 

vorher. Sonst tat ich alles, um das entsetzliche Bild zu vergessen... Der Tod 
der anderen? Ist es nicht so, daß das Sterben anderer, mit denen ich nichts zu 
tun habe, in mir kaum Gefühle der Trauer weckt? Hungersnot in Indien? 
Massaker in Afrika? Bombenanschlag in Nordirland? Solche Nachrichten 
sind so alltäglich, daß ich mich darüber kaum mehr aufregen kann. Nur die 
Angst erhält in mir vielleicht neue Nahrung, die Angst, selber einmal um- 
zukommen. Aber diese Angst kann ich wohl beherrschen. Es gibt so viel 
Schönes, so viel Zerstreuung in der Welt, die mich davon abzulenken ver- 
mag. 

Neben dem Schmerz über den Tod des geliebten Menschen, neben der 
Gleichgültigkeit gegenüber dem Tod, der nur des Unbekannten, des ande- 
ren Tod ist, ergreift mich manchmal, in empfindsameren Stunden, das dro- 
hende Gefühl des eigenen Sterbens. Da bekomme ich Angst, keine Zeit 
mehr zu haben... Unbequeme Gedanken steigen in mir auf: Soll mein 
Werk im Beruf, in der Familie, ja in mir selbst unvollendet bleiben? ... 
Noch so viel hätte ich zu sagen, zu sammeln, zu genießen! Besitz, Heimat, 
liebe Menschen: all das möchte ich noch nicht verlassen. Noch nicht. Nicht so 
früh ... Sicher werde ich einmal Abschied nehmen müssen. Aber dann 
möchte ich wenigstens wissen, wie es mit dem Sterben steht, und was danach 
zu erwarten ist. Ja, was kommt danach? Diese Neugier ist doch wohl berech- 
tigt, die Antworten sind jedoch so verschieden! Befreiung der Seele von der 
Bindung an den verweslichen Leib? Bloßstellung meines ganzen Wesens 
und meiner gesamten Vergangenheit vor den prüfenden Augen eines gött- 
lichen Richters? Erfüllung meiner unbefriedigten Sehnsucht nach Frieden, 
Schönheit, Sicherheit und Wahrheit? Freude auf das Wiedersehen mit 
teuren Menschen, die früher verstorben sind? Oder doch stummes Eintau- 
chen in das alles verschlingende Nichts, wo Schmerz und Angst ebenso ein 
Ende finden wie Lust und Glück? Was wartet denn auf mich jenseits mei- 
ner letzten Stunde? ... Diese letzte Stunde ist ein bohrendes Geheimnis! 
Der Gedanke daran ist wie ein Wurm, der sich in meine wißbegierige Ver- 
nunft unerbittlich hineinfrißt. 

Da erklären zwar einige Theologen, das Sterben wäre ein Höhepunkt 
meines bewußten Lebens, ein Moment der Entscheidung für oder gegen 
Gott. Schön wäre es, wenn es sich tatsächlich so verhielte. Aber wer kann 
mir das beweisen? Wer hat schon diese sogenannte äußerste Entscheidung 
mitgemacht und darüber noch berichten können? Dagegen steht doch meine 
eigene persönliche Erfahrung: was ich bei Sterbenden bisher sah, das war 
eher das Schwinden des Bewußtseins, verzweifeltes Ringen nach Atem, 
letztes Zittern der Muskeln unter dem Druck des Schmerzes: nichts zeigte 
an, daß der Geist noch sehen, wollen und entscheiden könnte ... So bleibt 
mein Sterben und mein Schicksal nach dem Tode ein unlösbares Rätsel, ein 



Der Tod - und was dann? 365 

ungelöstes Problem. Aber auch die Neugier bleibt, und niemand kann mich 
davon befreien. 

Was hier bisher skizziert wurde, ist hoffentlich kein Zerrbild dessen, was 
wir alle empfinden, wenn wir mit den verschiedenen Gesichtern des Todes 
konfrontiert werden, insofern wir uns als Durchschnittsmenschen verhalten. 
Gemeint ist der Mensch, der jenen gewöhnlichen Glauben hat, der gerade 
noch reicht, um sich allgemein zu einem vagen Christentum zu bekennen, 
also ein Mensch, der nicht unbedingt Atheist, aber doch weit entfernt ist, 
alles in seiner Existenz radikal auf Gott und Jesus Christus zu beziehen. 
Menschen sind gemeint, für die das Wort des Evangeliums zwar erbauen- 
des Wort bleibt, aber doch keine restlos überzeugende Macht mehr besitzt. 
Frauen und Männer, die so glauben, daß ihr Glaube angesichts der bibli- 
schen Verheißungen vom ewigen Leben immer zugleich auch Kleingläu- 
bigkeit und Mißtrauen enthält. 

Nun käme es darauf an, die Fragen dieser Menschen zu beantworten, 
und zwar im Namen eines Glaubens, der mehr als gewöhnlich ist. Denn es 
dürfte nach dem bisher Gesagten klar sein, daß weder ein bloß philosophi- 
sches Nachdenken noch ein unsicherer, zögernder Glaube an Jesus Christus 
in den Fragen nach Tod und ewigem Leben weiterhelfen können. Zur Be- 
wältigung des Todesproblems ist ein starker Glaube erforderlich, ein 
Glaube, der über die Grenzen seiner gewöhnlichen, allgemeinen Erschei- 
nungsform hinausgeht, der vom breitesten Horizont der Wirklichkeit her 
auch der fragenden Vernunft sinnvoll zu antworten vermag. Ja: zum ein- 
maligen Ernst des Todesproblems paßt nur eine einmalig weitsichtige Gei- 
steshaltung, die eines überdurchschnittlichen Glaubens. 

Was verlangt dieser Glaube von uns? Zunächst einmal die Aufgabe 
einer übertriebenen Ichbezogenheit; denn die Wirklichkeit, um die es hier 
im Grunde geht, ist unendlich größer als meine eigene, rein individuelle 
Wirklichkeit. Wie wir gesehen haben, ist die gewöhnliche Reaktion auf 
den Tod einer geliebten Person oder eines Unbekannten wie auch auf das 
eigene Sterbenmüssen die Reaktion des auf sich gestellten Ichs. Ich leide 
unter dem Verlust einer beglückenden Beziehung, ich wende mich mit einem 
unguten Gefühl vom Anblick der namenlosen Sterbenden und Toten ab, 
ich fliehe vor meiner eigenen Sterblichkeit, sei es nach rückwärts in betäu- 
benden Lebensgenuß oder nach vorn in neugieriges Fragen über die jen- 
seitige Existenz. Überall ist mein Ich die Mitte. Ein merkwürdiges Zusam- 
menschrumpfen der Perspektiven! Der Gedanke an den Tod läßt sich ver- 
gleichen mit einer giftigen Schlange. Überfällt mich dieser Gedanke, beißt 
mich die Schlange, dann schrumpft sofort der weite Horizont auf meine 
kleine egozentrische Welt zusammen. - Der Todesgedanke macht uns an- 
scheinend auf eigenartige Weise egozentrisch ... 



Alexandre Ganoczy 366 

Nun verlangt der entfaltete christliche Glaube gerade das Gegenteil. Der 
Todesgedanke soll Anlaß zur Selbstüberschreitung in Richtung auf die je 
andere und größere Wirklichkeit sein. Er soll mir beibringen, nicht mehr 
zu sagen, der Tod sei meine ureigenste Sache, jeder stehe einsam vor dem 
unerbittlichen Henker, niemand könne meinen Schmerz und meine Angst 
nehmen. Vielmehr darf ich sagen: der Tod ist zunächst Sache von Gemein- 
schaft, von mitmenschlicher und göttlicher Gemeinschaft und erst so, erst auf 
diese Weise meine ureigenste, persönlichste Sache. Moderner und theolo- 
gischer gesagt, der Tod ist ein dialogisches Geschehen, also kein Mono- 
log. Er ist eine wohl schmerzhafte Öffnung der Existenz, keine Abkapse- 
lung in das düsterste Einzelzimmer des leidenden Ich hinein. Wohl hat 
jeder seinen eigenen Tod zu verantworten und vorzubereiten. Aber keiner 
kann und darf angesichts des Todes von allen jenen gemeinschaftlichen Be- 
ziehungen absehen, ohne die er nicht leben könnte, ohne die er nicht das 
sein könnte, was er ist. 

Die Gedanken des tschechischen Philosophen Gardavsky über den Tod 
sind da auch für uns Christen eine willkommene Anregung. Er zeigt uns, 
wie man den eigenen Tod nicht individualistisch, sondern vom Gesichts- 
punkt der breiteren menschlichen Gemeinschaft aus betrachtet. •Mein Tod", 
so erklärt er, •ist für mich das Ende der Hoffnungen, trotzdem aber eine 
Hoffnung für andere ..." Im Moment des Sterbens wird •unter mein 
Leben der Schlußstrich gezogen", und die •Summe, die verbleibt", er- 
scheint also als •unerläßliche Vorbedingung" des Lebens für andere. 
Ich weiß, daß ich sterben muß. Deshalb sehe ich jeden Augenblick meines 
Lebens als unersetzbar an; und auch jede Beziehung, die durch mich hin- 
durchgeht: ich habe da ein •Maximum meines Lebens" hineinzulegen, als 
sollte ich schon morgen sterben. Hier wird absolute Selbstlosigkeit ge- 
fordert, ein ständiges Aufopfern der tätigen Existenz, damit diese kon- 
krete Gruppe und die künftige Generation freier, besser, glücklicher leben 
kann. Der Gedanke des Sich-Schenken-Wollens herrscht vor, nicht etwa der 
Gedanke des zu erwerbenden Verdienstes, denn bei dem marxistischen 
Humanisten kommen weder Gott noch das ewige Leben in Betracht. Man 
könnte freilich einwenden, der Marxist Gardavsky vergöttliche das Kol- 
lektiv, er stelle die Gesellschaft an Gottes Stelle und deswegen verlange er, 
daß der Mensch die eigene Existenz aufopfert. In der Tat ist das aber nicht 
der Fall. Der Philosoph ist sich der Bedingtheit und der Unvollkommen- 
heit jedes Kollektivs und jeder Gesellschaft bewußt. Er sagt, die Gesell- 
schaft selbst sei •dauernd belastet mit dem Tod ihrer Glieder" und könne 
daher nie eine endgültige, vollkommene Größe sein, so wie dies der Gott 
der Christen ist. Dabei betont er auch, daß jeder Mensch gegenüber der 
Gesellschaft als unersetzbar und liebenswert zu gelten habe. Die Folge- 



Der Tod - und was dann? 367 

rung ist also klar: ein unendlich wertvoller einzelner Sterblicher wendet 
sich zur großen Gemeinschaft der Sterbenden hin, wenn er an den eigenen 
Tod denkt. Solidarität ist also das Stichwort. Solidarität zwischen mir, 
der ich vielleicht morgen sterben werde, und den vielen anderen, die erst 
später sterben werden: alles in selbstloser Hingabe. 

Was sagen wir Christen dazu? Zunächst einmal dies: wenn wir uns den 
Standpunkt des gewöhnlichen, unentfalteten Glaubens aneignen, mit aller 
Ichbezogenheit, Schmerzbetontheit, Ängstlichkeit und rechnerischen Hal- 
tung, die er in sich schließt, dann müssen wir uns im Vergleich zu Gar- 
davskys Sterbemoral wie kleinliche Individualisten vorkommen. Erinnern 
wir uns aber an den Kern der Botschaft Jesu, dann erscheint auch uns der 
Tod als Einladung zur Selbstüberwindung und zur größtmöglichen Öff- 
nung unseres Selbst. Dann verstehen wir, was unser Credo, unser Glau- 
bensbekenntnis meint, wenn es von der Communio sanctorum, von der 
Gemeinschaft der Heiligen spricht. Dann können wir auch die Grundhal- 
tung des alttestamentlichen Glaubens christlich nachvollziehen, nämlich so, 
daß wir zuerst an das Überleben, das Besserleben und das •ewige Leben" 
des gesamten Gottesvolkes denken und erst in diesem Zusammenhang an 
das Sterben und Auferstehen unseres Selbst und unserer Geliebten. 

Die wahrhaft christliche Haltung gegenüber dem Tod geht freilich über 
die Position Gardavskys weit hinaus, denn sie fordert die Hingabe des 
eigenen Denkens, Wollens und Lebens im Blick auf einen unsterblichen 
Anderen und eine ewige Gemeinschaft. Sie fordert nicht nur, daß man bis 
zur Sterbestunde für die Zukunft anderer lebt und arbeitet, sondern auch, 
daß man auf eine ewige Zukunft hofft und sich das ewige Leben als ein nie 
aufhörendes Ausbrechen aus dem engen Rahmen des Ich vorstellt. 

Daher können wir auf unsere Frage, wie das Sterben und das ewige Le- 
ben zu verstehen sei, schon eine erste Antwort versuchen. In Bezug auf das 
Sterben könnte man zumindest sagen: insofern es ein Höhepunkt des gläu- 
bigen Lebens ist, hat es wesentlich mit Gemeinschaft zu tun. Und weil das 
Sterben mit Gemeinschaft zu tun hat, wird es am besten in den verschiede- 
nen Weisen der Liebe eingeübt. Sicher hat dieser Satz einen tiefen Sinn: 
•Zeige mir, wie du lieben kannst, und ich sage dir, wie du sterben wirst". 

Was ist das Gemeinsame zwischen Liebe und Tod? Vor allem, daß ich 
in beiden Fällen die Grenzen meiner Person zu überschreiten habe, und 
zwar in einem Wagnis auf das Unbekannte hin. •Wer liebt", schreibt der 
Theologe Schoonenberg, •hört auf, sich an den Grenzen festzuklammern 
und sich hinter ihnen zu verschanzen". Für den Liebenden gibt es nichts von 
vornherein Unmögliches. Er wagt, sich hinzugeben, ohne die Sicherheit zu 
suchen, daß er erhört wird und Anerkennung findet. Er geht sozusagen aus 
sich selbst heraus, ohne eine Rückfahrkarte in der Tasche, ohne sich vor dem 



Alexandre Ganoczy 368 

Nichts der Undankbarkeit zu fürchten. Wie ein Abraham geht er seinen 
Weg, er glaubt und vertraut, ohne genau zu wissen, wohin sein Weg der 
Selbsthingabe führen wird. Ähnlich ist dem wahrhaft christlich Sterbenden 
zumute. Auch er nimmt es an, aus sich herausgerissen zu werden, dem 
Nichts ins Gesicht zu schauen, seine Grenzen, die seine Person, wie die 
Haut das Fleisch, bergend umhüllen, aufzugeben. Er läßt die totale Fin- 
sternis des Todes auf sich zukommen, in dem er an den großen Anderen, 
Gott glaubt, der auf ihn in den Mitmenschen wartet. Nichts garantiert ihm, 
daß wenigstens seine Seele, vom verweslichen Fleisch sauber getrennt, so- 
fort in eine bequeme Unsterblichkeit überwechselt, um dort auf die gnädige 
Vergeltung des barmherzigen Richters zu warten und später, nach einer be- 
stimmten Wartezeit, mit dem Leib wiedervereint zu werden. Nein. Er weiß, 
daß die Vorstellung von einer unsterblichen Seele, die im Tod vom Ker- 
ker des Leibes befreit werden soll, keine ursprünglich christliche ist. Die 
Lehre von der Auferstehung des Fleisches, nicht die von der Unsterblichkeit 
der Seele, ist die ursprünglich und eigentlich christliche. Und die meisten 
heutigen katholischen Theologen zögern nicht zu behaupten, daß auch die 
Seele irgendwie stirbt, oder sogar, daß die Seele •am meisten stirbt" (Leo 
Bakker, Schoonenberg). Die ganze Person hat also mit den Vernichtungs- 
kräften des Sterbens zu tun wie auch die ganze Person mit Kräften der Ent- 
faltung zu tun hat, wenn sie an den Gott des Evangeliums glaubt, wenn sie 
den •hoffnungsvollen Sprung ins zukünftige Leben" zu machen hat. Die- 
ser Mensch weiß darum, daß die Verheißung der ewigen Existenz ihm von 
jenseits einer Mauer zukommt, der Mauer des beinahe greifbaren Nichts. 

Nun aber stirbt hier einer, der sich in das Aus-sich-heraus-Gehen und 
in das Wagnis der Hoffnung gegen alle Hoffnung dadurch eingeübt hat, 
daß er immer zu lieben gesucht hat. So fallen bei ihm, in seiner letzten 
Stunde, die liebende Hinwendung zu den anderen und die glaubende Hin- 
wendung zu Gott zusammen: wie er den Sprung des Liebens über alle Un- 
gewißheit der dankbaren Anerkennung zu wagen pflegte, so wagt er nun 
den Sprung über das Nichts des Todes in Richtung auf das verheißene aber 
nicht beweisbare ewige Leben. Aus mir, aus meiner begrenzten Indivi- 
dualität heraus, in das Ungewisse und in den anderen hinein: diese Bewe- 
gung macht der Glaube, macht die Liebe; auch das Sterben muß sie machen. 
So muß das Sterben nicht nur eine Katastrophe sein, der man passiv unter- 
liegt, sondern eine in Freiheit vollzogene wirkliche Tat des Sterbenden. Ob 
das gerade im Moment des Todeskampfes möglich ist, ist freilich zu be- 
zweifeln. Denn da schwindet oft das Bewußtsein und man wird von vielen 
Zwangslagen heimgesucht. Das Entscheidende ist vielmehr jene langfristige 
Vorbereitung auf den Tod, die schließlich das Sterben zu einer Tat des 
Sterbenden macht, zu einer Tat des Glaubens und der Liebe. 



Der Tod - und was dann? 369 

Und was dann? Diese Frage drängt sich gerade an diesem Punkt unserer 
Meditation auf. Was kommt nach diesem Sterben, das der mündige Christ 
als eine Tat des Glaubens und der Liebe vorbereitet? Das Evangelium ant- 
wortet: Gericht, Auferstehung, ewiges Leben. Dabei handelt es sich gewiß 
um Verheißungen, deren Inhalt nur dem Glauben zugänglich ist. Sie kön- 
nen nicht mit der bloßen Kraft der Vernunft bewiesen werden. Man kann 
sie keineswegs allein aus menschlichen Bedürfnissen und Sehnsüchten her- 
leiten. Sie erscheinen aber sinnvoll und anworten auf das tiefste mensch- 
liche Bedürfnis, wie auch das Dasein des lebendigen Gottes selbst auf den 
großen Hunger des Menschen nach Leben, Freiheit und Ganzheit Antwort 
gibt. Die Verheißung des Gerichtes entspricht der großen Würde des Men- 
schen, verantwortlich zwischen Bösem und Gutem wählen zu können. Die 
Verheißung der Auferstehung kommt seinem Trachten nach innerer Ein- 
heit und Harmonie von Leib und Seele entgegen. Die Verheißung des ewi- 
gen Lebens würdigt den urmenschlichen Wunsch nach Wachstum und Ent- 
wicklung, denn was ist diese verheißene Ewigkeit, wenn nicht der unaus- 
schöpfliche Quell immer neuer Möglichkeiten? Wer ewig lebt, steht nicht 
wie eine erstarrte Statue da im Tempel des Himmels, betrachtet nicht ein 
herrliches aber immer gleiches Spektakel. Vielmehr erfährt er in sich und 
um sich die Verwirklichung von immer neuen Möglichkeiten. So sollte die 
ewige Gottesschau treffender verstanden werden. 

Bei diesen drei biblischen Verheißungen ist nun auffällig, daß sie alle 
mit Liebe und Gemeinschaft zu tun haben. Das Urteil, das über uns nach 
dem Ablauf unserer zeitlichen Existenz gesprochen werden soll, richtet sich 
danach, ob wir den Geringsten geholfen haben oder nicht, ob wir uns als 
Diener der Zukunft anderer Menschen erwiesen haben oder nicht, ob wir 
unsere Zeit weitherzig hingeschenkt oder uns geizig an unsere Minuten und 
Stunden geklammert haben. Unter Auferstehung versteht man doch wohl 
jene Verwandlung des sterblichen Menschen, die seine Zerbrochenheit und 
Bedrohtheit in eine gesunde Harmonie von Leib, Seele und Geist aufhebt, 
eine Harmonie, die nur in liebevoller Kommunikation möglich ist. Be- 
kanntlich wächst die Harmonie in eben dem Maße, in dem ich mich mit- 
teile und mich mit Leib und Seele der gemeinschaftlichen Kommunikation 
öffne. Deshalb kann man sagen: schon heute beginnt meine Auferstehung, 
jedesmal, wenn ich wahrhaft Liebe schenke und empfange. - Schließlich hat 
auch das ewige Leben mit Selbsthingabe, Aufhebung von Grenzen und 
zwischenmenschlicher Kommunikation zu tun, denn wer ewig lebt, lebt 
ebensowenig für sich allein, als er sich am Heute, am Hier und Jetzt fest- 
klammert. Vielmehr lebt er für andere und für die Zukunft aller. Wenn er 
stirbt, richtet sich sein ganzes Sinnen darauf, wie er im ewigen Leben für 
die Zukunft vieler Mitmenschen dasein wird. 



Maria-Paulus Ruckert 370 

Mit diesen Andeutungen haben wir nur einige große Linien des Todes- 
mysteriums skizziert und vieles wäre noch zu erörtern, zu verdeutlichen, zu 
diskutieren. Insbesondere könnte man nun die traditionellen Themen von 
Himmel, Hölle, Fegefeuer, Endgericht aufgreifen und auch noch darüber 
nachdenken, was im Augenblick des Sterbens mit uns geschieht. Der eine 
wesentliche Punkt hingegen dürfte klar geworden sein, daß nämlich ein 
glaubensstarker Christ nicht unbedingt mit egozentrischen, traurigen und 
ängstlichen Gefühlen über den Tod nachdenkt, sondern fähig werden kann, 
ihn als ein entscheidendes Moment seiner Geschichte in Liebe und Gemein- 
schaft zu verstehen. 

Wenn am Schluß eine Art Mahnung stehen darf, dann könnte sie etwa 
lauten: Lebe nicht für dich allein, dann wirst du auch nicht für dich allein 
sterben. Wenn du gelernt hast, dich selbst zu verschenken, dann entgehst 
du auch der schrecklichen Einsamkeit deiner letzten Stunde. Du wirst über 
den Tod hinaus Zukunft haben und in einem neuen, ewigen Leben ganz zu 
dir selbst kommen. In einem ewigen Geben eher als in einem ewigen Ge- 
nießen wirst du erleben, was die •Gemeinschaft der Heiligen" ist. 

•Wir wissen ja nicht, was gilt..." 
Ein Gespräch über Gott: Nelly Sachs und Paul Celan 

Maria-Paulus Ruckert OSB, Tutzing 

Die beiden großen Lyriker - beides Juden, beide 1970 gestorben, Paul 
Celan 50jährig, Nelly Sachs .78jährig- haben vieles gemeinsam: nicht nur 
die dunkle Welt und Struktur moderner Lyrik mit ihrer herben, verstum- 
menden Sprache voller Intensität, nicht nur das typisch jüdische dialogische 
Prinzip (Martin Buber), das ihr Sprechen Du-gerichtet sein läßt, anredend 
und hörend, - sie singen auch beide in ergreifenden Bildern die Klage um 
den millionenfachen Tod ihres Volkes; ihre Verse haben den gleichen 
schmerzhaften Erlebnishintergrund vielfältigen Leidens. Exemplarisch 
sind hierfür Celans •Todesfuge" und Sachs' •O die Schornsteine", und ge- 
rade in diesem Grundthema werden die Unterschiede der beiden Dichter 
deutlich. 

Das folgende Gedicht von Paul Celan bietet in sich selbst solch eine 
Gegenüberstellung. Es ist zunächst der knappe Bericht über eine Begeg- 
nung der beiden Freunde, eine Begegnung in einem Züricher Hotel: 




