Maria-Paulus Ruckert 370

Mit diesen Andeutungen haben wir nur einige grofie Linien des Todes-
mysteriums skizziert und vieles wére noch zu erdrtern, zu verdeutlichen, zu
diskutieren. Insbesondere konnte man nun die traditionellen Themen von
Himmel, Holle, Fegefeuer, Endgericht aufgreifen und auch noch dartber
nachdenken, was im Augenblick des Sterbens mit uns geschieht. Der eine
wesentliche Punkt bingegen dirfte klar geworden sein, dafl nidmlich ein
glaubensstarker Christ nicht unbedingt mit egozentrischen, traurigen und
angstlichen Gefiihlen iiber den Tod nachdenkt, sondern fihig werden kann,
ihn als ein entscheidendes Moment seiner Geschichte in Liebe und Gemein-
schaft zu verstehen.

Wenn am Schluf} eine Art Mahnung stehen darf, dann kénnte sie etwa
lauten: Lebe nicht fur dich allein, dann wirst du auch nicht far dich allein
sterben. Wenn du gelernt hast, dich selbst zu verschenken, dann entgehst
du auch der schrecklichen Einsamkeit deiner letzten Stunde. Du wirst {iber
den Tod hinaus Zukunft haben und in einem neuen, ewigen Leben ganz zu
dir selbst kommen. In einem ewigen Geben eher als in einem ewigen Ge-
nieflen wirst du erleben, was die ,Gemeinschaft der Heiligen® ist.

,» Wir wissen ja nicht, was gilt . . .«
Ein Gesprich tber Gott: Nelly Sachs und Paul Celan
Maria-Paulus Ruckert OSB, Tutzing

Die beiden groflen Lyriker — beides Juden, beide 1970 gestorben, Paul
Celan 50jihrig, Nelly Sachs 78jdhrig — haben vieles gemeinsam: nicht nur
die dunkle Welt und Struktur moderner Lyrik mit ihrer herben, verstum-
menden Sprache voller Intensitat, nicht nur das typisch jiidische dialogische
Prinzip (Martin Buber), das ihr Sprechen Du-gerichtet sein 148}t, anredend
und hérend, - sie singen auch beide in ergreifenden Bildern die Klage um
den millionenfachen Tod ihres Volkes; ihre Verse haben den gleichen
schmerzhaften Erlebnishintergrund vielféltigen Leidens. Exemplarisch
sind hierfir Celans , Todesfuge® und Sachs’ ,,O die Schornsteine, und ge-
rade in diesem Grundthema werden die Unterschiede der beiden Dichter
deutlich.

Das folgende Gedicht von Paul Celan bietet in sich selbst solch eine
Gegeniiberstellung. Es ist zundchst der knappe Bericht iiber eine Begeg-
nung der beiden Freunde, eine Begegnung in einem Ziiricher Hotel:



~Wir wissen ja nicht, was gilt .. .~

ZURICH, ZUM STORCHEN

Vom Zuviel war die Rede, vom
Zuwenig. Von Du

und Aber-Du, von

der Tritbung durch Helles, von
Judischem, von

deinem Gott.

Da-

von.

Am Tag einer Himmelfahrt, das
Miinster stand dritben, es kam
mit einigem Gold tbers Wasser.

371

Fir Nelly Sachs

Von deinem Gott war die Rede, ich sprach

gegen ihn, ich

lief das Herz, das ich hatte,
hoffen:

auf

sein hochstes, umrocheltes, sein
haderndes Wort -

Dein Aug sah mir zu, sah hinweg,
dein Mund

sprach sich dem Aug zu, ich horte:

» Wir

wissen ja nicht, weifdt du,
wir

wissen ja nicht,

was

gilt . . .«

Ist dies nur der Bericht eines Treffens, einer Begegnung, eines Gesprachs?
Oder Ver-,Dichtung” von ,Begegnung®, Ver-dichtung einer Erfahrung

von Begegnung, von Erfahrung mit dem Du - ?

Dafl es um mehr als ein zufilliges Treffen geht, zeigt uns schon ein
flichtiger Blick auf Form und Struktur des Gedichts; auf seine klare Sym-
metrie: 5 Strophen mit 6 — 5 -7 — 3 — 6 Zeilen; trotz scheinbarer Zufillig-
keit der Zeilenenden, der Zerrissenheit von Sitzen, ja Wortern — eine



Maria-Paulus Ruckert 372

geprigte Schonheit der Gestalt. In Strophe zwei und vier geht es im
Gegensatz zu den anderen um hdrendes Schauen, stilles Besinnen; in der
zweiten Strophe stehen genau dreimal 5 — 5 — 5 Worter nach dem knappen
Zweizeiler ,Da-/von“; in der vierten sind es 54+2 — 2 - 5+2 Worter. Auf-
horchen 1488t auch der Vokal-Klang im Verlauf des Gedichts, das Schwer-
gewicht von ,u“ (du) und ,i“ (wir); der mehrmalige Stabreim (Herz —
hatte — hoffen — hochstes — haderndes), die geheime Bedeutung der 5 Woér-
ter mit ,0“ usw.

In der ersten Strophe steht lapidar, wovon die Rede ist; mit 6maligem
»von ...“ wird aufgezahlt und pointiert zusammengefafit im ,Da-/von*
der zweiten Strophe. Es ist ein Gesprach von zwei Ich, im ,Du®“ und
»Aber-Du“ hin und her flutend, im ,wir“ ausschwingend; ,ich“, ,du“,
»wir“ sind beherrschende Worte. Aber das Gemeinsame des Dialogs droht
auseinanderzubrechen, das lebendige Gesprach stockt: es ist die Rede ,von
deinem Gott“, sagt Celan, ,ich sprach gegen ihn“. — Tiefe des einen Ich
gegen Tiefe des befreundeten Ich. Unerbittliches Abklopfen der Trag-
fahigkeit des anderen Daseinsgrundes, — mit Einsatz der eigenen Sinn-
und Erlebnistiefe, mit Einsatz des Herzens. Dieses ,Herz“ 1dfit Celan
yhoffen” (nehmen wir dies Wort zundchst nicht tréstlich!), er verteidigt
sich, verteidigt die Erfahrung seines leiderfiillten Lebens, der Sinnlosig-
keit von Schmerz und Tod (,am Tag einer Himmelfahrt* — ?), dieser
» Lribung durch Helles“, das fir ihn triib und dunkel bleibt, — er hat
gerungen um den Gott seiner tief-glaubigen Freundin, hat gelitten an der
Gott-Ferne, der schweigenden Abwesenheit, an seinem Fortgehen, seinem
sDa-von“; es klingt wie ein Verlassenwerden von Gott, ,davon®. Ubri-
gens steht das gleiche Wort an der gleichen Stelle (8. Zeile) auch in einem
Gedicht von Friedrich Nietzsche: , Was willst du unbekannter Gott.“

Paul Celan verteidigt sich und seine Gott-Losigkeit mit dem Kron-
zeugen der Gott-,Losigkeit®, er setzt das Herz

auf

sein hochstes, umrocheltes, sein
haderndes Wort —

Dieses am Kreuz erhdhte, sterbende, damit ernstzunehmende, letztgliltige,
klagend-anklagende Wort (haben wir es nicht alle schon einmal gespro-
chen?), heifit es nicht: Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich verlas-
sen?* Und das Ungeheuerliche: ER hat es selbst gesagt. Gott hadert mit
Gott. Und Gott schweigt.

So Celan in seinem Gegen-deinen-Gott. Was antwortet ihm der Mensch
gegeniiber? Findet Nelly Sachs eine Ant-Wort auf ,,sein haderndes Wort*,
auf die ewige Menschheitsfrage, den ,Fels des Atheismus“ (Georg Biich-



»Wir wissen ja nicht, was gilt . . .“ 373

ner), auf den ewigen Schrei , Warum®, der im Leeren verhallt? Antwortet
sie mit der Geschichte des Volkes Israel, mit Prophetenspriichen, mit
»Jidischem“ (wovon beide vorher gesprochen), mit Worten, mit vielen,
vielen Worten? -

»Dein Aug sah mir zu, sah hinweg . . .“

Die Freundin schweigt. Mitfiihlend, mitfragend, sich solidarisierend. Im
Schweigen steigt sie in die Tiefen ihres Herzens.

Versuchen wir dem nachzutasten, was Nelly Sachs bewegt, betrachten wir
einige Verse ihrer Gedichte. An zwei Stellen im Gesamtwerk wird Chri-
stus direkt, an zwei weiteren indirekt genannt; hier neben Franziskus und
Baalschem, dem heiligen Chassidim:

der Olberg betet mit dem einzigen Schrei

der dem Stein ein Herz zerrif§

Musik der Agonie

ins Ohr des Universums (853)

und in dem Gedicht: ,Landschaft aus Schreien“ neben Abraham, Ijob,
unzihligen anonymen Martyrern, bis hin zu den ,Gerippen von Maida-
nek und Hiroshima“:

Hiobs Vier-Winde-Schrei
und der Schrei verborgen im Ulberg (222)

an anderer Stelle zusammen mit Elia, der wie Christus zu den grofien Lie-
benden und groflen Verzweiflern zahlt:

Immer noch Mitternacht auf diesem Stern

Nur einige von den groflen Verzweiflern
haben so geliebt,

daf der Nacht Granit aufsprang

von ihres Blitzes weillschneidendem Geweih

Und Christus! An der Inbrunst Kreuz
nur geneigtes Haupt -
den Unterkiefer hingend,

mit dem Felsen:
»Genug.“ (204)

Fiir die Jiidin Nelly Sachs, die vertraut ist mit den Schriften des Alten
Testaments, ist Christus der leidende Gottesknecht nach Deutero- Jesaja



Maria-Paulus Ruckert 374

neben anderen Leidenden, nicht der Kyrios und Gottessohn im nachoster-
lichen, christlichen Sinn. Aber Christus zersprengt die ,Mitternacht®, die-
sen ,Nacht Granit“ mit der ,Inbrunst® seines Leidens, mit seinem Gehor-
sam, seinem Ausharren in Tod-Verlassenheit und Einsamkeit. So auch im
folgenden:

Christus nahm ab

an Feuer

Erde

Wasser

baute aus Luft

noch einen Schrei

und das

Licht

im schwarzumratselten Laub
der einsamsten Stunde
wurde ein Auge

und sah. (274/275)

Hier taudht das Bildwort ,Licht* = ,Auge“ = ,sehen“ auf, in geheimer
Verbindung mit dem Sterben Christi. Licht, Auge und andere verwandte
Bilder: Blitz, weifi-(schneidend) usw. stehen im Werk von Nelly Sachs im
Gegensatz zu: Nacht, Mitternacht, schwarz-(umrétselt), Sternverdunke-
lung, Sonnenfinsternis (vgl. Martin Bubers zentralen Begriff ,Gottesfin-
sternis“ unserer heil-losen Welt-Zeit, Nelly Sachs wiirde sagen: unserer
augenlosen, blinden Welt und Menschheit). Die Leidenden und Sterben-
den sind die Seher, die ,Hellsichtigen®, sie sechen mit ,blutendem Auge*,
wie es am Schlufl des schon erwéhnten Gedichts ,Landschaft aus Schreien®
heifit:

O du blutendes Auge

in der zerfetzten Sonnenfinsternis

zum Gott-trocknen aufgehingt

im Weltall — (223)

Sehen bedeutet erkennen, ist lieben (nach jiidisch-biblischem Sprach-
gebrauch); daher gehoren die groflen Liebenden samt den Propheten auch
zu den Hellsichtigen. Dieses Sehen und Erkennen bedeutet nicht: Bescheid
wissen um die letzten Geheimnisse, nicht: Auflosen aller Ritsel und Pro-
bleme. Letztlich ,wissen® erst unsere Toten; wie die Dichterin nach dem
Tod ihrer geliebten Mutter in einem Gedicht dreimal ausruft:



~Wir wissen ja nicht, was gilt . . .“ 375

Alles weifit du unendlich nun,
o meine Mutter —-

und am Ende des Gedichts noch einmal sieghaft, wenn auch verstummend:
du weifdt - (232/233)

Uns hier, auf dieser ,erblindeten® Erde, in der ,Mitternacht® ist Nicht-
Wissen angemessen. ,, Wir pflanzen hier Demut®, heifit es im Gedicht:
»Grabschrift“. (380)

Und so demiitig, bescheiden verhilt sich auch Nelly Sachs ihrem Dich-
terfreund gegeniiber. Behutsam, verhalten, in der Atmosphire des Schwei-
gens, ,spricht sie sich ihm zu“, versucht sie mit ihm gemeinsam sich
Schritt fiir Schritt weiter im Dunkeln vorzutasten.

Dein Aug sah mir zu, sah hinweg,
dein Mund
sprach sich dem Aug zu, ich horte:

» Wir

wissen ja nicht, weifit du,
wir

wissen ja nicht,

was

gilt...“

Demiitiges Schweigen, Verstummen ist die gemidfle Haltung gegeniiber
dem bohrenden Geheimnis von Tod und Leben, ist Uberstieg des Warum,
das Antwort will. Uber Ijob, Prototyp des schmerzerfahrenen, leiden-
schaftlich Warum-fragenden Menschen, schreibt Nelly Sachs einmal, - sie,
die man eine Schwester Ijobs genannt hat:

Deine Stimme ist stumm geworden,
denn sie hat zuviel Warum gefragt (95)

Sie iibersteigt das Warum, indem sie sich wie Ijob mit dem Ziel des Fra-
gens konfrontiert; — in einer Erlduterung zu einem ihrer szenischen Spiele
schreibt sie:

»- - - Warum? Das ist die Klippe wie bei Ijob — aber das Leiden dient, die
Materie durchsichtig zu machen. Also reif“ (Z 353).

Die Schopfung in ihrer Unheilssituation, der in Schuld ,versteinte®
Mensch kann nur durch Leid diaphan werden (Rom 8, 19ff: Das Harren
der Schopfung ist ein Warten auf die Offenbarung der S6hne Gottes. Der
Nichtigkeit ist ja die Schopfung unterworfen . .. dafl auch die Schépfung



Maria-Paulus Ruckert 376

von der Knechtung an die Verginglichkeit befreit werde .. .). Denn ,Lei-
den ist Versteck fiirs Licht“ (210). Und ,von Gestalt zu Gestalt / weint sich
der Engel im Menschen / tiefer in das Licht (104).

Offenbarwerden des Lichtes aber ist Machtergreifung Gottes. Sieg iiber
jegliche Nacht.

Deshalb ist Leiden-diirfen Auserwihlung, Berufung:

Die gekriimmte Linie des Leidens

nachtastend die géttlich entziindete Geometrie
des Weltalls

immer auf der Leuchtspur zu dir

und verdunkelt wieder in der Fallsucht

dieser Ungeduld ans Ende zu kommen -

und das Herz der gefesselte Fliichtling
springend aus seiner Berufung: Wunde zu sein —  (388)

Diese Berufung, die unser Herz ,fesselt“ an seinen unsichtbaren Mittel-
punkt, zu dem wir unterwegs sind ,immer auf der Leuchtspur zu dir“, es
ist ,die Wunde zwischen Tag und Nadcht, / die unser Wohnort ist* (90),
damit universal auf alle Menschen ausgeweitet. Wir sind wie Jakob ,ge-
troffen von der Gotteswunde® (107), wir sind ,zu Gott verrenkt / wie du®
(90).

Der Himmel iibt an dir

Zerbrechen.

Du bist in der Gnade. (267)

Leid ist Gnade. Dieses Wort findet man nur einige Male bei Nelly Sachs,
jeweils an exponierten Stellen. Es ist dem orthodox-jiidischen Verstindnis
fremd und erwiéchst aus der chassidischen Vorstellung von Erldsung. Diese
jiidischen Weisen wufiten sich im Leid angerufen und geliebt von Gott,
gleichzeitig beauftragt fiir die Welt. Die jiidische Mystik, schreibt Nelly
Sachs in der Anmerkung zum Spiel ,Beryll sicht in der Nacht*, kennt die
»Vorstellung der sechsunddreiflig geheimen Gottesknechte, die in jeder
Zeit leben und auf denen das Gewicht des Universums ruht. Sie bleiben
unerkannt, und wie Jesaja sagt: im Kdcher versteckt. Beryll ist einer der
Sechsunddreiflig, an deren Inbrunst im Leidenswerk die Welt immer wie-
der neu entsteht“ (Z 353). Neben Beryll werden Baalschem, der charisma-
tische Begriinder des Chassidismus, und Christus indirekt in die Reihe der
geheimnisvollen Sechsunddreiflig eingereiht, aber auch jeder zum Leiden
Auserwihlte.



~Wir wissen ja nicht, was gilt . . .“ 3717

Leid als Erlésung der Welt oder Neu-Schopfung der Welt ist langsame
Verwandlung zu Licht, ist verborgener Sieg.

Kehren wir zu Paul Celan zuriick und zu dessen herz-hoffendem ,hadern-

dem Wort“:

Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich verlassen,

und weiter:
bist fern meinem Schreien, den Worten meiner Klage?
Mein Gott, ich rufe bei Tag, doch du antwortest nicht,
bei Nacht — und finde keine Ruhe.

Wird nicht gerade Nelly Sachs, mit den Psalmen zutiefst vertraut, dieses
scheinbar Gott-verlassenste, verzweifeltste Wort als Anfang des Psalms
22 (21) erkennen, als nur-Anfang, und Christus am Kreuz den ganzen
Psalm in den Mund legen? Diesen Psalm, der wie kein anderer, in seinen
zwei Teilen von tiefster Erniedrigung und Erhéhung, Verzweiflung und
Lobgesang, von Untergang und Sieg kiindet:

— er verbirgt sein Antlitz nicht vor ihm (dem Armen)

— er hat auf das Schreien gehort

— Aufleben soll euer Herz fiir immer

— seine Heilstat wird man kiinden dem kiinftigen Volk
denn er hat das Werk getan.

Dies ist nicht nur ein Karfreitagspsalm, sondern ein Osterpsalm.

Das ,hadernde Wort“ kehrt und wandelt sich in ihm zum Wort tiefen
Vertrauens und Geborgenwissens.

Wo Paul Celan ins verzweifelnde Nichts versinkt, in Hoffnungslosig-
keit und Gottverlassenheit verbleibt, stof3t Nelly Sachs tiber das , Warum®
weiter vor, findet zum geheimen Sieg jedes leidenden Gottesknechts, und
zum gnadenhaften Dreiklang: Qual — Erwéhlung — Erlésung, findet zu
dem, was Christus ist.

Und doch sind vielleicht auch im Gedicht Celans verborgene Ansatze
von Verstehen und Hoffnung (diesem Mittelpunktswort des Gedichts!)
zu erahnen: z. B. im ruhigen Ebenmafl von genau 3 mal funf Wortern der
zweiten Strophe, mit dem Bild vom Ziiricher Miinster, dessen Tiirme sich
im nahen Wasser spiegeln, oder wie es Celan formuliert: ,das Minster
stand dritben“ (unverriickbar, unabanderlich) und kam doch ,ibers Was-
ser“ zu ihm, ,mit einigem Gold“, mit dem hellen Licht der Sonne. Ist da
nicht , Triibung durch Helles“, wie im zeitlosen Leid-Schicksal alles ,,Ji-
dischen“? (Auffallend der helle Vokal ,ii“: Jidischem, Tribung, Ziirich,
Miinster, driiben, iibers Wasser). Auch der Vokal ,0“ in genau finf Wor-



Maria-Paulus Ruckert 878

tern des Gedichts erklingend (von, Gold, Gott, hoffen, Wort) konnte
Schliissel fiir Spuren einer leisen Gott-Hoffnung sein.

Vielleicht aber bietet sich am meisten Hoffnung an durch den im ganzen
Gedicht sichtbar, hérbar und greifbar gewordenen Brickenschlag des Ich
zum Du hiniiber (,iibers Wasser® !) und was es dazu braucht:

Offensein fiireinander, héren-kénnen, zuhoren-kénnen, einfithlen in
den fremden Schmerz, sich solidarisieren mit ihm, nicht iiberreden- und
iiberzeugen-wollen, warten-konnen, eine Haltung des Sich-bescheidens,
»vom Zuviel“ und ,vom Zuwenig“, Demut vor dem Geheimnis als Nicht-
Wissen-was-gilt; ,die Stille ertasten mit dem Wort / unwissend“ (T 20):
Raum lassen fiir das Nicht-mehr-Sagbare und das Noch-nicht-Sagbare.

Dies alles — kurz gesagt: das Du im Gesprich, im Dialog, das Du der
Begegnung von Stufe zu Stufe tiefer als Begegnung

im Da-sein fiir . . . (2. u. 4. Strophe)
im Wort-sein fiir . . . (8. Strophe)
im Du-sein fiir . . . (1. u. 5. Strophe)

in Freundschaft, Liebe, im ,frei-werdenden Zeltwort: / Mitsammen*® (Ce-
lan), — im gemeinsam tastenden Unterwegs nach dem Gott-Geheimnis.

Es gibt bei Nelly Sachs ein sinnenfilliges Zeichen fiir das Verstummen
und doch ins-Gespréch-entlassen: das einzige Satzzeichen in ihrem Spat-
werk, das fast jedes Gedicht beschliefit d. h. ins Schweigen offnet: der
weghafte Strich. Celan hat dies in der dritten Strophe an bedeutsamer
Stelle hingesetzt: ,Wort —“ (vielleicht auch bei dem schon oft zitierten
»Da-/ von* der zweiten Strophe).

Ist es gewagt, hier an den jiidischen Gottesnamen zu denken: JAHWE -
Ich-bin-da? Bei Buber-Rosenzweig und auch Nelly Sachs immer als DU
oder ER oder IHM. Martin Buber sagt einmal: , Jedes Du ist ein Durch-
blick zum Ewigen DU und im Zwischenmenschlichen treffen wir Gott“.

Paul Celan ist 1970 freiwillig in den Tod gegangen, im Zerbrechen am
Ubermafl der Leiderfahrung — in Konsequenz seiner Gottverneinung, so
sagen einige. Sollte man nicht gerade vor dem Geheimnis seines Todes ver-
stummen oder mit Nelly Sachs in Celans Gedicht sagen:

Wir — wissen ja nicht, — was — gilt -

Das Gedicht von Paul Celan ist zitiert nach dem Sammelband: Nelly Sachs zu Ehren,
Frankfurt 1961. Die Zitate von Nelly Sachs sind entnommen den Bénden:
1. Fahrt ins Staublose, Frankfurt 1961 (im Text: Seitenzahl in Klammern). o
2. Zeichen im Sand, Die szenischen Dichtungen der Nelly Sachs, Frankfurt 1962 (Z mit Sei-
tenzahl). . o
3. Teile dich Nacht, Die letzien Gedichte von Nelly Sachs, Frankfurt 1971 (T mit Seiten-
zahl).





