
Maria-Paulus Ruckert 370 

Mit diesen Andeutungen haben wir nur einige große Linien des Todes- 
mysteriums skizziert und vieles wäre noch zu erörtern, zu verdeutlichen, zu 
diskutieren. Insbesondere könnte man nun die traditionellen Themen von 
Himmel, Hölle, Fegefeuer, Endgericht aufgreifen und auch noch darüber 
nachdenken, was im Augenblick des Sterbens mit uns geschieht. Der eine 
wesentliche Punkt hingegen dürfte klar geworden sein, daß nämlich ein 
glaubensstarker Christ nicht unbedingt mit egozentrischen, traurigen und 
ängstlichen Gefühlen über den Tod nachdenkt, sondern fähig werden kann, 
ihn als ein entscheidendes Moment seiner Geschichte in Liebe und Gemein- 
schaft zu verstehen. 

Wenn am Schluß eine Art Mahnung stehen darf, dann könnte sie etwa 
lauten: Lebe nicht für dich allein, dann wirst du auch nicht für dich allein 
sterben. Wenn du gelernt hast, dich selbst zu verschenken, dann entgehst 
du auch der schrecklichen Einsamkeit deiner letzten Stunde. Du wirst über 
den Tod hinaus Zukunft haben und in einem neuen, ewigen Leben ganz zu 
dir selbst kommen. In einem ewigen Geben eher als in einem ewigen Ge- 
nießen wirst du erleben, was die •Gemeinschaft der Heiligen" ist. 

•Wir wissen ja nicht, was gilt..." 
Ein Gespräch über Gott: Nelly Sachs und Paul Celan 

Maria-Paulus Ruckert OSB, Tutzing 

Die beiden großen Lyriker - beides Juden, beide 1970 gestorben, Paul 
Celan 50jährig, Nelly Sachs .78jährig- haben vieles gemeinsam: nicht nur 
die dunkle Welt und Struktur moderner Lyrik mit ihrer herben, verstum- 
menden Sprache voller Intensität, nicht nur das typisch jüdische dialogische 
Prinzip (Martin Buber), das ihr Sprechen Du-gerichtet sein läßt, anredend 
und hörend, - sie singen auch beide in ergreifenden Bildern die Klage um 
den millionenfachen Tod ihres Volkes; ihre Verse haben den gleichen 
schmerzhaften Erlebnishintergrund vielfältigen Leidens. Exemplarisch 
sind hierfür Celans •Todesfuge" und Sachs' •O die Schornsteine", und ge- 
rade in diesem Grundthema werden die Unterschiede der beiden Dichter 
deutlich. 

Das folgende Gedicht von Paul Celan bietet in sich selbst solch eine 
Gegenüberstellung. Es ist zunächst der knappe Bericht über eine Begeg- 
nung der beiden Freunde, eine Begegnung in einem Züricher Hotel: 



•Wir wissen ja nicht, was gilt..." 371 

ZÜRICH, ZUM STORCHEN 
Für Nelly Sachs 

Vom Zuviel war die Rede, vom 
Zuwenig. Von Du 
und Aber-Du, von 
der Trübung durch Helles, von 
Jüdischem, von 
deinem Gott. 

Da- 
von. 
Am Tag einer Himmelfahrt, das 
Münster stand drüben, es kam 
mit einigem Gold übers Wasser. 

Von deinem Gott war die Rede, ich sprach 
gegen ihn, ich 
ließ das Herz, das ich hatte, 
hoffen: 
auf 
sein höchstes, umröcheltes, sein 
haderndes Wort - 

Dein Aug sah mir zu, sah hinweg, 
dein Mund 
sprach sich dem Aug zu, ich hörte: 

•Wir 
wissen ja nicht, weißt du, 
wir 
wissen ja nicht, 
was 
gilt..." 

Ist dies nur der Bericht eines Treffens, einer Begegnung, eines Gesprächs? 
Oder Ver-•Dichtung" von •Begegnung", Ver-dichtung einer Erfahrung 
von Begegnung, von Erfahrung mit dem Du - ? 

Daß es um mehr als ein zufälliges Treffen geht, zeigt uns schon ein 
flüchtiger Blick auf Form und Struktur des Gedichts; auf seine klare Sym- 
metrie: 5 Strophen mit 6 • 5•7 • 3-6 Zeilen; trotz scheinbarer Zufällig- 
keit der Zeilenenden, der Zerrissenheit von Sätzen, ja Wörtern - eine 



Maria-Paulus Ruckert 372 

geprägte Schönheit der Gestalt. In Strophe zwei und vier geht es im 
Gegensatz zu den anderen um hörendes Schauen, stilles Besinnen; in der 
zweiten Strophe stehen genau dreimal 5-5-5 Wörter nach dem knappen 
Zweizeiler •Da-/von"; in der vierten sind es 5+2 - 2 - 5+2 Wörter. Auf- 
horchen läßt auch der Vokal-Klang im Verlauf des Gedichts, das Schwer- 
gewicht von •u" (du) und •i" (wir); der mehrmalige Stabreim (Herz - 
Äatte - Äoffen - höchstes - haderndes), die geheime Bedeutung der 5 Wör- 
ter mit •o" usw. 

In der ersten Strophe steht lapidar, wovon die Rede ist; mit 6maligem 
•von ..." wird aufgezählt und pointiert zusammengefaßt im •Da-/von" 
der zweiten Strophe. Es ist ein Gespräch von zwei Ich, im •Du" und 
•Aber-Du" hin und her flutend, im •wir" ausschwingend; •ich", •du", 
•wir" sind beherrschende Worte. Aber das Gemeinsame des Dialogs droht 
auseinanderzubrechen, das lebendige Gespräch stockt: es ist die Rede •von 
deinem Gott", sagt Celan, •ich sprach gegen ihn". - Tiefe des einen Ich 
gegen Tiefe des befreundeten Ich. Unerbittliches Abklopfen der Trag- 
fähigkeit des anderen Daseinsgrundes, - mit Einsatz der eigenen Sinn- 
und Erlebnistiefe, mit Einsatz des Herzens. Dieses •Herz" läßt Celan 
•hoffen" (nehmen wir dies Wort zunächst nicht tröstlich!), er verteidigt 
sich, verteidigt die Erfahrung seines leiderfüllten Lebens, der Sinnlosig- 
keit von Schmerz und Tod (•am Tag einer Himmelfahrt" - ?), dieser 
•Trübung durch Helles", das für ihn trüb und dunkel bleibt, - er hat 
gerungen um den Gott seiner tief-gläubigen Freundin, hat gelitten an der 
Gott-Ferne, der schweigenden Abwesenheit, an seinem Fortgehen, seinem 
•Da-von"; es klingt wie ein Verlassenwerden von Gott, •davon". Übri- 
gens steht das gleiche Wort an der gleichen Stelle (8. Zeile) auch in einem 
Gedicht von Friedrich Nietzsche: •Was willst du unbekannter Gott." 

Paul Celan verteidigt sich und seine Gott-Losigkeit mit dem Kron- 
zeugen der Gott-•Losigkeit", er setzt das Herz 

auf 
sein höchstes, umröcheltes, sein 
haderndes Wort - 

Dieses am Kreuz erhöhte, sterbende, damit ernstzunehmende, letztgültige, 
klagend-anklagende Wort (haben wir es nicht alle schon einmal gespro- 
chen?), heißt es nicht: Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich verlas- 
sen?" Und das Ungeheuerliche: ER hat es selbst gesagt. Gott hadert mit 
Gott. Und Gott schweigt. 

So Celan in seinem Gegen-deinen-Gott. Was antwortet ihm der Mensch 
gegenüber? Findet Nelly Sachs eine Ant-Wort auf •sein haderndes Wort", 
auf die ewige Menschheitsfrage, den •Fels des Atheismus" (Georg Buch- 



•Wir wissen ja nicht, was gilt..." 373 

ner), auf den ewigen Schrei •Warum", der im Leeren verhallt? Antwortet 
sie mit der Geschichte des Volkes Israel, mit Prophetensprüchen, mit 
•Jüdischem" (wovon beide vorher gesprochen), mit Worten, mit vielen, 
vielen Worten? - 

•Dein Aug sah mir zu, sah hinweg ..." 

Die Freundin schweigt. Mitfühlend, mitfragend, sich solidarisierend. Im 
Schweigen steigt sie in die Tiefen ihres Herzens. 

Versuchen wir dem nachzutasten, was Nelly Sachs bewegt, betrachten wir 
einige Verse ihrer Gedichte. An zwei Stellen im Gesamtwerk wird Chri- 
stus direkt, an zwei weiteren indirekt genannt; hier neben Franziskus und 
Baalschem, dem heiligen Chassidim: 

der ölberg betet mit dem einzigen Schrei 
der dem Stein ein Herz zerriß 
Musik der Agonie 
ins Ohr des Universums (353) 

und in dem Gedicht: •Landschaft aus Schreien" neben Abraham, Ijob, 
unzähligen anonymen Märtyrern, bis hin zu den •Gerippen von Maida- 
nek und Hiroshima": 

Hiobs Vier-Winde-Schrei 
und der Schrei verborgen im ölberg (222) 

an anderer Stelle zusammen mit Elia, der wie Christus zu den großen Lie- 
benden und großen Verzweiflern zählt: 

Immer noch Mitternacht auf diesem Stern 

Nur einige von den großen Verzweiflern 
haben so geliebt, 
daß der Nacht Granit aufsprang 
von ihres Blitzes weißschneidendem Geweih 

Und Christus! An der Inbrunst Kreuz 
nur geneigtes Haupt - 
den Unterkiefer hängend, 
mit dem Felsen: 
•Genug." (204) 

Für die Jüdin Nelly Sachs, die vertraut ist mit den Schriften des Alten 
Testaments, ist Christus der leidende Gottesknecht nach Deutero-Jesaja 



Maria-Paulus Ruckert 374 

neben anderen Leidenden, nicht der Kyrios und Gottessohn im nachöster- 
lichen, christlichen Sinn. Aber Christus zersprengt die •Mitternacht", die- 
sen •Nacht Granit" mit der •Inbrunst" seines Leidens, mit seinem Gehor- 
sam, seinem Ausharren in Tod-Verlassenheit und Einsamkeit. So auch im 
folgenden: 

Christus nahm ab 
an Feuer 
Erde 
Wasser 
baute aus Luft 
noch einen Schrei 
und das 
Licht 
im schwarzumrätselten Laub 
der einsamsten Stunde 
wurde ein Auge 
und sah. (274/275) 

Hier taucht das Bildwort •Licht" = •Auge" = •sehen" auf, in geheimer 
Verbindung mit dem Sterben Christi. Licht, Auge und andere verwandte 
Bilder: Blitz, weiß-(schneidend) usw. stehen im Werk von Nelly Sachs im 
Gegensatz zu: Nacht, Mitternacht, schwarz-(umrätselt), Sternverdunke- 
lung, Sonnenfinsternis (vgl. Martin Bubers zentralen Begriff •Gottesfin- 
sternis" unserer heil-losen Welt-Zeit, Nelly Sachs würde sagen: unserer 
augenlosen, blinden Welt und Menschheit). Die Leidenden und Sterben- 
den sind die Seher, die •Hellsichtigen", sie sehen mit •blutendem Auge", 
wie es am Schluß des schon erwähnten Gedichts •Landschaft aus Schreien" 
heißt: 

O du blutendes Auge 
in der zerfetzten Sonnenfinsternis 
zum Gott-trocknen aufgehängt 
im Weltall - (223) 

Sehen bedeutet erkennen, ist lieben (nach jüdisch-biblischem Sprach- 
gebrauch) ; daher gehören die großen Liebenden samt den Propheten auch 
zu den Hellsichtigen. Dieses Sehen und Erkennen bedeutet nicht: Bescheid 
wissen um die letzten Geheimnisse, nicht: Auflösen aller Rätsel und Pro- 
bleme. Letztlich •wissen" erst unsere Toten; wie die Dichterin nach dem 
Tod ihrer geliebten Mutter in einem Gedicht dreimal ausruft: 



•Wir wissen ja nicht, was gilt..." 375 

Alles weißt du unendlich nun, 
o meine Mutter - 

und am Ende des Gedichts noch einmal sieghaft, wenn auch verstummend: 

du weißt- (232/233) 

Uns hier, auf dieser •erblindeten" Erde, in der •Mitternacht" ist Nicht- 
Wissen angemessen. •Wir pflanzen hier Demut", heißt es im Gedicht: 
•Grabschrift". (380) 

Und so demütig, bescheiden verhält sich auch Nelly Sachs ihrem Dich- 
terfreund gegenüber. Behutsam, verhalten, in der Atmosphäre des Schwei- 
gens, •spricht sie sich ihm zu", versucht sie mit ihm gemeinsam sich 
Schritt für Schritt weiter im Dunkeln vorzutasten. 

Dein Aug sah mir zu, sah hinweg, 
dein Mund 
sprach sich dem Aug zu, ich hörte: 

•Wir 
wissen ja nicht, weißt du, 
wir 
wissen ja nicht, 
was 
gilt..." 

Demütiges Schweigen, Verstummen ist die gemäße Haltung gegenüber 
dem bohrenden Geheimnis von Tod und Leben, ist Überstieg des Warum, 
das Antwort will. Über Ijob, Prototyp des schmerzerfahrenen, leiden- 
schaftlich Warum-fragenden Menschen, schreibt Nelly Sachs einmal, - sie, 
die man eine Schwester Ijobs genannt hat: 

Deine Stimme ist stumm geworden, 
denn sie hat zuviel Warum gefragt (95) 

Sie übersteigt das Warum, indem sie sich wie Ijob mit dem Ziel des Fra- 
gens konfrontiert; - in einer Erläuterung zu einem ihrer szenischen Spiele 
schreibt sie: 
•... Warum? Das ist die Klippe wie bei Ijob - aber das Leiden dient, die 
Materie durchsichtig zu machen. Also reif" (Z 353). 

Die Schöpfung in ihrer Unheilssituation, der in Schuld •versteinte" 
Mensch kann nur durch Leid diaphan werden (Rom 8, 19 ff: Das Harren 
der Schöpfung ist ein Warten auf die Offenbarung der Söhne Gottes. Der 
Nichtigkeit ist ja die Schöpfung unterworfen ... daß auch die Schöpfung 



Maria-Paulus Ruckert 376 

von der Knechtung an die Vergänglichkeit befreit werde ...). Denn •Lei- 
den ist Versteck fürs Licht" (210). Und •von Gestalt zu Gestalt / weint sich 
der Engel im Menschen / tiefer in das Licht" (104). 

Offenbarwerden des Lichtes aber ist Machtergreifung Gottes. Sieg über 
jegliche Nacht. 

Deshalb ist Leiden-dürfen Auserwählung, Berufung: 

Die gekrümmte Linie des Leidens 
nachtastend die göttlich entzündete Geometrie 
des Weltalls 
immer auf der Leuchtspur zu dir 
und verdunkelt wieder in der Fallsucht 
dieser Ungeduld ans Ende zu kommen  - 

und das Herz der gefesselte Flüchtling 
springend aus seiner Berufung: Wunde zu sein -     (383) 

Diese Berufung, die unser Herz •fesselt" an seinen unsichtbaren Mittel- 
punkt, zu dem wir unterwegs sind •immer auf der Leuchtspur zu dir", es 
ist •die Wunde zwischen Tag und Nacht, / die unser Wohnort ist" (90), 
damit universal auf alle Menschen ausgeweitet. Wir sind wie Jakob •ge- 
troffen von der Gotteswunde" (107), wir sind •zu Gott verrenkt / wie du" 
(90). 

Der Himmel übt an dir 
Zerbrechen. 

Du bist in der Gnade. (267) 

Leid ist Gnade. Dieses Wort findet man nur einige Male bei Nelly Sachs, 
jeweils an exponierten Stellen. Es ist dem orthodox-jüdischen Verständnis 
fremd und erwächst aus der chassidischen Vorstellung von Erlösung. Diese 
jüdischen Weisen wußten sich im Leid angerufen und geliebt von Gott, 
gleichzeitig beauftragt für die Welt. Die jüdische Mystik, schreibt Nelly 
Sachs in der Anmerkung zum Spiel •Beryll sieht in der Nacht", kennt die 
•Vorstellung der sechsunddreißig geheimen Gottesknechte, die in jeder 
Zeit leben und auf denen das Gewicht des Universums ruht. Sie bleiben 
unerkannt, und wie Jesaja sagt: im Köcher versteckt. Beryll ist einer der 
Sechsunddreißig, an deren Inbrunst im Leidenswerk die Welt immer wie- 
der neu entsteht" (Z 353). Neben Beryll werden Baalschem, der charisma- 
tische Begründer des Chassidismus, und Christus indirekt in die Reihe der 
geheimnisvollen Sechsunddreißig eingereiht, aber auch jeder zum Leiden 
Auserwählte. 



•Wir wissen ja nicht, was gilt..." 377 

Leid als Erlösung der Welt oder Neu-Schöpfung der Welt ist langsame 
Verwandlung zu Licht, ist verborgener Sieg. 

Kehren wir zu Paul Celan zurück und zu dessen herz-hoffendem •hadern- 
dem Wort": 

Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich verlassen, 

und weiter: 
bist fern meinem Schreien, den Worten meiner Klage? 
Mein Gott, ich rufe bei Tag, doch du antwortest nicht, 
bei Nacht - und finde keine Ruhe. 

Wird nicht gerade Nelly Sachs, mit den Psalmen zutiefst vertraut, dieses 
scheinbar Gott-verlassenste, verzweifeltste Wort als Anfang des Psalms 
22 (21) erkennen, als nur-Anfang, und Christus am Kreuz den ganzen 
Psalm in den Mund legen? Diesen Psalm, der wie kein anderer, in seinen 
zwei Teilen von tiefster Erniedrigung und Erhöhung, Verzweiflung und 
Lobgesang, von Untergang und Sieg kündet: 

- er verbirgt sein Antlitz nicht vor ihm (dem Armen) 
- er hat auf das Schreien gehört 
- Aufleben soll euer Herz für immer 
- seine Heilstat wird man künden dem künftigen Volk 

denn er hat das Werk getan. 

Dies ist nicht nur ein Karfreitagspsalm, sondern ein Osterpsalm. 
Das •hadernde Wort" kehrt und wandelt sich in ihm zum Wort tiefen 

Vertrauens und Geborgenwissens. 
Wo Paul Celan ins verzweifelnde Nichts versinkt, in Hoffnungslosig- 

keit und Gottverlassenheit verbleibt, stößt Nelly Sachs über das •Warum" 
weiter vor, findet zum geheimen Sieg jedes leidenden Gottesknechts, und 
zum gnadenhaften Dreiklang: Qual - Erwählung - Erlösung, findet zu 
dem, was Christus ist. 

Und doch sind vielleicht auch im Gedicht Celans verborgene Ansätze 
von Verstehen und Hoffnung (diesem Mittelpunktswort des Gedichts!) 
zu erahnen: z. B. im ruhigen Ebenmaß von genau 3 mal fünf Wörtern der 
zweiten Strophe, mit dem Bild vom Züricher Münster, dessen Türme sich 
im nahen Wasser spiegeln, oder wie es Celan formuliert: •das Münster 
stand drüben" (unverrückbar, unabänderlich) und kam doch •übers Was- 
ser" zu ihm, •mit einigem Gold", mit dem hellen Licht der Sonne. Ist da 
nicht •Trübung durch Helles", wie im zeitlosen Leid-Schicksal alles •Jü- 
dischen"? (Auffallend der helle Vokal •ü": Jüdischem, Trübung, Zürich, 
Münster, drüben, übers Wasser). Auch der Vokal •o" in genau fünf Wör- 



Maria-Paulus Ruckert 37 g 

tern des Gedichts erklingend (von, Gold, Gott, hoffen, Wort) könnte 
Schlüssel für Spuren einer leisen Gott-Hoffnung sein. 

Vielleicht aber bietet sich am meisten Hoffnung an durch den im ganzen 
Gedicht sichtbar, hörbar und greifbar gewordenen Brückenschlag des Ich 
zum Du hinüber (•übers Wasser"!) und was es dazu braucht: 

Offensein füreinander, hören-können, zuhören-können, einfühlen in 
den fremden Schmerz, sich solidarisieren mit ihm, nicht überreden- und 
überzeugen-wollen, warten-können, eine Haltung des Sich-bescheidens, 
•vom Zuviel" und •vom Zuwenig", Demut vor dem Geheimnis als Nicht- 
Wissen-was-gilt; •die Stille ertasten mit dem Wort / unwissend" (T 20): 
Raum lassen für das Nicht-mehr-Sagbare und das Noch-nicht-Sagbare. 

Dies alles - kurz gesagt: das Du im Gespräch, im Dialog, das Du der 
Begegnung von Stufe zu Stufe tiefer als Begegnung 

im Da-sein für ... (2. u. 4. Strophe) 
im Wort-sein für . . . (3. Strophe) 
im Du-sein für ... (1. u. 5. Strophe) 

in Freundschaft, Liebe, im •frei-werdenden Zeltwort: / Mitsammen" (Ce- 
lan), - im gemeinsam tastenden Unterwegs nach dem Gott-Geheimnis. 

Es gibt bei Nelly Sachs ein sinnenfälliges Zeichen für das Verstummen 
und doch ins-Gespräch-entlassen: das einzige Satzzeichen in ihrem Spät- 
werk, das fast jedes Gedicht beschließt d. h. ins Schweigen öffnet: der 
weghafte Strich. Celan hat dies in der dritten Strophe an bedeutsamer 
Stelle hingesetzt: •Wort -" (vielleicht auch bei dem schon oft zitierten 
•Da- / von" der zweiten Strophe). 

Ist es gewagt, hier an den jüdischen Gottesnamen zu denken: JAHWE - 
Ich-bin-da? Bei Buber-Rosenzweig und auch Nelly Sachs immer als DU 
oder ER oder IHM. Martin Buber sagt einmal: •Jedes Du ist ein Durch- 
blick zum Ewigen DU und im Zwischenmenschlichen treffen wir Gott". 

Paul Celan ist 1970 freiwillig in den Tod gegangen, im Zerbrechen am 
Übermaß der Leiderfahrung - in Konsequenz seiner Gottverneinung, so 
sagen einige. Sollte man nicht gerade vor dem Geheimnis seines Todes ver- 
stummen oder mit Nelly Sachs in Celans Gedicht sagen: 

Wir - wissen ja nicht, - was - gilt - 

Das Gedicht von Paul Celan ist zitiert nach dem Sammelband: Nelly Sachs zu Ehren, 
Frankfurt 1961. Die Zitate von Nelly Sachs sind entnommen den Bänden: 
1. Fahrt ins Staublose, Frankfurt 1961 (im Text: Seitenzahl in Klammern). 
2. Zeichen im Sand, Die szenischen Dichtungen der Nelly Sachs, Frankfurt 1962 (Z mit Sei- 

tenzahl). 
3. Teile dich Nacht, Die letzten Gedichte von Nelly Sachs, Frankfurt 1971 (T mit Seiten- 

zahl). 




