
AUS DEM LEBEN DER KIRCHE 

Kritische Beobachtungen zur nachkonziliaren Liturgie 

Der Evangelische Kirchentag vom Juli dieses Jahres in Düsseldorf hat in der 
evangelischen Öffentlichkeit zwiespältige Reaktionen ausgelöst. Vor allem das, 
was in der •Liturgischen Nacht" geschehen war, hat mancherorts scharfe Kritik 
gefunden. Diesen Kritikern ist K.-A. Odin in einem interessanten Aufsatz in der 
FAZ vom 9. Juli 1973 entgegengetreten. Nach seiner Ansicht •geschah in Düssel- 
dorf mehr, als daß modisch ein paar Farbkleckse auf das stumpfe Grau evange- 
lischer Sonntagsfeierlichkeit aufgespritzt worden wären. Ein neues Verhältnis 
zum Gottesdienst erschien. Statt ,das Wort' intellektualisierend totzupredigen, 
wurde es gegessen, getrunken, getanzt, gespielt." An die Adresse derer, die mit 
einem •ausschließlichen Nein zu christlichem Mummenschanz" sich von dem gan- 
zen Kirchentag distanzieren wollen, richtet Odin die Feststellung: •In Düsseldorf 
ist nur etwas aufgedeckt worden, was mindestens im deutschen Protestantismus 
zu lange verschüttet war. Das ,Wort' im Christentum bedeutet das volle Leben, 
(also) Geburt, Tod, Liebe, Arbeit, Freude, Feiern eingeschlossen, und nicht bloße 
theoretische Lehrmeinung ... Die Verengung des .Wortes' auf das Geredete ist 
Erbe der Aufklärer und ihrer Uberwinder, der Romantiker. Wort und Tat traten 
auseinander. Die neuorthodoxe Theologie (des 20. Jahrhunderts) hat die Aus- 
einanderreißung von Himmel und Erde noch gesteigert, mit dem Restultat, daß 
die Kirche im Niemandsland zwischen Gott und Welt die Fähigkeit zum Kontakt 
mit dem Diesseits wie dem Jenseits zu verlieren begann." Demgegenüber bezeugt 
nach Odins Worten die Bibel, daß •das Wort tatsächlich in die Welt gekommen 
ist; es kann gegessen und getrunken werden". •Die Wiederauffindung dieses 
christlichen Urgesteins in der .Liturgischen Nacht' des Kirchentags bedeutet eine 
nicht erwartete Bereicherung." Und Odin fügt hinzu: •Der Protestant ist künftig 
nicht mehr verurteilt, im Gottesdienst stumm zuzuhören und den Mund allenfalls 
zum Gemurmel des Glaubensbekenntnisses und zum Singen von Kirchenliedern 
zu öffnen." •Eine Religion, die ihren Anhängern so wenig Chancen zur Mit- 
betätigung einräumt, darf sich nicht wundern, wenn sich ihr scharenweise die 
Rücken zuwenden." 

Das alles ist in den Raum der evangelischen Kirche gesagt. Aber es zwingt 
alle Kirchen zu nützlichem Nachdenken, auch die katholische. Es sind kaum zehn 
Jahre her, daß das Zweite Vatikanische Konzil in der Liturgie-Konstitution einer 
umfassenden Erneuerung der gesamten liturgischen Vollzüge grünes Licht gegeben 
hat. Es muß daher auffallen, daß Odin in seinem Aufsatz keinen Anlaß findet, 
auf die katholische Liturgie als Bestätigung seiner Thesen hinzuweisen. Statt 
dessen nennt er als Gegentypus der protestantischen Reduktion des Gottesdien- 
stes die lebendige und mannigfaltige Liturgie der orthodoxen Kirche. Sollte die 
Erneuerung der katholischen Liturgie einen anderen Weg gegangen sein? Wir 
sollten dieser Frage in aller Redlichkeit nachgehen. 



Aus dem Leben der Kirche 380 

Zunächst ist festzustellen, daß die wesentlichen Elemente der Liturgiereform 
im katholischen Volk weithin ein positives Echo gefunden haben; daß sich 
mancherorts nach wie vor ablehnende Stimmen zu Wort melden, ist kein Gegen- 
beweis. Man begrüßt die Einführung der Muttersprache, die Bemühungen um 
Vereinfachung und Durchsichtigmachung der Liturgie, die neuen Möglichkeiten 
zu größerer Abwechslung und zu stärkerer Ausrichtung des liturgischen Gesche- 
hens auf die jeweilige Situation, den größeren Spielraum für die Initiative der 
Liturgen und der mitfeiernden Gemeinde und ebenso die deutliche •Entklerikali- 
sierung" durch nachdrückliche Hervorhebung der Aktivität der Gemeinde. 

Diesen Positivposten stehen freilich auch gewichtige Negativa gegenüber. 
Immer häufiger begegnet man der besorgten Feststellung, daß all diese Bemühun- 
gen um eine neue, zeitgemäße Liturgie nicht verhindert haben, daß die Teil- 
nahme an den obligatorischen Gottesdiensten, zumal der Sonntagsmesse, vieler- 
orts erheblich abgenommen hat. Gleichzeitig weist man darauf hin, daß die 
•paraliturgischen" Feiern und Frömmigkeitsformen (Andachten, Kreuzweg, 
Besuchung des Allerheiligsten, Rosenkranz usf.) erheblich an Interesse verloren 
haben. Noch bedenklicher dürfte die oft beklagte Verunsicherung der Kirchen- 
besucher sein, die durch die allzu häufigen Änderungen der liturgischen Texte 
und Formen bedingt sind; es sei nur an die ungeschickte und bis zur Stunde 
unpopuläre Reform des Heiligenkalenders erinnert. Endlich beklagt man den 
Zerfall dessen, was man die •liturgische Beheimatung" des Kirchenvolkes nennen 
könnte. Gerade solche Kirchgänger, die sich in der vorkonziliaren Zeit eine große 
Vertrautheit mit allen •Liturgica" erworben hatten, klagen, daß sie sich •nicht 
mehr auskennen". 

Es scheint also •nicht alles Gold zu sein", was zunächst mit so viel Begeisterung 
aufgenommen wurde. Die Frage legt sich nahe, ob im gesamten Ductus der neuen 
Liturgie-Entwicklung Momente zutage getreten sind, die eine grundsätzliche und 
grundlegende Kurskorrektur nahelegen. 

An erster Stelle scheint uns genau das zu nennen zu sein, worum es in dem 
zitierten Artikel von K.-A. Odin ging. Es war eine seit langem ausgemachte 
Selbstverständlichkeit, daß alles in Gemeinschaft vollzogene kultische Tun nur 
dann Chance hat, die Teilnehmer zu binden, wenn die drei Elemente: Sehen - 
Hören - Tun in rechter Weise zum Zuge kommen. In dem wohltemperierten 
Gleichgewicht von Wort, Symbol und Tun liegt letztlich die psychische Wirk- 
kraft des ganzen Geschehens - sowohl beim Individuum als auch bei der feiernden 
Gemeinde. Eine der meistgehörten Klagen ist nun aber die, daß in der neuen 
Liturgie alles zu einseitig auf das Wort bzw. das Hören abgestellt ist, während 
das Sehen und Tun zu sehr zurücktritt. Die Klage über die Verbalisierung zumal 
der Meßfeier will nicht mehr verstummen. Also genau das, wovon sich die evan- 
gelische Liturgie neuestens loszumachen sucht, gewinnt plötzlich in der katho- 
lischen Liturgie eine dominierende Rolle. Sicher ist zuzugeben, daß durch Predigt- 
und Meditationsgespräche oder auch durch Dialogpredigten manches von diesem 
Einwand entschärft wird. Aber auch so bleibt doch die Gefahr einer Überfor- 
derung des Liturgen - wo sollen die vielen Genies herkommen, die Mal für Mal 



Aus dem Leben der Kirche 381 

geistvolle Kommentare und Interpretationen zur Hand haben? • und eine ein- 
seitige Inanspruchnahme des Hörens auf Seiten der Gemeinde. Wenn man so 
häufig die Klage einer •Verprotestantisierung" des katholischen Gottesdienstes 
vernimmt, ist offensichtlich an diese Prävalenz des gesprochenen Wortes gedacht - 
wobei man allerdings nicht bedenkt, daß gerade der Protestantismus bestrebt ist, 
aus dieser Einseitigkeit herauszukommen. 

Mit dem soeben Gesagten hängt ein weiteres zusammen. Vieles spricht dafür, 
daß die nachkonziliare Liturgie das gemüthaft-emotionale Element zugunsten 
einer übertriebenen •Rationalisierung" vernachlässigt hat. Es soll unbestritten 
sein, daß früher die Proportionen im umgekehrten Sinn verzerrt waren. Aber 
daraus kann doch nur folgen, daß man sich künftig nachdrücklicher um ein gesun- 
des Gleichgewicht zu bemühen hat. Es hat sich längst herumgesprochen, daß eine 
Liturgie ohne Mysterium und eine liturgische Sprache, die sich an die Durchsich- 
tigkeit der trivialen Alltags- oder Zeitungssprache hält, auf die Dauer nicht 
befriedigen kann. Im Licht dieser Feststellung will auch die Frage nach der 
(wohlüberlegten) Bewahrung der lateinischen Liturgiesprache bedacht werden. 
Jedenfalls hat die totale •Bilderstürmerei" hier längst einer deutlichen Ernüchte- 
rung Platz gemacht. 

Ein drittes Moment ist zu nennen. Nur solche liturgische Feiern haben Uber- 
lebenschancen, in denen ein gesundes Verhältnis zwischen Treue zur vor- 
geschriebenen Norm und Offenheit für Improvisation sich die Waage halten. Die 
liturgiegeschichtliche Forschung hat deutlich gemacht, wie in der frühen Kirche 
durch lange Jahrhunderte hindurch dem einzelnen Zelebranten eine breite Marge 
an Eigenschöpfungen zugestanden war. Das galt nicht nur für die liturgischen 
Gesänge, sondern auch für den innersten Kern der Meßfeier, den Kanon. Ebenso 
hat sie uns gezeigt, wie von einem bestimmten Augenblick an die Fixierung aller 
Teile der Meßfeier sich durchsetzte bzw. unter Einsatz aller möglichen Sanktionen 
durchgesetzt wurde. Wie weit diese Festlegung und die damit gegebene Erstar- 
rung der Liturgie gehen konnte, haben wir alle noch in Erinnerung. Sicher wurde 
auf diese Weise der üppige Wildwuchs zurückgeschnitten. Aber es wird von der 
heutigen jungen Generation schwer zu verstehen sein, daß man bei solchen Bemü- 
hungen mit solcher Leichtfertigkeit den Gewissensbereich strapaziert hat; es sei 
nur an die frappierende Selbstsicherheit erinnert, mit der die Rubrizisten ehedem 
alle möglichen Eigenwilligkeiten auf schwere und läßliche Sünden hin diagnosti- 
zierten. Als Gegenzug haben wir nun wieder ein beunruhigendes Überwuchern 
der Improvisationen und Eigenschöpfungen zu beobachten. Der Subjektivismus 
sowohl in theologischen Interpretationen wie bei der Gestaltung der Liturgie 
treibt bisweilen seltsame Blüten. Zu seiner Abwehr hat unlängst J. Ratzinger 
seine warnende Stimme erhoben. Der Text sei hierher gesetzt: •Viele Christen, 
mich eingeschlossen, erfüllt heute vor jedem Gottesdienst in einer fremden 
Kirche ein Unbehagen bei dem Gedanken, welche halbverstandenen Theorien, 
welche wunderlichen und abgeschmackten Privatmeinungen irgendeines Priesters 
man in der Predigt wohl wird über sich ergehen lassen müssen, von den privaten 
liturgischen Erfindungen ganz zu schweigen. Wegen solcher Privatmeinungen 



Aus dem Leben der Kirche 882 

geht niemand in die Kirche. Es interessiert mich einfach nicht, welchen Kehrreim 
dieser oder jener Mensch sich über die Fragen des christlichen Glaubens zurecht- 
gemacht hat. Das kann für ein Abendgespräch ausreichen, aber nicht für jene 
Bindung, die mich Sonntag für Sonntag in die Kirche führt. Wer solchermaßen 
sich selbst verkündet, überschätzt sich selbst und legt sich eine Wichtigkeit bei, die 
er nun einmal nicht hat. Wenn ich in die Kirche gehe, dann um dem zu begegnen, 
was nicht ich oder dieser oder jener sich ausgedacht haben, sondern was als der 
die Jahrhunderte umspannende Glaube der Kirche allen vorgegeben ist und uns 
alle tragen kann. Ihn auszusprechen gibt auch den Worten eines armseligen 
Predigers das Gewicht der Jahrtausende, ihn zu feiern in der Liturgie der 
Kirche macht auch den äußerlich anspruchlosesten Gottesdienst besuchenswert; 
der Ersatz des Glaubens der Kirche durch eigene Erfindung wird immer zu leicht 
befunden werden, auch wenn sich dieser Ersatz intellektuell oder technisch (selten 
ästhetisch) noch so anspruchsvoll gebärdet. Gewiß, das Objektive des kirch- 
lichen Glaubens braucht, um lebendig zu bleiben, Fleisch und Blut der Menschen, 
die Hingabe ihres Denkens und Wollens. Aber eben Hingabe, nicht Preisgabe 
zugunsten des Augenblicks" (vgl. IKZ [1973] 67 f). 

Mit dem, was über die Spannung von •Norm und Improvisation" gesagt wurde, 
hängt das vierte Moment zusammen, nämlich die Spannung zwischen Überliefe- 
rung und Aktualität. Es war sicher ein Mangel der •alten" Liturgie, daß sie 
durch die starre Immobilität nur in äußerst beschränktem Maße die Einbezie- 
hung der konkreten Situation in die liturgische Feier ermöglichte. Was gab es 
schon viel Variation, wenn man von den verschiedenen Votivmessen und dem 
Wechsel der liturgischen Farben absieht? Zu Recht verlangt man heute, daß die 
Vielfalt der Lebenssituationen auch in der liturgischen Feier berücksichtigt wird. 
Das gelingt vor allem durch die Eröffnungsworte, in denen gewissermaßen die 
•Intention" der jeweiligen Feier dargelegt wird, sodann durch die Auswahl der 
Lesungen, die Fassung der Gebete, besonders aber durch die Fürbitten, vor allem, 
wenn sie frei gestaltet oder vom Zelebranten bzw. den Teilnehmern ad hoc 
zusammengestellt sind. Freilich macht sich gerade in den frei gestalteten Gebeten 
sehr oft deutlich, daß wir im katholischen Raum dafür viel weniger zugerüstet 
sind als etwa die evangelischen Christen, die auf eine sehr lange Tradition im 
freigestalteten Gebet zurückblicken können. Ob es nicht möglich wäre, diesen 
Mangel erst einmal zu beheben, ehe man voreilig dem freien Beten in den öffent- 
lichen Gottesdiensten freien Raum gibt? Vielleicht ließen sich so manche Pein- 
lichkeiten, deren Zeuge man bislang werden kann, vermeiden. 

Ein letztes Moment sei noch beigefügt. Es betrifft die Spannung zwischen Alltag 
und Fest. Eine der offenkundigsten Folgen der neuen Liturgie ist, daß die Mög- 
lichkeiten, den festtäglichen Gottesdienst von dem alltäglichen wirkungsvoll 
abzuheben, viel geringer geworden sind. Viele Dinge, die ehedem zur festlichen 
Liturgiefeier gehörten, sind verschwunden. Der zum Volk gewandte Altar läßt 
keinen reichen Kerzen- und Blumenschmuck mehr zu. Die große Assistenz, die 
Vielzahl von Ministranten, die Umzüge in der Kirche, die vielfältige Bewegung 
im Chorraum, die so etwas wie ein Rest von heiligem Tanz darstellte, der 



Aus dem Leben der Kirche 383 

Gebrauch des Weihrauches und anderes mehr ist vielerorts abgeschafft. Der Trend 
zur Reduzierung des liturgischen Gewandes auch im Chorraum ist unübersehbar. 
All das bewirkt, daß der katholische Gottesdienst immer weniger zu schauen gibt 
und so die emotionalen Kräfte unangesprochen läßt. Man braucht nur wieder 
einmal in einen Gottesdienst orthodoxer Christen zu kommen, um sich dessen 
bewußt zu werden. 

Noch ein Wort zum Schluß. Ich hoffe, daß niemand aus diesen kritischen 
Beobachtungen den Schluß zieht, es sollten die positiven Werte der Liturgie- 
reform rundweg in Frage gestellt werden. Was darüber eingangs gesagt wurde, 
soll keineswegs zurückgenommen werden. Ebenso soll nicht behauptet sein, daß die 
angedeuteten •Ausfälle" überall in gleicher Weise zu beobachten seien. Es geht 
immer nur darum, die jeweils in ihrer Polarität aufgewiesenen Elemente in ein 
erträglicheres Gleichgewicht zu bringen. Das ist zweifelsohne viel schwerer, als 
sich einem der Extreme zu verschreiben. Aber man sollte sich die aufzuwendende 
Mühe nicht verdrießen lassen. Heinrich Badit SJ 

Vorbereitung einer Generalversammlung des Jesuitenordens 

Ein Zwischenbericht 

Am 8. September 1973 hat der Generalobere der Gesellschaft Jesu, Pedro Arrupe, 
für den 1. Dezember 1974 die 32. •Generalkongregation" des Ordens einberufen. 
Keine der vorausgehenden Generalkongregationen wurde mit ähnlicher Gründ- 
lichkeit vorbereitet. Die Arbeiten sind noch voll im Gang. Der folgende Zwischen- 
bericht beschränkt sich hauptsächlich auf einen Aspekt: Was wurde getan, um die 
sogenannte •Basis" des Ordens in die Vorbereitung miteinzubeziehen und wie 
formulierte diese ihre zentralen Probleme für die Generalkongregation? 

Noch einmal ein Reformkapitel? 

Am 6. August 1966 wurde von Paul VI. im Motu proprio •Ecclesiae sanctae" 
eine Reihe von Normen für die Durchführung der Dekrete des II. Vatikanischen 
Konzils erlassen. Für die Durchführung des Dekrets •Über die zeitgemäße Erneue- 
rung des Ordenslebens" waren zwei Bestimmungen von besonderer Bedeutung: 
die Einberufung eines besonderen Reformkapitels und die möglichst breite und 
freie Beteiligung aller in der Vorbereitung. In den einzelnen Ordensgemein- 
schaften setzte eine rege Aktivität ein. Für nicht wenige Orden war es zum ersten 
Mal in ihrer Geschichte, daß einzelne und Kommunitäten um Meinungen und 
Vorschläge gebeten wurden. Das Schreiben Pauls VI. erwähnte auch Experi- 
mente, die vom Hl. Stuhl bereitwillig gestattet würden. 




