AUS DEM LEBEN DER KIRCHE

Kritische Beobachtungen zur nachkonziliaren Liturgie

Der Evangelische Kirchentag vom Juli dieses Jahres in Disseldorf hat in der
evangelischen Uffentlichkeit zwiespiltige Reaktionen ausgeldst. Vor allem das,
was in der ,Liturgischen Nacht“ geschehen war, hat mancherorts scharfe Kritik
gefunden, Diesen Kritikern ist K.-A. Odin in einem interessanten Aufsatz in der
FAZ vom 9. Juli 1973 entgegengetreten. Nach seiner Ansicht ,geschah in Diissel-
dorf mehr, als daf modisch ein paar Farbkleckse auf das stumpfe Grau evange-
lischer Sonntagsfeierlichkeit aufgespritzt worden wéren. Ein neues Verhiltnis
zum Gottesdienst erschien. Statt ,das Wort’ intellektualisierend totzupredigen,
wurde es gegessen, getrunken, getanzt, gespielt.“ An die Adresse derer, die mit
einem ,ausschlieflichen Nein zu christlichem Mummenschanz® sich von dem gan-
zen Kirchentag distanzieren wollen, richtet Odin die Feststellung: ,In Diisseldorf
ist nur etwas aufgedeckt worden, was mindestens im deutschen Protestantismus
zu lange verschiittet war. Das ,Wort‘ im Christentum bedeutet das volle Leben,
(also) Geburt, Tod, Liebe, Arbeit, Freude, Feiern eingeschlossen, und nicht blofle
theoretische Lehrmeinung . . . Die Verengung des ,Wortes® auf das Geredete ist
Erbe der Aufklirer und ihrer Uberwinder, der Romantiker. Wort und Tat traten
auseinander. Die neuorthodoxe Theologie (des 20. Jahrhunderts) hat die Aus-
cinanderreiffung von Himmel und Erde noch gesteigert, mit dem Restultat, dafl
die Kirche im Niemandsland zwischen Gott und Welt die Fahigkeit zum Kontakt
mit dem Diesseits wie dem Jenseits zu verlieren begann.” Demgegeniiber bezeugt
nach Odins Worten die Bibel, daf} ,das Wort tatsachlich in die Welt gekommen
ist; es kann gegessen und getrunken werden“. ,Die Wiederauffindung dieses
christlichen Urgesteins in der ,Liturgischen Nacht' des Kirchentags bedeutet eine
nicht erwartete Bereicherung.“ Und Odin fiigt hinzu: ,Der Protestant ist kiinftig
nicht mehr verurteilt, im Gottesdienst stumm zuzuhdren und den Mund allenfalls
zum Gemurmel des Glaubensbekenntnisses und zum Singen von Kirchenliedern
zu offnen.“ ,Eine Religion, die ihren Anhingern so wenig Chancen zur Mit-
betdtigung einrdumt, darf sich nicht wundern, wenn sich ihr scharenweise die
Riicken zuwenden.“

Das alles ist in den Raum der evangelischen Kirche gesagt. Aber es zwingt
alle Kirchen zu niitzlichem Nachdenken, auch die katholische. Es sind kaum zehn
Jahre her, dafl das Zweite Vatikanische Konzil in der Liturgie-Konstitution einer
umfassenden Erneuerung der gesamten liturgischen Vollziige griines Licht gegeben
hat, Es muf} daher auffallen, daff Odin in seinem Aufsatz keinen Anlaf findet,
auf die katholische Liturgie als Bestitigung seiner Thesen hinzuweisen. Statt
dessen nennt er als Gegentypus der protestantischen Reduktion des Gottesdien-
stes die lebendige und mannigfaltige Liturgie der orthodoxen Kirche. Sollte die
Erneuerung der katholischen Liturgie einen anderen Weg gegangen sein? Wir
sollten dieser Frage in aller Redlichkeit nachgehen.



Aus dem Leben der Kirche 380

Zunichst ist festzustellen, dafl die wesentlichen Elemente der Liturgiereform
im katholischen Volk weithin ein positives Echo gefunden haben; dafl sich
mancherorts nach wie vor ablehnende Stimmen zu Wort melden, ist kein Gegen-
beweis. Man begriifit die Einfilhrung der Muttersprache, die Bemiihungen um
Vereinfachung und Durdsichtigmachung der Liturgie, die neuen Moglichkeiten
zu groflerer Abwechslung und zu stirkerer Ausrichtung des liturgischen Gesche-
hens auf die jeweilige Situation, den gréfleren Spielraum fiir die Initiative der
Liturgen und der mitfeiernden Gemeinde und ebenso die deutliche ,Entklerikali-
sierung® durch nachdriickliche Hervorhebung der Aktivitit der Gemeinde.

Diesen Positivposten stehen freilich auch gewichtige Negativa gegeniiber.
Immer hiufiger begegnet man der besorgten Feststellung, daf all diese Bemithun-
gen um eine neue, zeitgemifle Liturgie nicht verhindert haben, dafl die Teil-
nahme an den obligatorischen Gottesdiensten, zumal der Sonntagsmesse, vieler-
orts erheblich abgenommen hat. Gleichzeitig weist man darauf hin, daf die
-paraliturgischen Feiern und Frémmigkeitsformen (Andachten, Kreuzweg,
Besuchung des Allerheiligsten, Rosenkranz usf.) erheblich an Interesse verloren
haben. Noch bedenklicher diirfte die oft beklagte Verunsicherung der Kirchen-
besucher sein, die durch die allzu hiufigen Anderungen der liturgischen Texte
und Formen bedingt sind; es sei nur an die ungeschickte und bis zur Stunde
unpopulire Reform des Heiligenkalenders erinnert. Endlich beklagt man den
Zerfall dessen, was man die ,liturgische Beheimatung“ des Kirchenvolkes nennen
konnte. Gerade solche Kirchginger, die sich in der vorkonziliaren Zeit eine grofie
Vertrautheit mit allen ,Liturgica® erworben hatten, klagen, daf sie sich ,nicht
mehr auskennen®,

Es scheint also ,nicht alles Gold zu sein“, was zunichst mit so viel Begeisterung
aufgenommen wurde. Die Frage legt sich nahe, ob im gesamten Ductus der neuen
Liturgie-Entwicklung Momente zutage getreten sind, die eine grundsitzliche und
grundlegende Kurskorrektur nahelegen.

An erster Stelle scheint uns genau das zu nennen zu sein, worum es in dem
zitierten Artikel von K.-A. Odin ging. Es war eine seit langem ausgemachte
Selbstverstindlichkeit, dafl alles in Gemeinschaft vollzogene kultische Tun nur
dann Chance hat, die Teilnehmer zu binden, wenn die drei Elemente: Sehen —
Hoéren — Tun in rechter Weise zum Zuge kommen. In dem wohltemperierten
Gleichgewicht von Wort, Symbol und Tun liegt letztlich die psychische Wirk-
kraft des ganzen Geschehens — sowohl beim Individuum als auch bei der feiernden
Gemeinde. Eine der meistgehorten Klagen ist nun aber die, dafl in der neuen
Liturgie alles zu einseitig auf das Wort bzw. das Héren abgestellt ist, wahrend
das Sehen und Tun zu sehr zuriicktritt. Die Klage iiber die Verbalisierung zumal
der Meffeier will nicht mehr verstummen. Also genau das, wovon sich die evan-
gelische Liturgie neuestens loszumachen sucht, gewinnt plétzlich in der katho-
lischen Liturgie eine dominierende Rolle. Sicher ist zuzugeben, daff durch Predigt-
und Meditationsgespriche oder auch durch Dialogpredigten manches von diesem
Einwand entschirft wird. Aber auch so bleibt doch die Gefahr einer Uberfor-
derung des Liturgen — wo sollen die vielen Genies herkommen, die Mal fiir Mal



Aus dem Leben der Kirche 381

geistvolle Kommentare und Interpretationen zur Hand haben? — und eine ein-
seitige Inanspruchnahme des Horens auf seiten der Gemeinde. Wenn man so
hiufig die Klage einer ,Verprotestantisierung“ des katholischen Gottesdienstes
vernimmt, ist offensichtlich an diese Priavalenz des gesprochenen Wortes gedacht —
wobei man allerdings nicht bedenkt, dafl gerade der Protestantismus bestrebt ist,
aus dieser Einseitigkeit herauszukommen.

Mit dem soeben Gesagten hingt ein weiteres zusammen. Vieles spricht dafiir,
daf die nachkonziliare Liturgie das gemiithafi-emotionale Element zugunsten
einer iibertricbenen ,Rationalisierung® vernachlissigt hat. Es soll unbestritten
sein, dafl frither die Proportionen im umgekehrten Sinn verzerrt waren. Aber
daraus kann doch nur folgen, dafl man sich kiinftig nachdriicklicher um ein gesun-
des Gleichgewicht zu bemiihen hat. Es hat sich langst herumgesprochen, dafl eine
Liturgie ohne Mysterium und eine liturgische Sprache, die sich an die Durchsich-
tigkeit der trivialen Alltags- oder Zeitungssprache hilt, auf die Dauer nicht
befriedigen kann. Im Licht dieser Feststellung will anch die Frage nach der
(wohliiberlegten) Bewahrung der lateinischen Liturgiesprache bedacht werden.
Jedenfalls hat die totale ,Bilderstirmerei® hier langst einer deutlichen Erniichte-
rung Platz gemacht.

Ein drittes Moment ist zu nennen. Nur solche liturgische Feiern haben Uber-
lebenschancen, in denen ein gesundes Verhiltnis zwischen Treue zur vor-
geschriebenen Norm und Offenheit fir Improvisation sich die Waage halten. Die
liturgiegeschichtliche Forschung hat deutlich gemacht, wie in der frithen Kirche
durch lange Jahrhunderte hindurch dem einzelnen Zelebranten eine breite Marge
an Eigenschépfungen zugestanden war. Das galt nicht nur fiir die liturgischen
Gesinge, sondern auch fiir den innersten Kern der Meffeier, den Kanon. Ebenso
hat sie uns gezeigt, wie von einem bestimmten Augenblick an die Fixierung aller
Teile der Mefifeier sich durchsetzte bzw. unter Einsatz aller moglichen Sanktionen
durchgesetzt wurde. Wie weit diese Festlegung und die damit gegebene Erstar-
rung der Liturgie gehen konnte, haben wir alle noch in Erinnerung. Sicher wurde
auf diese Weise der iippige Wildwuchs zuriickgeschnitten. Aber es wird von der
heutigen jungen Generation schwer zu verstehen sein, da man bei solchen Bemii-
hungen mit solcher Leichtfertigkeit den Gewissensbereich strapaziert hat; es sei
nur an die frappierende Selbstsicherheit erinnert, mit der die Rubrizisten ehedem
alle moglichen Eigenwilligkeiten auf schwere und 14fliche Sinden hin diagnosti-
zierten. Als Gegenzug haben wir nun wieder ein beunruhigendes Uberwuchern
der Improvisationen und Eigenschépfungen zu beobachten. Der Subjektivismus
sowohl in theologischen Interpretationen wie bei der Gestaltung der Liturgie
treibt bisweilen seltsame Bliten. Zu seiner Abwehr hat unlingst J. Ratzinger
seine warnende Stimme erhoben. Der Text sei hierher gesetzt: ,Viele Christen,
mich eingeschlossen, erfilllt heute vor jedem Gottesdienst in einer fremden
Kirche ein Unbehagen bei dem Gedanken, welche halbverstandenen Theorien,
welche wunderlichen und abgeschmackten Privatmeinungen irgendeines Priesters
man in der Predigt wohl wird {ber sich ergehen lassen miissen, von den privaten
liturgischen Erfindungen ganz zu schweigen. Wegen solcher Privatmeinungen



Aus dem Leben der Kirche 382

geht niemand in die Kirche. Es interessiert mich einfach nicht, welchen Kehrreim
dieser oder jener Mensch sich iiber die Fragen des christlichen Glaubens zurecht-
gemacht hat. Das kann fiir ein Abendgesprich ausreichen, aber nicht fiir jene
Bindung, die mich Sonntag fiir Sonntag in die Kirche fithrt. Wer solchermafien
sich selbst verkiindet, iiberschatzt sich selbst und legt sich eine Wichtigkeit bei, die
er nun einmal nicht hat. Wenn ich in die Kirche gehe, dann um dem zu begegnen,
was nicht ich oder dieser oder jener sich ausgedacht haben, sondern was als der
die Jahrhunderte umspannende Glaube der Kirche allen vorgegeben ist und uns
alle tragen kann. Thn auszusprechen gibt auch den Worten eines armseligen
Predigers das Gewicht der Jahrtausende, ihn zu feiern in der Liturgie der
Kirche macht auch den duflerlich anspruchlosesten Gottesdienst besuchenswert;
der Ersatz des Glaubens der Kirche durch eigene Erfindung wird immer zu leicht
befunden werden, auch wenn sich dieser Ersatz intellektuell oder technisch (selten
asthetisch) noch so anspruchsvoll gebirdet. Gewifl, das Objektive des kirch-
lichen Glaubens braucht, um lebendig zu bleiben, Fleisch und Blut der Menschen,
die Hingabe ihres Denkens und Wollens. Aber eben Hingabe, nicht Preisgabe
zugunsten des Augenblicks* (vgl. IKZ [1973] 67 f).

Mit dem, was iiber die Spannung von ,Norm und Improvisation® gesagt wurde,
hingt das vierte Moment zusammen, ndmlich die Spannung zwischen Uberliefe-
rung und Aktualitit. Es war sicher ein Mangel der ,alten® Liturgie, daf} sie
durch die starre Immobilitdt nur in duflerst beschrinktem Mafle die Einbezie-
hung der konkreten Situation in die liturgische Feier ermdglichte. Was gab es
schon viel Variation, wenn man von den verschiedenen Votivmessen und dem
Wechsel der liturgischen Farben absieht? Zu Recht verlangt man heute, dafl die
Vielfalt der Lebenssituationen auch in der liturgischen Feier beriicksichtigt wird.
Das gelingt vor allem durch die Eréfinungsworte, in denen gewissermafien die
»Intention“ der jeweiligen Feier dargelegt wird, sodann durch die Answahl der
Lesungen, die Fassung der Gebete, besonders aber durch die Fiirbitten, vor allem,
wenn sie frei gestaltet oder vom Zelebranten bzw. den Teilnehmern ad hoc
zusammengestellt sind. Freilich macht sich gerade in den frei gestalteten Gebeten
sehr oft deutlich, dafl wir im katholischen Raum dafiir viel weniger zugeriistet
sind als etwa die evangelischen Christen, die auf eine sehr lange Tradition im
freigestalteten Gebet zuriickblicken kénnen. Ob es nicht méglich wire, diesen
Mangel erst einmal zu beheben, ehe man voreilig dem freien Beten in den 6ffent-
lichen Gottesdiensten freien Raum gibt? Vielleicht liefen sich so manche Pein-
lichkeiten, deren Zeuge man bislang werden kann, vermeiden.

Ein letztes Moment sei noch beigefiigt. Es betrifft die Spannung zwischen Alltag
und Fest. Eine der offenkundigsten Folgen der neuen Liturgie ist, daf} die Mog-
lichkeiten, den festtiglichen Gottesdienst von dem alltiglichen wirkungsvoll
abzuheben, viel geringer geworden sind. Viele Dinge, die ehedem zur festlichen
Liturgiefeter gehdrten, sind verschwunden., Der zum Volk gewandte Altar 14t
keinen reichen Kerzen- und Blumenschmuck mehr zu. Die grofle Assistenz, die
Vielzahl von Ministranten, die Umziige in der Kirche, die vielfiltige Bewegung
im Chorraum, die so etwas wie ein Rest von heiligem Tanz darstellte, der



Aus dem Leben der Kirche 383

Gebrauch des Weihrauches und anderes mehr ist vielerorts abgeschafft. Der Trend
zur Reduzierung des liturgischen Gewandes auch im Chorraum ist uniibersehbar.
All das bewirkt, dafl der katholische Gottesdienst immer weniger zu schauen gibt
und so die emotionalen Krifte unangesprochen 1afit. Man braucht nur wieder
einmal in einen Gottesdienst orthodoxer Christen zu kommen, um sich dessen
bewuflt zu werden.

Noch ein Wort zum Schlufi. Ich hoffe, dafl niemand aus diesen kritischen
Beobachtungen den Schlufl zieht, es sollten die positiven Werte der Liturgie-
reform rundweg in Frage gestellt werden. Was dariiber eingangs gesagt wurde,
sol] keineswegs zuriickgenommen werden. Ebenso soll nicht behauptet sein, dafl die
angedeuteten ,Ausfdlle diberall in gleicher Weise zu beobachten seien. Es geht
immer nur darum, die jeweils in ihrer Polaritit avfgewiesenen Elemente in ein
ertriglicheres Gleichgewicht zu bringen. Das ist zweifelsohne viel schwerer, als
sich einem der Extreme zu verschreiben. Aber man sollte sich die aufzuwendende
Miihe nicht verdrieflen lassen. Heinrich Bacht S]

Vorbereitung einer Generalversammlung des Jesuitenordens
Ein Zwischenbericht

Am 8. September 1973 hat der Generalobere der Gesellschaft Jesu, Pedro Arrupe,
fiir den 1. Dezember 1974 die 32. ,Generalkongregation des Ordens einberufen.
Keine der vorausgehenden Generalkongregationen wurde mit dhnlicher Griind-
lichkeit vorbereitet. Die Arbeiten sind noch voll im Gang. Der folgende Zwischen-
bericht beschrankt sich hauptsachlich anf einen Aspekt: Was wurde getan, um die
sogenannte ,Basis“ des Ordens in die Vorbereitung miteinzubeziehen und wie
formulierte diese ihre zentralen Probleme fiir die Generalkongregation?

Noch einmal ein Reformkapitel?

Am 6. August 1966 wurde von Paul VI. im Motu proprio ,Ecclesiae sanctae“
eine Reihe von Normen fiir die Durchfithrung der Dekrete des 11. Vatikanischen
Konzils erlassen. Fiir die Durchfithrung des Dekrets ,Uber die zeitgemafie Erneue-
rung des Ordenslebens“ waren zwei Bestimmungen von besonderer Bedeutung:
die Einberufung eines besonderen Reformkapitels und die moéglichst breite und
freie Beteiligung aller in der Vorbereitung. In den einzelnen Ordensgemein-
schaften setzte einc rege Aktivitit ein. Fisr nicht wenige Orden war es zum ersten
Mal in ihrer Geschichte, dafi einzelne und Kommunititen um Meinungen und
Vorschlage gebeten wurden. Das Schreiben Pauls VI. erwidhnte auch Experi-
mente, die vom HI. Stuhl bereitwillig gestattet wiirden.





