EINUBUNG UND WEISUNG

~Abhingig sein von Gott, ganz abhingig, das ist Unabhingigkeit*
(Séren Kierkegaard)
Meditationsgedanken zu Mt 6, 25 ff.

»Sorgt euch nicht um euer Leben und darum, dafs ihr etwas zu essen habt,
noch um euren Leib und darum, dafl ihr etwas anzuziehen habt. Ist nicht
das Leben wichtiger als die Nahrung und der Leib wichtiger als die
Kleidung?

Seht euch die Vigel an: Sie sien nicht, sie ernten nicht und sammeln
keine Vorrite; euer himmlischer Vater erndhrt sie. Seid ihr nicht viel
mehr wert als sie? Wer von euch kann mit all seiner Sorge sein Leben
auch nur um eine kleine Zeitspanne verlingern?“

Vor uns liegt ein faszinierender, zugleich geheimnisvoller und abgegriffener
Text. Da wir immer wieder und trotz allem von Sorgen bedriickt sind, wollen
wir es noch einmal mit ihm versuchen. Auch wenn wir meinen, ihn irgendwann
cinmal ganz tief verstanden zu haben: Wiederholung tut not. Wahrscheinlich
hat uns manche Erklarung dazu ohnchin enttiduscht. Der Augenschein fillt unser
Herz mit Widerspruch. Herbstgedanken suchen uns heim. Das Laub fillt von
den Biumen, die Blumen verwelken und die Vigel des Himmels suchen nach
Nahrung. Haben sie wirklich keine Sorgen? Was sonst aber sollten wir bekiim-
merten Menschen (an solche wendet sich ja das Evangelium als frohe Botschaft
ganz besonders) von ihnen lernen? Sehen wir zu.

1. Es ist recht seltsam, dafl gesagt wird, man solle die Vigel betrachten. Wenn
man Sorgen hat, dann scheint es doch weitaus verniinftiger, sich an einen anderen
Menschen zu wenden, der vielleicht iiber Hab und Gut verfiigt und gewillt ist,
uns zu helfen, oder wenigstens weise genug, um uns zu beraten. Sollte man nicht
cher erwarten, dafl dem Bekiimmerten ein Buch zur Lektiire empfohlen wird, das
ihm neue Einsichten und Erkenntnisse vermittelt, die seine Sorgen ausrdumen?
Was soll dann hier die stumme Kreatur? Der Verweis des Evangeliums ist seltsam
genug. Und doch: Was kann man angesichts eines besorgten und bekiimmerten
Menschen besseres tun, als zunéchst einmal schweigen? Selbst von Jobs Freunden,
die von seinem Ungliick geh6rt hatten und gekommen waren, um ihm ihre Anteil-
nahme zu bekunden und ihn zu trosten, heift es vor jeder Diskussion: ,Sieben
Tage und sieben Nichte saflen sie neben ihm auf der Erde, und keiner sprach
ein Wort zu ihm. Denn sie sahen, dafi sein Schmerz iibergrofs war® (2, 13). Sie
schweigen aus Rilcksicht mit dem Bekimmerten und ehren seinen Kummer. Wie
oft hingegen hat man schon erlebt, dafl eine Rede den Kummer nur vergrofiert
oder zumindest zuo Mifiverstindnissen Anlaf} gibt. Der Gliickliche erscheint dem
Bekiimmerten nicht bloff als Vorbild, sondern als Vorwurf. Seine Sorglosigkeit



Einiibung und Weisung 393

wirkt wie Eigenleistung, sein Gliick wie Verdienst. Der laute Vergleich, der sich
in jeder Rede zu Wort meldet, schafft jedenfalls eher Mifitrost als Trost.

Die Betrachtung der stummen Kreatur hat so gesehen gewisse Vorteile. Durch
sie kann es geschehen, daf} der bekiimmerte Mensch etwas iiber sich selbst lernt,
was er durch seine Mitmenschen nur mithsam gelernt hitte. Die Vigel des Him-
mels sind in ihrer Unbekiimmertheit unaufdringlich. Wenn sie sich sorglos in die
Liifte schwingen, so liegt darin kein Vorwurf, sondern hochstens lautlose Uber-
redung. Es kann sein, dafl der Sorgenvolle durch die Betrachtung ibres Geheim-
nisses sich selbst vergifit und loslaBt, um nun seinerseits aus der Kraft zu leben,
die auch den Végeln die Leichtigkeit des Fliegens erm6glicht.

Voraussetzung dafiir ist freilich, dafl der Mensch die Vogel nicht blof flichtig

mit kurzem Blick zur Kenntnis nimmt, sondern wirklich betrachtet. Wer nicht
mehr staunen kann iiber die Gestalt und den Flug einer Méwe, wem das alles
vertraut, alltdglich und selbstverstidndlich ist, der wird auch nach einer Wande-
rung durch die Natur sorgenvoll und ungetrostet heimkehren wie zuvor. ,Wie
viele Méwen habe ich gesehen? Wie viele Menschen haben Mowen gesehen, ohne
das Geheimnis zu ahnen und wahrzunehmen, das mit ihnen schwebt?“ (Teilhard
de Chardin). Oft ist es freilich so, dafl die Menschen gar nicht zum Staunen kom-
men, weil sie in einer grofien Stadt leben, wo man die Végel nur in Kéfigen findet
oder unter der Obhut von Wirtern und Fiirsorgern. Da scheint es dann nichts
Besonderes zu sein, dafl diese Kreaturen ihr Auskommen haben und unbekiimmert
umbherfliegen. Auf dem freien Feld jedoch oder in der Wildnis der Walder, wo
offenbar kein Mensch fiir sie sorgt, da sollte es verhiltnisméfig leichtfallen zu
erkennen, dafl auch sie nicht verlassen sind, obwohl sie alleingelassen scheinen.
Das Evangelium 13dt ja vor allem die Bekiimmerten ein, die sich wie Waisen-
kinder vorkommen, verkannt, iibersehen, vergessen, einsam, damit sie durch die
Betrachtung der Vogel, die weder sden noch ernten, noch sammeln und dennoch
ibr Auskommen haben, schliefflich getrdstet werden. Bevor man dieser Einladung
nicht wirklich gefolgt ist, wird man das Evangelium verniinftigerweise nicht
beurteilen kénnen.
2. Der Hinweis auf die Viogel des Himmels ist trotz allem ein Argernis und er
will es sein. Er will uns anstoflen, dafl wir aufwachen und zu der Erkenntnis
kommen, wie lacherlich sich menschliche Sorge um Nahrung und Leben nur zu
oft gebardet. Was kann ein Mensch denn mit all seiner Sorge letztlich erreichen?
Da steht er vielleicht und schaut milmutig auf die geringen Erfolge seiner Arbeit
oder er mufl ohnmichtig zusehen, wie das mithsam aufgebaute Ergebnis seiner
Anstrengungen durch irgendeine Katastrophe zerstért wird. Er sieht sich trotz
seiner Sorgen dem Hunger oder einem anderen Mangel ausgeliefert. Aber wih-
rend er so dasteht und sich neue Sorgen macht, kommt ein leichter Vogel daher-
geflogen, hat sein Auskommen und ein mit Nachkommen gefiilltes Nest — obwohl,
ja obwohl er all das durch keinerlei sorgende Anstrengung eigentlich verdient
hat. Natiirlich wird Unmut aufsteigen, der Mensch nimmt Anstof} an den ,Unge-
rechtigkeiten® dieses Lebens, er blickt vielleicht mit Neid auf die sorglosen Végel,
die ihr Gliick weder aufgebaut noch vorbereitet haben.



Einiibung und Weisung 394

Vielleicht aber &drgert er sich mehr noch dariiber, dafl die Worte des Evange-
liums etwas zu verschweigen scheinen. Er denkt an hungrige Raben, er sieht die
Vogel im verzweifelten Daseinskampf, das scheinbare Elend der vernunftlosen
Kreatur springt ihm in die Augen. Einen Augenblick lang ist er versucht, das
gerade Gegenteil aus der Frohbotschaft zu folgern: Wenn du iberleben willst,
dann darfst du es gerade nicht so machen wie die leichtfertigen Vogel. Du mufit
sorgen und planen und immer besser vorplanen und vorsorgen, um zu erreichen,
daf ... ja, was eigentlich? Um zu erfahren, daf} es nicht auf uns ankommt und
wir unbesorgt sterben kénnen?

Beide Anst6fe konnten diesen Menschen zur Besinnung bringen. Sie laufen
letztlich auf dasselbe hinaus, Die offenbar gewordene Paradoxie des Lebens
1aft ihn schlieBlich iiber sich selbst und seine bisherige Torheit licheln. Wie
konnte er bisher das Entscheidende iibersehen: ,Wer von euch kann mit all seiner
Sorge sein Leben auch nur um eine Zeitspanne verlingern?“ Die geschopfliche
Obnmacht des Menschen wird ihm neu bewufit. Aus sich selbst vermag er nicht
das geringste zu erreichen. Er ist im Grunde so abhingig wie die Végel des
Himmels.

Die entscheidende Umkehr im Leben eines Menschen nimmt so ihren Anfang.
Ein heiliger Leichtsinn wird mdglich, sobald ein Mensch seine herkémmliche
Existenzliige ablegt und die Wabrheit seiner Geschdpflichkeit anerkennt. Nur in
Gott seinem Schopfer findet er die Sicherheit, die er abhnungsvoll immer schon
gesucht hat. Eine tiefe Resignation ergreift ihn, aber eine gute Resignation, die
Ergebung in die Wahrheit. Er braucht nicht mebr Angstlich zu sorgen oder besser:
er braucht nur noch eine einzige Sorge zu kennen, die Sorge darum, daff Gott
der Herr Anfang und Ende unseres Lebens ist. Nicht mehr sorgen, das heifit
erkennen, daf Gott die letzte und allumfassende Verantwortung fiir alles hat.
Er ist der Herr der Vergangenheit und Gegenwart, aber auch der Zukunft, aus
der (falls wir sie aus eigener Kraft zu bewiltigen suchen) die Sorgengeister nur so
hervorquellen und unsere Tage verdiistern. Wir haben keine Macht iiber den
morgigen Tag. Er kann so ganz anders sein, als man erwartet. Wir aber diirfen
alles Gott iiberlassen und leichtsinnig sein wie Jesus, ,der leicht war, Gesang
liebte, Arme zu sich lud und die Gewohnheit hatte, unter Kénigen zu leben und
einen Stern iiber sich zu sehen zur Nadhitzeit (B. Brecht).

Aus alldem nun zu folgern, dafl wir als Menschen weder arbeiten noch planen
diirfen, ist hingegen barer Unsinn. Die Sorge, von der wir erlést werden sollen,
ist nicht die Sorge im Sinne von Fiirsorge fiir andere und von Mitverantwor-
tung, sondern die Sorge als Kind des Unglaubens, als heidnische Angst, die sich
oder andere durch Anhdufung von Giitern, Geldern und iiberbaupt von endlichen
Werten sichern mdchte. Auch die menschliche Arbeit wird durch unsere Betrach-
tung keineswegs entwertet. Nicht das Arbeiten als Gottesdienst wird hier kritisiert
und relativiert, wohl aber das Arbeiten als Gotzendienst. ,Das Arbeiten, wo es
blof der Sorge entspringt, wird aber stets Gotzendienst — und was fiir einer! Die
ganze Hast unserer Arbeit, der Gotzendienst der Technik, das Zeichen des Erfol-
ges und des Profits iiber ihr stammt aus dieser Wurzel. Erst die Orientierung der



Einiibung und Weisung 395

Arbeit an Gott, statt an der Sorge, gibt der Arbeit Sinn und Segen wieder. Und
mit einer dadurch befreiten Seele kann man leichter und besser, ja zuletzt sogar
auch mehr arbeiten” (1. Ragaz).

8. Was diirfen und sollen wir nun aus unserer Betrachtung folgern? Zunéchst ein-
mal dies: als Menschen miissen wir uns damit begniigen, Geschopfe zu sein, die sich
so wenig selbst am Leben erhalten kénnen, wie sie sich ins Dasein rufen konnten.
Kein Zweifel, daff der Mensch arbeiten, sien, ernten und planen soll. Bildet er
sich aber ein, mit diesen Anstrengungen sich selbst erndhren zu kénnen, dann hat
er nicht blo Nahrungssorgen, sondern stiirzt in Existenzangst. Und das gilt fiir
Reiche so gut wie fiir Arme. Es wire mehr als toricht, diese Einsicht nur fiir Arme
gelten zu lassen.

Nechmen wir trotzdem an, jemand wolle sich nicht damit zufrieden geben, ein
Mensch zu sein. Er wolle vielmehr seine eigene Vorsehung sein (oder spielen),
wenn schon nicht fiir sein ganzes Leben, so doch wenigstens fiir einen Tag. Geht
er dann nicht in eine Schlinge? Er will doch gewissermafen einen Teil seines
Lebens aussparen, der der Vorsehung Gottes und seiner umfassenden Fiirsorge
nicht unterstellt ist; und er bildet sich ein, daf} er wenigstens fiir diesen kleinen
Zeitraum iiber geniigend Vorrdte verfilge, um seine Existenz zu erhalten. In
Wahrheit hat er sich lediglich selbst von der Vorsehung Gottes ausgeschlossen
und unvorhergesehenen Existenzsorgen ausgeliefert. Die Moglichkeiten der
Bedrohung sind nimlich immer grofler als die Realitdt der menschlichen Vor-
sorge. Absolut frei von Sorgen kann er nur sein, wenn er es zuldfit und damit
zufrieden ist, dal sein Schopfer ihn erhilt. Sobald er sich selbst an die Stelle
Gottes setzen und eine Sicherbeit in sich selbst haben will, die kein Geschdpf
erreichen kann und darf, fallt er in Existenzsorgen, denn er hat sich zuviel zuge-
traut, er hat sich vermessen.

Nicht weniger unsinnig aber gebardet sich ein Mensch, der anféngt, seine Tage
miteinander zu vergleichen, statt so zu leben, wie es weiterhin in der Bergpredigt
heifit: ,Sorgt euch also nicht um morgen; denn der morgige Tag wird fiir sich
selbst sorgen. Jeder Tag hat genug eigene Plage* (Mt 6, 34). Er hat eigentlich
keine Veranlassung, sich zu sorgen, und verfingt sich schlieBlich doch in eine
Not, die blof in seiner Vorstellung anwest. Vielleicht gibt er durchaus zu, dafl
er sein Auskommen hat, aber die Ungewiflheit der Zukunft betriibt ihn, weil er
spiirt, daf} er so abhiingig ist, daf} er nicht einmal mit Sicherheit iiber den néchsten
Tag zu sprechen vermag. Er konnte es aber, wenn er nur nicht vergifle, dafl Gott,
der fiir ihn sorgt, ihn auch morgen und in Ewigkeit liebt. Oder ist es nicht so?

Trotzdem erlebt man nur allzuoft den dummen Streit, dafl ein Armer zu einem
Reichen sagt: ,Du hast gut lachen, du bist fiir die nichsten zehn Jahre versorgt.®
Als ob solche Verschiedenheit von irgendeiner Bedeutung wire. Welcher Mensch
kann denn bei all seinem Reichtum im Ernst behaupten, daf er keine Existenz-
sorgen habe? Wenn er es dennoch wagte, so zu reden, und dabei auf seine Giter
zeigen wiirde, hat dann sein Hochmut wohl noch irgendeinen Sinn? Liegt nicht
in seiner Rede ein so offensichtlicher Widerspruch, dafl man ihn ob seiner Tor-
heit nur bedauern kann? (vgl. Lk 12, 13-21). Erst wenn er sich innerlich von sei-



Einiibung und Weisung 396

nem Reichtum 18st, wenn er seine radikale Armut und Ohnmacht vor Gott bekennt
und all seine Sorgen auf Gott wirft, nur dann kommt Sinn in seine Worte und er
darf wahrlich sagen: ,Ich habe keinerlei Nahrungssorgen, heute, morgen und in
Ewigkeit nicht.”

Theoretisch ist das alles nicht so schwer zu begreifen, und unser Verstand wird
schnell zustimmen, wenn jemand sagt, dafl die Schitze auf der Erde unsicher
sind, wo Motten und Wiirmer sie zerstoren und wo Diebe einbrechen und sie
stehlen (vgl. Mt 6, 19). Gibt es ein treffenderes Bild der Unabhingigkeit als die
scheinbar armen Voégel unter dem Himmel? Warum nur wird immer wieder be-
hauptet, es sei entsetzlich schwer (oder gar verwerflich), so leichten Mutes zu sein
wie Vogel, die keine Vorrite sammeln (oder wie Lilien, die auf dem Feld wach-
sen)? Warum wird so oberflachlich diskutiert iiber Abhangigkeit und Unabhingig-
keit, iiber das Gliick des unabhingigen Geschiaftsmannes und das Ungliick des ab-
hingigen Angestellten?

»Abhdngig zu sein von seinen Schitzen, das ist Abhiingigkeit und schwere
Knechtschaft; abhdngig sein von Gott, ganz abhingig, das ist Unabhingigkeit . . .
Abhingighkeit von Gott ist die einzige Unabhingigkeit; denn Gott hat keine
Schwere, die hat nur das Irdische und besonders irdische Schitze. Wer daher ganz
abhingig von ihm ist, der ist leicht. So steht es mit dem Armen, wenn er zufrieden
damit, Mensch zu sein, auf die Vogel sieht — unter dem Himmel, wohin ja allzeit
der Bittende im Gebet emporschaut. Der Bittende? Nein, der Unabhéngige ist ja
ein Dankender® (S. Kierkegaard).

Gebet

Vater im Himmel! Deine Gaben sind stets gut und wohltuend. Wenn Du uns
bekiimmerten Menschen jemanden als Lehrer schickst, dann sollte es wohl ange-
bracht und niitzlich sein, auf seine Fithrung und Weisung zu achten. Daher fiige
Du es, dafl wir tatsachlich von den durch Jesus Christus bestellten Lehrern lernen
moégen: von den Végeln unter dem Himmel (und den Lilien auf dem Feld). Amen.

Franz-Josef Steinmetz S|

Weiterfiihrende Literatur

S. Kierkegaard, Was wir lernen von den Lilien auf dem Felde und den Végeln unter
dem Himmel. Hamburg 1956.

G. Schneider, Botschaft der Bergpredigt. Aschaffenburg 1969.

W. Knoérzer, Die Bergpredigt. Stuttgart 21970,

L. Ragaz, Die Bergpredigt Jesu. Hamburg 1971,





