
EINÜBUNG UND WEISUNG 

•Abhängig sein von Gott, ganz abhängig, das ist Unabhängigkeit" 

(Sören Kierkegaard) 

Meditationsgedanken zu Mt 6, 25 ff. 

•Sorgt euch nicht um euer Leben und darum, daß ihr etwas zu essen habt, 
noch um euren Leib und darum, daß ihr etwas anzuziehen habt. 1st nicht 
das Leben wichtiger als die Nahrung und der Leib wichtiger als die 
Kleidung? 
Seht euch die Vögel an: Sie säen nicht, sie ernten nicht und sammeln 
keine Vorräte; euer himmlischer Vater ernährt sie. Seid ihr nicht viel 
mehr wert als sie? Wer von euch kann mit all seiner Sorge sein Leben 
auch nur um eine kleine Zeitspanne verlängern?" 

Vor uns liegt ein faszinierender, zugleich geheimnisvoller und abgegriffener 
Text. Da wir immer wieder und trotz allem von Sorgen bedrückt sind, wollen 
wir es noch einmal mit ihm versuchen. Auch wenn wir meinen, ihn irgendwann 
einmal ganz tief verstanden zu haben: Wiederholung tut not. Wahrscheinlich 
hat uns manche Erklärung dazu ohnehin enttäuscht. Der Augenschein füllt unser 
Herz mit Widerspruch. Herbstgedanken suchen uns heim. Das Laub fällt von 
den Bäumen, die Blumen verwelken und die Vögel des Himmels suchen nach 
Nahrung. Haben sie wirklich keine Sorgen? Was sonst aber sollten wir beküm- 
merten Menschen (an solche wendet sich ja das Evangelium als frohe Botschaft 
ganz besonders) von ihnen lernen? Sehen wir zu. 
1. Es ist recht seltsam, daß gesagt wird, man solle die Vögel betrachten. Wenn 
man Sorgen hat, dann scheint es doch weitaus vernünftiger, sich an einen anderen 
Menschen zu wenden, der vielleicht über Hab und Gut verfügt und gewillt ist, 
uns zu helfen, oder wenigstens weise genug, um uns zu beraten. Sollte man nicht 
eher erwarten, daß dem Bekümmerten ein Buch zur Lektüre empfohlen wird, das 
ihm neue Einsichten und Erkenntnisse vermittelt, die seine Sorgen ausräumen? 
Was soll dann hier die stumme Kreatur? Der Verweis des Evangeliums ist seltsam 
genug. Und doch: Was kann man angesichts eines besorgten und bekümmerten 
Menschen besseres tun, als zunächst einmal schweigen? Selbst von Jobs Freunden, 
die von seinem Unglück gehört hatten und gekommen waren, um ihm ihre Anteil- 
nahme zu bekunden und ihn zu trösten, heißt es vor jeder Diskussion: •Sieben 
Tage und sieben Nächte saßen sie neben ihm auf der Erde, und keiner sprach 
ein Wort zu ihm. Denn sie sahen, daß sein Schmerz übergroß war" (2, 13). Sie 
schweigen aus Rücksicht mit dem Bekümmerten und ehren seinen Kummer. Wie 
oft hingegen hat man schon erlebt, daß eine Rede den Kummer nur vergrößert 
oder zumindest zu Mißverständnissen Anlaß gibt. Der Glückliche erscheint dem 
Bekümmerten nicht bloß als Vorbild, sondern als Vorwurf. Seine Sorglosigkeit 



Einübung und Weisung 393 

wirkt wie Eigenleistung, sein Glück wie Verdienst. Der laute Vergleich, der sich 
in jeder Rede zu Wort meldet, schafft jedenfalls eher Mißtrost als Trost. 

Die Betrachtung der stummen Kreatur hat so gesehen gewisse Vorteile. Durch 
sie kann es geschehen, daß der bekümmerte Mensch etwas über sich selbst lernt, 
was er durch seine Mitmenschen nur mühsam gelernt hätte. Die Vögel des Him- 
mels sind in ihrer Unbekümmertheit unaufdringlich. Wenn sie sich sorglos in die 
Lüfte schwingen, so liegt darin kein Vorwurf, sondern höchstens lautlose Über- 
redung. Es kann sein, daß der Sorgenvolle durch die Betrachtung ihres Geheim- 
nisses sich selbst vergißt und losläßt, um nun seinerseits aus der Kraft zu leben, 
die auch den Vögeln die Leichtigkeit des Fliegens ermöglicht. 

Voraussetzung dafür ist freilich, daß der Mensch die Vögel nicht bloß flüchtig 
mit kurzem Blick zur Kenntnis nimmt, sondern wirklich betrachtet. Wer nicht 
mehr staunen kann über die Gestalt und den Flug einer Möwe, wem das alles 
vertraut, alltäglich und selbstverständlich ist, der wird auch nach einer Wande- 
rung durch die Natur sorgenvoll und ungetröstet heimkehren wie zuvor. •Wie 
viele Möwen habe ich gesehen? Wie viele Menschen haben Möwen gesehen, ohne 
das Geheimnis zu ahnen und wahrzunehmen, das mit ihnen schwebt?" (Teilhard 
de Chardin). Oft ist es freilich so, daß die Menschen gar nicht zum Staunen kom- 
men, weil sie in einer großen Stadt leben, wo man die Vögel nur in Käfigen findet 
oder unter der Obhut von Wärtern und Fürsorgern. Da scheint es dann nichts 
Besonderes zu sein, daß diese Kreaturen ihr Auskommen haben und unbekümmert 
umherfliegen. Auf dem freien Feld jedoch oder in der Wildnis der Wälder, wo 
offenbar kein Mensch für sie sorgt, da sollte es verhältnismäßig leichtfallen zu 
erkennen, daß auch sie nicht verlassen sind, obwohl sie alleingelassen scheinen. 
Das Evangelium lädt ja vor allem die Bekümmerten ein, die sich wie Waisen- 
kinder vorkommen, verkannt, übersehen, vergessen, einsam, damit sie durch die 
Betrachtung der Vögel, die weder säen noch ernten, noch sammeln und dennoch 
ihr Auskommen haben, schließlich getröstet werden. Bevor man dieser Einladung 
nicht wirklich gefolgt ist, wird man das Evangelium vernünftigerweise nicht 
beurteilen können. 

2. Der Hinweis auf die Vögel des Himmels ist trotz allem ein Ärgernis und er 
will es sein. Er will uns anstoßen, daß wir aufwachen und zu der Erkenntnis 
kommen, wie lächerlich sich menschliche Sorge um Nahrung und Leben nur zu 
oft gebärdet. Was kann ein Mensch denn mit all seiner Sorge letztlich erreichen? 
Da steht er vielleicht und schaut mißmutig auf die geringen Erfolge seiner Arbeit 
oder er muß ohnmächtig zusehen, wie das mühsam aufgebaute Ergebnis seiner 
Anstrengungen durch irgendeine Katastrophe zerstört wird. Er sieht sich trotz 
seiner Sorgen dem Hunger oder einem anderen Mangel ausgeliefert. Aber wäh- 
rend er so dasteht und sich neue Sorgen macht, kommt ein leichter Vogel daher- 
geflogen, hat sein Auskommen und ein mit Nachkommen gefülltes Nest - obwohl, 
ja obwohl er all das durch keinerlei sorgende Anstrengung eigentlich verdient 
hat. Natürlich wird Unmut aufsteigen, der Mensch nimmt Anstoß an den •Unge- 
rechtigkeiten" dieses Lebens, er blickt vielleicht mit Neid auf die sorglosen Vögel, 
die ihr Glück weder aufgebaut noch vorbereitet haben. 



Einübung und Weisung 394 

Vielleicht aber ärgert er sich mehr noch darüber, daß die Worte des Evange- 
liums etwas zu verschweigen scheinen. Er denkt an hungrige Raben, er sieht die 
Vögel im verzweifelten Daseinskampf, das scheinbare Elend der vernunftlosen 
Kreatur springt ihm in die Augen. Einen Augenblick lang ist er versucht, das 
gerade Gegenteil aus der Frohbotschaft zu folgern: Wenn du überleben willst, 
dann darfst du es gerade nicht so machen wie die leichtfertigen Vögel. Du mußt 
sorgen und planen und immer besser vorplanen und Vorsorgen, um zu erreichen, 
daß ... ja, was eigentlich? Um zu erfahren, daß es nicht auf uns ankommt und 
wir unbesorgt sterben können? 

Beide Anstöße könnten diesen Menschen zur Besinnung bringen. Sie laufen 
letztlich auf dasselbe hinaus. Die offenbar gewordene Paradoxie des Lebens 
läßt ihn schließlich über sich selbst und seine bisherige Torheit lächeln. Wie 
konnte er bisher das Entscheidende übersehen: •Wer von euch kann mit all seiner 
Sorge sein Leben audi nur um eine Zeitspanne verlängern?" Die geschöpfliehe 
Ohnmacht des Menschen wird ihm neu bewußt. Aus sich selbst vermag er nicht 
das geringste zu erreichen. Er ist im Grunde so abhängig wie die Vögel des 
Himmels. 

Die entscheidende Umkehr im Leben eines Menschen nimmt so ihren Anfang. 
Ein heiliger Leichtsinn wird möglich, sobald ein Mensch seine herkömmliche 
Existenzlüge ablegt und die Wahrheit seiner Geschöpflichkeit anerkennt. Nur in 
Gott seinem Schöpfer findet er die Sicherheit, die er ahnungsvoll immer schon 
gesucht hat. Eine tiefe Resignation ergreift ihn, aber eine gute Resignation, die 
Ergebung in die Wahrheit. Er braucht nicht mehr ängstlich zu sorgen oder besser: 
er braucht nur noch eine einzige Sorge zu kennen, die Sorge darum, daß Gott 
der Herr Anfang und Ende unseres Lebens ist. Nicht mehr sorgen, das heißt 
erkennen, daß Gott die letzte und allumfassende Verantwortung für alles hat. 
Er ist der Herr der Vergangenheit und Gegenwart, aber auch der Zukunft, aus 
der (falls wir sie aus eigener Kraft zu bewältigen suchen) die Sorgengeister nur so 
hervorquellen und unsere Tage verdüstern. Wir haben keine Macht über den 
morgigen Tag. Er kann so ganz anders sein, als man erwartet. Wir aber dürfen 
alles Gott überlassen und leichtsinnig sein wie Jesus, •der leicht war, Gesang 
liebte, Arme zu sich lud und die Gewohnheit hatte, unter Königen zu leben und 
einen Stern über sich zu sehen zur Nachtzeit" (B. Brecht). 

Aus alldem nun zu folgern, daß wir als Menschen weder arbeiten noch planen 
dürfen, ist hingegen barer Unsinn. Die Sorge, von der wir erlöst werden sollen, 
ist nicht die Sorge im Sinne von Fürsorge für andere und von Mitverantwor- 
tung, sondern die Sorge als Kind des Unglaubens, als heidnische Angst, die sich 
oder andere durch Anhäufung von Gütern, Geldern und überhaupt von endlichen 
Werten sichern möchte. Auch die menschliche Arbeit wird durch unsere Betrach- 
tung keineswegs entwertet. Nicht das Arbeiten als Gottesdienst wird hier kritisiert 
und relativiert, wohl aber das Arbeiten als Götzendienst. •Das Arbeiten, wo es 
bloß der Sorge entspringt, wird aber stets Götzendienst - und was für einer! Die 
ganze Hast unserer Arbeit, der Götzendienst der Technik, das Zeichen des Erfol- 
ges und des Profits über ihr stammt aus dieser Wurzel. Erst die Orientierung der 



Einübung und Weisung 395 

Arbeit an Gott, statt an der Sorge, gibt der Arbeit Sinn und Segen wieder. Und 
mit einer dadurch befreiten Seele kann man leichter und besser, ja zuletzt sogar 
auch mehr arbeiten" (L. Ragaz). 
3. Was dürfen und sollen wir nun aus unserer Betrachtung folgern? Zunächst ein- 
mal dies: als Menschen müssen wir uns damit begnügen, Geschöpfe zu sein, die sich 
so wenig selbst am Leben erhalten können, wie sie sich ins Dasein rufen konnten. 
Kein Zweifel, daß der Mensch arbeiten, säen, ernten und planen soll. Bildet er 
sich aber ein, mit diesen Anstrengungen sich selbst ernähren zu können, dann hat 
er nicht bloß Nahrungssorgen, sondern stürzt in Existenzangst. Und das gilt für 
Reiche so gut wie für Arme. Es wäre mehr als töricht, diese Einsicht nur für Arme 
gelten zu lassen. 

Nehmen wir trotzdem an, jemand wolle sich nicht damit zufrieden geben, ein 
Mensch zu sein. Er wolle vielmehr seine eigene Vorsehung sein (oder spielen), 
wenn schon nicht für sein ganzes Leben, so doch wenigstens für einen Tag. Geht 
er dann nicht in eine Schlinge? Er will doch gewissermaßen einen Teil seines 
Lebens aussparen, der der Vorsehung Gottes und seiner umfassenden Fürsorge 
nicht unterstellt ist; und er bildet sich ein, daß er wenigstens für diesen kleinen 
Zeitraum über genügend Vorräte verfüge, um seine Existenz zu erhalten. In 
Wahrheit hat er sich lediglich selbst von der Vorsehung Gottes ausgeschlossen 
und unvorhergesehenen Existenzsorgen ausgeliefert. Die Möglichkeiten der 
Bedrohung sind nämlich immer größer als die Realität der menschlichen Vor- 
sorge. Absolut frei von Sorgen kann er nur sein, wenn er es zuläßt und damit 
zufrieden ist, daß sein Schöpfer ihn erhält. Sobald er sich selbst an die Stelle 
Gottes setzen und eine Sicherheit in sich selbst haben will, die kein Geschöpf 
erreichen kann und darf, fällt er in Existenzsorgen, denn er hat sich zuviel zuge- 
traut, er hat sich vermessen. 

Nicht weniger unsinnig aber gebärdet sich ein Mensch, der anfängt, seine Tage 
miteinander zu vergleichen, statt so zu leben, wie es weiterhin in der Bergpredigt 
heißt: •Sorgt euch also nicht um morgen; denn der morgige Tag wird für sich 
selbst sorgen. Jeder Tag hat genug eigene Plage" (Mt 6, 34). Er hat eigentlich 
keine Veranlassung, sich zu sorgen, und verfängt sich schließlich doch in eine 
Not, die bloß in seiner Vorstellung anwest. Vielleicht gibt er durchaus zu, daß 
er sein Auskommen hat, aber die Ungewißheit der Zukunft betrübt ihn, weil er 
spürt, daß er so abhängig ist, daß er nicht einmal mit Sicherheit über den nächsten 
Tag zu sprechen vermag. Er könnte es aber, wenn er nur nicht vergäße, daß Gott, 
der für ihn sorgt, ihn auch morgen und in Ewigkeit liebt. Oder ist es nicht so? 

Trotzdem erlebt man nur allzuoft den dummen Streit, daß ein Armer zu einem 
Reichen sagt: •Du hast gut lachen, du bist für die nächsten zehn Jahre versorgt." 
Als ob solche Verschiedenheit von irgendeiner Bedeutung wäre. Welcher Mensch 
kann denn bei all seinem Reichtum im Ernst behaupten, daß er keine Existenz- 
sorgen habe? Wenn er es dennoch wagte, so zu reden, und dabei auf seine Güter 
zeigen würde, hat dann sein Hochmut wohl noch irgendeinen Sinn? Liegt nicht 
in seiner Rede ein so offensichtlicher Widerspruch, daß man ihn ob seiner Tor- 
heit nur bedauern kann? (vgl. Lk 12, 13-21). Erst wenn er sich innerlich von sei- 



Einübung und Weisung 396 

nem Reichtum löst, wenn er seine radikale Armut und Ohnmacht vor Gott bekennt 
und all seine Sorgen auf Gott wirft, nur dann kommt Sinn in seine Worte und er 
darf wahrlich sagen: •Ich habe keinerlei Nahrungssorgen, heute, morgen und in 
Ewigkeit nicht." 

Theoretisch ist das alles nicht so schwer zu begreifen, und unser Verstand wird 
schnell zustimmen, wenn jemand sagt, daß die Schätze auf der Erde unsicher 
sind, wo Motten und Würmer sie zerstören und wo Diebe einbrechen und sie 
stehlen (vgl. Mt 6, 19). Gibt es ein treffenderes Bild der Unabhängigkeit als die 
scheinbar armen Vögel unter dem Himmel? Warum nur wird immer wieder be- 
hauptet, es sei entsetzlich schwer (oder gar verwerflich), so leichten Mutes zu sein 
wie Vögel, die keine Vorräte sammeln (oder wie Lilien, die auf dem Feld wach- 
sen)? Warum wird so oberflächlich diskutiert über Abhängigkeit und Unabhängig- 
keit, über das Glück des unabhängigen Geschäftsmannes und das Unglück des ab- 
hängigen Angestellten? 

•Abhängig zu sein von seinen Schätzen, das ist Abhängigkeit und schwere 
Knechtschaft; abhängig sein von Gott, ganz abhängig, das ist Unabhängigkeit... 
Abhängigkeit von Gott ist die einzige Unabhängigkeit; denn Gott hat keine 
Schwere, die hat nur das Irdische und besonders irdische Schätze. Wer daher ganz 
abhängig von ihm ist, der ist leicht. So steht es mit dem Armen, wenn er zufrieden 
damit, Mensch zu sein, auf die Vögel sieht - unter dem Himmel, wohin ja allzeit 
der Bittende im Gebet emporschaut. Der Bittende? Nein, der Unabhängige ist ja 
ein Dankender" (S. Kierkegaard). 

Gebet 

Vater im Himmel! Deine Gaben sind stets gut und wohltuend. Wenn Du uns 
bekümmerten Menschen jemanden als Lehrer schickst, dann sollte es wohl ange- 
bracht und nützlich sein, auf seine Führung und Weisung zu achten. Daher füge 
Du es, daß wir tatsächlich von den durch Jesus Christus bestellten Lehrern lernen 
mögen: von den Vögeln unter dem Himmel (und den Lilien auf dem Feld). Amen. 

Franz-Josef Steinmetz SJ 

Weiterführende Literatur 

S. Kierkegaard, Was wir lernen von den Lilien auf dem Felde und den Vögeln unter 
dem Himmel. Hamburg 1956. 
G. Schneider, Botschaft der Bergpredigt. Aschaffenburg 1969. 
W. Knörzer, Die Bergpredigt. Stuttgart 21970. 
L. Ragaz, Die Bergpredigt Jesu. Hamburg 1971. 




