Der Kindermord in Betlehem
Eine unweihnachtlich-weihnachtliche Betrachtung

Franz-Josef Steinmetz SJ, Frankfurt am Main

Wer hat die Gedanken des Herrn erkannt? (Jes 40) Oder wer ist sein Rat-
geber gewesen? (Jer 23) Wer hat ihm etwas gegeben, so dafl Gott ihm etwas
zuriickgeben miifite? (Ijob 41) Wie unergriindlich sind seine Urteile, wie
unerforschlich seine Wege! (Rom 11, 33) Auch ein Mensch, dem diese
Worte vertraut sind, und der infolgedessen bemiiht war, sie in seinem
Leben zu beherzigen, wird in diesen Tagen aufs neue erschrecken, wenn er
im Zusammenhang der weihnachtlichen Erzahlungen iiber Christi Geburt
wieder auf jene Stelle stofit, die ihn erinnert: ,Als Herodes merkte, dafl
ihn die Magier getduscht hatten, wurde er sehr zornig, und er lief§ in Bet-
lehem und der ganzen Umgebung alle Knaben bis zum Alter von zwei Jah-
ren toten, genau der Zeit entsprechend, die er von den Magiern erfahren
hatte* (Mt 2, 16).

Die Fragen, die uns dabei unausweichlich anspringen, sind so schwer,
daf sie manche vielleicht neu entstandene Weihnachtsfreude bedrohen
kénnen. Gewifl wird man beim Anhoren des ganzen Kapitels mit Erleich-
terung feststellen, dafl der Jesusknabe, der im Mittelpunkt der Berichte
steht, dank gottlicher Firsorge und Vorsehung trotz aller Anschldge und
Hinterlist schliefflich gerettet wurde. Es bleibt dennoch eine Reihe von Pro-
blemen, die kaum l6sbar scheinen. Darunter ist die Verwunderung dariber,
daf der skrupellose Herodes sich lberhaupt so toricht verhielt und von den
Magiern getduscht wurde, wohl die harmloseste. Weit belastender ist jenes
,Ritsel“, warum dieser giitige Gott, der seinen Sohn nach Agypten ent-
kommen lief und ihn von dort erst zuruckrief, als ,,die Menschen, die dem
Kind nach dem Leben trachteten, tot waren® (Mt 2, 20), nicht auch jene
anderen zu retten verstand, die unschuldig in diesen Anschlag verwickelt
wurden. Welchen Sinn, so griibelt doch unser bekiimmertes Herz, mag denn
jenes zu frithe Sterben gehabt haben? Mufiten etwa diese unschuldigen
Kinder geopfert werden, damit jener eine, auf den es ankommt, sein Leben
behielt? Solches Fragen ist moglicherweise allzu menschlich, aber durchaus
verbreitet; man sollte es zulassen und nicht verdrangen. Wir diirfen nicht
ausweichen: Kam es nicht auf die Ermordeten an, worauf aber dann? Wie
kann man ihr Sterben deuten, wo sie doch unmiindig waren, also weder
anklagen noch sich verteidigen konnten? Haben die bosen Méchte nicht doch
einen beachtlichen Sieg errungen, unschuldigen Kindern den Tod ge-



Franz- Josef Steinmetz 402

bracht und ihre Miitter in Verzweiflung gestofien (auch wenn wir iiberhaupt
nicht wissen, wie viele es waren)?

Um so mehr kann man erstaunt sein, daf die katholische Christenheit
jenes Ereignis in der Weihnachtszeit (nachweisbar schon seit dem 5. Jahr-
hundert) feierlich in Erinnerung ruft. Die Art und Weise, wie das geschieht,
wurde zwar in den letzten Jahren ziemlich verdndert. An Stelle der Lesung
aus der Apokalypse (14, 1-5) von den Jungfriulichen, die dem Lamme fol-
gen, wohin es geht, hért man nun ein Wort aus dem ersten Johannesbrief
(1, 5-2, 2), in dem uns versichert wird, dafl Gott Licht ist, und es Finsternis
in ihm nicht gibt. Als Farbe der liturgischen Gewinder, die frither violett
(Betriibnis) war, ist nun rot vorgeschrieben. Aber all das macht die Feier
nicht verstindlicher. Ganz im Gegenteil, denn immer noch wird gesungen:
»Aus dem Munde der Kinder 1dfit du dich loben, o Gott, ja aus dem Munde
der Kleinen; doch deine Feinde miissen verstummen® (Ps 8, 8). Wieso denn
das, wenn doch feststeht, daf die als Martyrer Verehrten dieses Tages den
Vater im Himmel nicht mit Worten, sondern durch ihren Tod bezeugt
haben (Gebet)? Und wie kann der Glaube behaupten: ,Unsere Seele ist
entkommen wie ein Vogel aus der Schlinge des Jdgers. Zerrissen ist die
Schlinge und wir sind frei“ (Ps 123, 7 f)? Ist nicht vielmehr jener Frau recht
zu geben, die irgendwann bei einer solchen Feier aufsprang und wehkla-
gend rief: ,Es ist ja gar nicht wahr, sie sind nicht entkommen, sie wurden
unbarmherzig geopfert, ermordet in den Armen und unter den Augen ihrer
Miitter“. Warum, o Herr, warum? Hast du die Siinden der Viter an den
Kindern gericht? Aber jeder derartige Hinweis fehlt. Dies kann nicht ge-
meint sein, was aber dann, Herr? Offenbar sehen die Augen des Glaubens
in diesen Ereignissen etwas, was nicht ohne weiteres in ihnen zu sehen ist.
Sie deuten den Tod der Unschuldigen in einem Licht, das von weit her
kommt. Suchen wir weiter, von wo?

Diese Aufgabe ist um so dringlicher als jenes Geschehnis nicht einzig in
der Vergangenheit, fern von uns stattfand, sondern sich dhnlich oft wieder-
holte und heute noch wiederholt. In diesem Jahr denkt man gewif
besonders an eben jene Linder des Nahen Ostens, die erneut vom
Krieg heimgesucht wurden. Auch unschuldige Kinder kamen dabei
um, wurden verletzt, ins Elend gebracht wie in den Tagen der Bibel.
Der Spendenaufruf der UNICEF, der Weltorganisation fiir Kinder
in Not, hat das vielleicht erst wieder neu ins Bewufitsein gehoben. Aber es
war ohnehin kein Zweifel: derartige Feindseligkeiten lassen kaum zu, daf§
wenigstens die Kinder geschont werden, heute wie damals, in Israel, in
Agypten, den Léndern der Bibel, an vielen Orten dieser von Egoismen
zerrissenen Erde.



Der Kindermord in Betlehem 403

Woas hat der Evangelist zu alldem zu sagen? Er erkldrt uns: ,Damals er-
fiillte sich das Wort des Propheten Jeremia: Ein Geschrei war in Rama zu
héren, lautes Weinen und Wehklagen. Rahel weinte um ihre Kinder und
wollte sich nicht trosten lassen, denn sie waren dahin“ (Mt 2, 18). Ein dunk-
les, scheinbar wenig trostvolles Wort. Immerhin, der Evangelist sagt nicht,
daf ,damit* Gottes Pline erfiillt worden wiren, wie er das sonst zuweilen
tut (vgl. 1, 22; 2, 15; 2, 28 u. 8.). Es heifit vielmehr: ,Damals (und nicht da-
mit!) erfilllte sich . . . (2, 17; vgl. dieselbe Formulierung in 27, 9 beim Tod
des Judas). Es wird also zwischen ,damit erfillt werde* und ,damit er-
fiillte sich unterschieden. Auf diese Weise soll wohl angedeutet werden,
dafl Mattius zwar im herodianischen Kindermord irgendwie Gott mit am
Werk sieht, aber keineswegs in direkter Absicht, sondern, wie wir einmal
sagen diirfen, als ,Zulassung*“.

Weshalb wird aber dann Rahel erwdhnt? Das Zitat ist nicht auf den
ersten Blick verstindlich. Man muf} bedenken, dafl Mattius in seinen Be-
richten hiufig Parallelen zwischen dem Leben Jesu und grofien Gestalten
des Alten Testamentes aufzeigen will, vor allem zu Mose und Jakob. Rahel
aber war Jakobs Frau und wurde in Ephrata (Betlehem) begraben (Gen
85, 19). In der Sicht des Propheten Jeremia war sie die Mutter Israels. So
versteht man, daf dieser sie (Jer 81, 15) iber die Vernichtung des (Nord-)
Reiches durch den Assyrerkonig Salmanassar (722 v. Chr.) klagen lafit,
denn ihre Nachkommen (ihre Kinder) wurden teils getétet, teils ver-
schleppt. Zugleich aber wird sie mit dem Hinweis auf die Heimkehr der
Verschleppten getrostet: ,So spricht der Herr: Wehre deiner Stimme das
Weinen und deinen Augen die Trénen. .. sie kehren aus Feindeshand
heim; fiir deine Nachkommen gibt es eine Hoffnung ... in ithre Heimat
kehren die Sohne zurtick® (Jer 31, 16 ). Der Evangelist Mattdus seinerseits
mochte wohl Verschiedenes zugleich andeuten, obwohl er sehr knapp (fiir
unser gewohnliches biblisches Wissen zu knapp) zitiert. Er sieht einerseits,
wie sich das Tranen-Schicksal der Kinder Israels im betlehemitischen Kin-
dermord wiederholt, zugleich aber erinnert er sich an die angekiindigte
Heimfiihrung. Dieses Motiv wird dann im Kontext noch weiter verdeut-
licht. Die Perikope vom Kindermord ist ja eingefiigt in das Auszugs- und
Heimfiihrungs-Motiv, das sich auf Mose zuriickbezieht. Mattdus sieht eben
nicht blof} eine Jesus-]Jakob-Parallele, sondern ebenso eine Jesus-Mose-
Typologie. Wenn er deshalb z. B. Hos 11, 1 ,, Aus Agypten habe ich meinen
Sohn gerufen® (Mt 2, 15) zitiert, dann freilich nicht so sehr, um die Gott-
gewolltheit der Flucht nach Agypten, sondern vielmehr die des Auszuges
aus Agypten zu erweisen. Das alles aber bedeutet, dafl der Evangelist quer
durch alle menschlichen Aktivititen hindurch, die ein Grofi- und Mach-
tig-Werden des Retterkonigs Jesus zu verhindern suchen, Gottes Initiati-



Franz-Josef Steinmetz 404

ven wahrnimmt, die das End-Heil in Jesus schlieflich doch herbeifiihren.
Sein Bericht bleibt auf diese Weise aufs ganze gesehen jedenfalls eine
Frohbotschaft.

Als solche ist sie allerdings nur von Dauer, und wird sie erst eigentlich
verstdndlich, wenn man sie mit dem 6sterlichen Sieg Jesu zusammensieht
und als Einheit liest. Versteht man sie lediglich als biographischen Einzel-
bericht aus der Kindheit Jesu, dann mag sie wie eine abenteuerliche Epi-
sode von historischem Interesse aufleuchten, um dann doch wieder im spé-
teren Todesdunkel der Kreuzigung Jesu zu versinken. Denn nicht blof die
unschuldigen Kinder von Betlehem fanden im Herrschaftskampf der
Maidhte den Tod, sondern Jesus selbst, dessen Geburt die neue Herrschaft
des Lichtes einleitete, wurde zwar nicht schon in Betlehem, wohl aber in
Jerusalem getotet. Man miifite dem Evangelisten kurzsichtigen, blof histo-
rischen Optimismus vorwerfen, diirfte man nicht annehmen, daf er auch
diese Kindheitsberichte im Licht der Auferstehung und zuversichtlich er-
warteten Parusie (Wiederkunft) Jesu niederschrieb. Erst auf diesem Hin-
tergrund haben diese Berichte eine geniigend tiefe und damit bleibende
Bedeutung. .

Daf die ,Kindheitsgeschichten“ der Evangelien hintergriindiger gelesen
werden miissen, als es zunédchst den Anschein hat, versuchte die Exegese
in den vergangenen Jahrzehnten auf verschiedene Weise zu zeigen. Man
erkannte immer klarer, dafl es hier nicht (sicher nicht zuerst) um protokoll-
artige, biographische Notizen zum Leben Jesu geht, sondern um eine pro-
logartige Einleitung zur Frohbotschaft von Jesus dem Christus und Retter
der Welt. Es ist etwa so wie in der Ouvertiire zu einer Oper. Wesentliche
Motive des ganzen Werkes werden schon kurz angedeutet, klingen auf, um
dann in der Ausfithrung des Werkes weiter entfaltet und bestitigt zu wer-
den. In diesem Falle heifit das, daf Jesu Kampf mit den Herrschern dieser
Welt, ihre Mordabsichten, Pline und Niederlagen sowie Jesu schliefliche
Uberlegenheit schon in den Kindheitsgeschichten modellartig dargestellt
werden, ohne dafl man nun definitiv herausbringen kann, wie sich das Le-
ben des Jesuskindes im einzelnen abgespielt hat. Der Leser dieser Ge-
schichten wird seine historische Neugierde zihmen miissen und zuriickhal-
tend bleiben. Beziiglich des betlehemitischen Kindermordes wird er etwa
urteilen, dafl dieser zwar nicht streng historisch als datierbares Faktum zu
beweisen, aber auch nicht unwahrscheinlich ist. Er wird sich sagen, dafl
Jesus von Anfang an verfolgt wurde und dabei sicher auch Menschen (Kin-
der), ohne sich ausdriicklich schon zu Jesus bekannt zu haben, um seinet-
willen getdtet wurden. Man hat sie umgebracht, um eigentlich IHN zu tref-
fen. Das ist die Aussage.



Der Kindermord in Betlehem 405

Vor allem aber wird er sich fragen, wie der christliche Glaube diese Be-
richte lesen und horen kann, ohne sich verzweifelter Trauer hinzugeben.
Kommt es etwa nicht auf die Kinder an? Das zu denken wire alles andere
als dem Geist der Bibel entsprechend. Der Christ glaubt vielmehr, dafl
diese Kinder gerettet sind. Eben derjenige, in dessen Lebenskampf sie ver-
wickelt wurden, hat sie schlieflich erldst. So wie sie an seinem Todesschick-
sal teilgenommen haben, diirfen sie auch an seiner Herrschaft partizipieren.
Gott hat sie keineswegs sinnlos geopfert, er hat sie angenommen, seine be-
sondere Liebe gehort gerade ihnen. Der Augenschein triigt. Die Machte der
Finsternis haben nur scheinbar gesiegt. Es wire Gottes unwiirdig, etwas
anderes auch nur zu vermuten. Gott vermag unendlich mehr, als wir zu
denken vermégen. Er kann sich sogar aus dem Munde von Kindern, die
man nicht za Wort kommen lief}, das Lob bereiten, das ihm die Machtigen
verweigerten. Festgelegt sind unsere Tage, ehe noch einer von ihnen er-
schien (Ps 139).

Kann man all das wie einen Festtag begehen? Gewifl nur, wenn man sich
gegen allen Augenschein dem Wort des Glaubens anvertraut. Es wird viel
davon abhingen, wie die liturgische Feier der Erinnerung an den Tod der
Unschuldigen Kinder gestaltet wird. Es mag naheliegen, diesen Tag durch
den Hinweis auf jene Ungezidhlten zu aktualisieren, ,die als Ungeborene
abgetrieben und getotet oder als Geborene ohne Taufe und ohne Firbitt-
gebet ihrer Eltern gestorben sind“, wie ein Kommentar erlautert. Eigentlich
hilfreich ist das wohl kaum. Vor allem nicht, wenn man sich sofort anschlie-
fend beklagt: , Wer weiff, wie viele heute so notwendige Christuszeugen
als Priester und Ordensleute unter den Millionen wiren, denen durch Ab-
treibung der Eintritt in das Leben verwehrt wurde!“ Wie soll man von hier
aus in eine Festtagsfreude hinilibergefithrt werden? Auch der von Augu-
stinus her traditionelle Gedanke, dafl die unschuldigen Kinder wie Friih-
lingsbliiten des Martyriums inmitten der Kilte des Unglaubens aufge-
sprofit seien, ist zu steil, um dem heutigen Menschen unvermittelt vorgelegt
werden zu konnen. Es ist m. E. iberhaupt schwierig, den Kindermord zu
Betlehem als Blutzeugenschaft fiir Christus zu deuten, wie es die Gebete
der neuen Studientexte fiir die Weihnachtszeit immer noch versuchen. Wir
sollten ganz niichtern sein und uns auf das Bekenntnis der Hoffnung be-
schrinken, dafl Gott, der den Tod durch den Tod seines Sohnes iiberwand,
auch den Tod dieser Kinder umwandeln kann in ein ewiges Leben. Nur im
Lichte des Kreuzestodes Jesu vermégen wir auch diesen Tod als Ausdruck
jener Liebeshingabe Gottes zu sehen, der ,alle in den Ungehorsam einge-
schlossen hat, um sich aller zu erbarmen® (R6m 11, 32). Dies zu bekennen



Ernst Haag 406

und zu verkiinden ware wohl die neue Aufgabe eines Festes (besser Ge-
déchtnisses) aller Kinder, die unschuldig ihr Leben lassen mufiten, so aber
Christus dem Opferlamm gleichgeschaltet wurden, das die Siinden der
Welt trigt, um allen den Frieden zu schenken. Nur weil wir glauben kon-
nen, dafl Jesu Tod nicht umsonst war, kénnen wir auch den Tod der Un-
schuldigen Kinder zum Anlafl nehmen, der Erloserliebe Gottes feierlich zu
gedenken.

Weiterfiihrende Literatur
J. Riedl, Die Vorgeschichte Jesu, Katholisches Bibelwerk Stuttgart.

,»Gott bin ich und nicht ein Mensch, ein Heiliger
in deiner Mitte« (Hos 11, 9)

Eine alttestamentliche Betrachtung zum Weihnachtsfest
Ernst Haag, Trier

Der Protest gegen die Entartung des Weihnachtsfestes will nicht verstum-
men. Von der Mérchenwelt mit ihrer Kinderromantik angefangen bis hin
zur Konsumweihnacht christlicher Wohlstandsbiirger reicht die Skala der
Vorwiirfe. Die Kritik ist leider nur zu oft berechtigt. Aber, so darf man
einmal fragen, 18t die Kritik auch immer den Grund fiir die Ablehnung
der Fehlformen weihnachtlicher Festfreude hinreichend erkennen? Geniigt
es, beim Aufweis der Alternative nur auf das Engagement fiir den Mit-
menschen hinzuweisen, das sicherlich im Sinn des Weihnachtsfestes liegt
und dazu noch in einer Welt voll Hunger und Leid, voll Unterdriickung
und Friedlosigkeit dringend geboten erscheint? Oder muf} nicht doch bei
der Kritik zuerst einmal das Engagement Gottes zur Sprache kommen, die
Selbsterschliefung seiner Liebe in dem Mench gewordenen Gottessohn?
Erhalt nicht das Engagement fiir den Mitmenschen erst dann seine eigent-
lich Begriindung und Zielsetzung?

Ein Wort des Propheten Hosea, das im 8. Jahrhundert vor Christus ver-
kiindet worden ist und einen Héhepunkt der alttestamentlichen Offenba-
rung markiert, kann fir eine solche Besinnung wegweisend sein.

I. Das Wort des Propheten: Hos 11, 1-9

Der Text, der wegen seiner zum Teil unsicheren Uberlieferung nur schwer
wiederzugeben ist, lautet folgendermafien:





