
Der Kindermord in Betleliem 
Eine unweihnachtlich-weihnachtliche Betrachtung 

Franz-Josef Steinmetz SJ, Frankfurt am Main 

Wer hat die Gedanken des Herrn erkannt? (Jes 40) Oder wer ist sein Rat- 
geber gewesen? (Jer 23) Wer hat ihm etwas gegeben, so daß Gott ihm etwas 
zurückgeben müßte? (Ijob 41) Wie unergründlich sind seine Urteile, wie 
unerforschlich seine Wege! (Rom 11,33) Auch ein Mensch, dem diese 
Worte vertraut sind, und der infolgedessen bemüht war, sie in seinem 
Leben zu beherzigen, wird in diesen Tagen aufs neue erschrecken, wenn er 
im Zusammenhang der weihnachtlichen Erzählungen über Christi Geburt 
wieder auf jene Stelle stößt, die ihn erinnert: •Als Herodes merkte, daß 
ihn die Magier getäuscht hatten, wurde er sehr zornig, und er ließ in Bet- 
lehem und der ganzen Umgebung alle Knaben bis zum Alter von zwei Jah- 
ren töten, genau der Zeit entsprechend, die er von den Magiern erfahren 
hatte" (Mt 2, 16). 

Die Fragen, die uns dabei unausweichlich anspringen, sind so schwer, 
daß sie manche vielleicht neu entstandene Weihnachtsfreude bedrohen 
können. Gewiß wird man beim Anhören des ganzen Kapitels mit Erleich- 
terung feststellen, daß der Jesusknabe, der im Mittelpunkt der Berichte 
steht, dank göttlicher Fürsorge und Vorsehung trotz aller Anschläge und 
Hinterlist schließlich gerettet wurde. Es bleibt dennoch eine Reihe von Pro- 
blemen, die kaum lösbar scheinen. Darunter ist die Verwunderung darüber, 
daß der skrupellose Herodes sich überhaupt so töricht verhielt und von den 
Magiern getäuscht wurde, wohl die harmloseste. Weit belastender ist jenes 
•Rätsel", warum dieser gütige Gott, der seinen Sohn nach Ägypten ent- 
kommen ließ und ihn von dort erst zurückrief, als •die Menschen, die dem 
Kind nach dem Leben trachteten, tot waren" (Mt 2, 20), nicht auch jene 
anderen zu retten verstand, die unschuldig in diesen Anschlag verwickelt 
wurden. Welchen Sinn, so grübelt doch unser bekümmertes Herz, mag denn 
jenes zu frühe Sterben gehabt haben? Mußten etwa diese unschuldigen 
Kinder geopfert werden, damit jener eine, auf den es ankommt, sein Leben 
behielt? Solches Fragen ist möglicherweise allzu menschlich, aber durchaus 
verbreitet; man sollte es zulassen und nicht verdrängen. Wir dürfen nicht 
ausweichen: Kam es nicht auf die Ermordeten an, worauf aber dann? Wie 
kann man ihr Sterben deuten, wo sie doch unmündig waren, also weder 
anklagen noch sich verteidigen konnten? Haben die bösen Mächte nicht doch 
einen beachtlichen Sieg errungen, unschuldigen Kindern den Tod ge- 



Franz-Josef Steinmetz 402 

bracht und ihre Mütter in Verzweiflung gestoßen (auch wenn wir überhaupt 
nicht wissen, wie viele es waren)? 

Um so mehr kann man erstaunt sein, daß die katholische Christenheit 
jenes Ereignis in der Weihnachtszeit (nachweisbar schon seit dem 5. Jahr- 
hundert) feierlich in Erinnerung ruft. Die Art und Weise, wie das geschieht, 
wurde zwar in den letzten Jahren ziemlich verändert. An Stelle der Lesung 
aus der Apokalypse (14, 1-5) von den Jungfräulichen, die dem Lamme fol- 
gen, wohin es geht, hört man nun ein Wort aus dem ersten Johannesbrief 
(1, 5-2, 2), in dem uns versichert wird, daß Gott Licht ist, und es Finsternis 
in ihm nicht gibt. Als Farbe der liturgischen Gewänder, die früher violett 
(Betrübnis) war, ist nun rot vorgeschrieben. Aber all das macht die Feier 
nicht verständlicher. Ganz im Gegenteil, denn immer noch wird gesungen: 
•Aus dem Munde der Kinder läßt du dich loben, o Gott, ja aus dem Munde 
der Kleinen; doch deine Feinde müssen verstummen" (Ps 8, 3). Wieso denn 
das, wenn doch feststeht, daß die als Märtyrer Verehrten dieses Tages den 
Vater im Himmel nicht mit Worten, sondern durch ihren Tod bezeugt 
haben (Gebet)? Und wie kann der Glaube behaupten: •Unsere Seele ist 
entkommen wie ein Vogel aus der Schlinge des Jägers. Zerrissen ist die 
Schlinge und wir sind frei" (Ps 123, 7 f)? Ist nicht vielmehr jener Frau recht 
zu geben, die irgendwann bei einer solchen Feier aufsprang und wehkla- 
gend rief: •Es ist ja gar nicht wahr, sie sind nicht entkommen, sie wurden 
unbarmherzig geopfert, ermordet in den Armen und unter den Augen ihrer 
Mütter". Warum, o Herr, warum? Hast du die Sünden der Väter an den 
Kindern gerächt? Aber jeder derartige Hinweis fehlt. Dies kann nicht ge- 
meint sein, was aber dann, Herr? Offenbar sehen die Augen des Glaubens 
in diesen Ereignissen etwas, was nicht ohne weiteres in ihnen zu sehen ist. 
Sie deuten den Tod der Unschuldigen in einem Licht, das von weit her 
kommt. Suchen wir weiter, von wo? 

Diese Aufgabe ist um so dringlicher als jenes Geschehnis nicht einzig in 
der Vergangenheit, fern von uns stattfand, sondern sich ähnlich oft wieder- 
holte und heute noch wiederholt. In diesem Jahr denkt man gewiß 
besonders an eben jene Länder des Nahen Ostens, die erneut vom 
Krieg heimgesucht wurden. Auch unschuldige Kinder kamen dabei 
um, wurden verletzt, ins Elend gebracht wie in den Tagen der Bibel. 
Der Spendenaufruf der UNICEF, der Weltorganisation für Kinder 
in Not, hat das vielleicht erst wieder neu ins Bewußtsein gehoben. Aber es 
war ohnehin kein Zweifel: derartige Feindseligkeiten lassen kaum zu, daß 
wenigstens die Kinder geschont werden, heute wie damals, in Israel, in 
Ägypten, den Ländern der Bibel, an vielen Orten dieser von Egoismen 
zerrissenen Erde. 



Der Kindermord in Betlehem 403 

Was hat der Evangelist zu alldem zu sagen? Er erklärt uns: •Damals er- 
füllte sich das Wort des Propheten Jeremia: Ein Geschrei war in Rama zu 
hören, lautes Weinen und Wehklagen. Rahel weinte um ihre Kinder und 
wollte sich nicht trösten lassen, denn sie waren dahin" (Mt 2, 18). Ein dunk- 
les, scheinbar wenig trostvolles Wort. Immerhin, der Evangelist sagt nicht, 
daß •damit" Gottes Pläne erfüllt worden wären, wie er das sonst zuweilen 
tut (vgl. 1, 22; 2, 15; 2, 23 u. ö.). Es heißt vielmehr: •Damals (und nicht da- 
mit!) erfüllte sich ..." (2, 17; vgl. dieselbe Formulierung in 27, 9 beim Tod 
des Judas). Es wird also zwischen •damit erfüllt werde" und •damit er- 
füllte sich" unterschieden. Auf diese Weise soll wohl angedeutet werden, 
daß Mattäus zwar im herodianischen Kindermord irgendwie Gott mit am 
Werk sieht, aber keineswegs in direkter Absicht, sondern, wie wir einmal 
sagen dürfen, als •Zulassung". 

Weshalb wird aber dann Rahel erwähnt? Das Zitat ist nicht auf den 
ersten Blick verständlich. Man muß bedenken, daß Mattäus in seinen Be- 
richten häufig Parallelen zwischen dem Leben Jesu und großen Gestalten 
des Alten Testamentes aufzeigen will, vor allem zu Mose und Jakob. Rahel 
aber war Jakobs Frau und wurde in Ephrata (Betlehem) begraben (Gen 
35, 19). In der Sicht des Propheten Jeremia war sie die Mutter Israels. So 
versteht man, daß dieser sie (Jer 31,15) über die Vernichtung des (Nord-) 
Reiches durch den Assyrerkönig Salmanassar (722 v. Chr.) klagen läßt, 
denn ihre Nachkommen (ihre Kinder) wurden teils getötet, teils ver- 
schleppt. Zugleich aber wird sie mit dem Hinweis auf die Heimkehr der 
Verschleppten getröstet: •So spricht der Herr: Wehre deiner Stimme das 
Weinen und deinen Augen die Tränen... sie kehren aus Feindeshand 
heim; für deine Nachkommen gibt es eine Hoffnung... in ihre Heimat 
kehren die Söhne zurück" (Jer 31, 16 f). Der Evangelist Mattäus seinerseits 
möchte wohl Verschiedenes zugleich andeuten, obwohl er sehr knapp (für 
unser gewöhnliches biblisches Wissen zu knapp) zitiert. Er sieht einerseits, 
wie sich das Tränen-Schicksal der Kinder Israels im betlehemitischen Kin- 
dermord wiederholt, zugleich aber erinnert er sich an die angekündigte 
Heimführung. Dieses Motiv wird dann im Kontext noch weiter verdeut- 
licht. Die Perikope vom Kindermord ist ja eingefügt in das Auszugs- und 
Heimführungs-Motiv, das sich auf Mose zurückbezieht. Mattäus sieht eben 
nicht bloß eine Jesus-Jakob-Parallele, sondern ebenso eine Jesus-Mose- 
Typologie. Wenn er deshalb z. B. Hos 11,1 •Aus Ägypten habe ich meinen 
Sohn gerufen" (Mt 2, 15) zitiert, dann freilich nicht so sehr, um die Gott- 
gewolltheit der Flucht nach Ägypten, sondern vielmehr die des Auszuges 
aus Ägypten zu erweisen. Das alles aber bedeutet, daß der Evangelist quer 
durch alle menschlichen Aktivitäten hindurch, die ein Groß- und Mäch- 
tig-Werden des Retterkönigs Jesus zu verhindern suchen, Gottes Initiati- 



Franz-Josef Steinmetz 404 

ven wahrnimmt, die das End-Heil in Jesus schließlich doch herbeiführen. 
Sein Bericht bleibt auf diese Weise aufs ganze gesehen jedenfalls eine 
Frohbotschaft. 

Als solche ist sie allerdings nur von Dauer, und wird sie erst eigentlich 
verständlich, wenn man sie mit dem österlichen Sieg Jesu zusammensieht 
und als Einheit liest. Versteht man sie lediglich als biographischen Einzel- 
bericht aus der Kindheit Jesu, dann mag sie wie eine abenteuerliche Epi- 
sode von historischem Interesse aufleuchten, um dann doch wieder im spä- 
teren Todesdunkel der Kreuzigung Jesu zu versinken. Denn nicht bloß die 
unschuldigen Kinder von Betlehem fanden im Herrschaftskampf der 
Mächte den Tod, sondern Jesus selbst, dessen Geburt die neue Herrschaft 
des Lichtes einleitete, wurde zwar nicht schon in Betlehem, wohl aber in 
Jerusalem getötet. Man müßte dem Evangelisten kurzsichtigen, bloß histo- 
rischen Optimismus vorwerfen, dürfte man nicht annehmen, daß er auch 
diese Kindheitsberichte im Licht der Auferstehung und zuversichtlich er- 
warteten Parusie (Wiederkunft) Jesu niederschrieb. Erst auf diesem Hin- 
tergrund haben diese Berichte eine genügend tiefe und damit bleibende 
Bedeutung. 

Daß die •Kindheitsgeschichten" der Evangelien hintergründiger gelesen 
werden müssen, als es zunächst den Anschein hat, versuchte die Exegese 
in den vergangenen Jahrzehnten auf verschiedene Weise zu zeigen. Man 
erkannte immer klarer, daß es hier nicht (sicher nicht zuerst) um protokoll- 
artige, biographische Notizen zum Leben Jesu geht, sondern um eine pro- 
logartige Einleitung zur Frohbotschaft von Jesus dem Christus und Retter 
der Welt. Es ist etwa so wie in der Ouvertüre zu einer Oper. Wesentliche 
Motive des ganzen Werkes werden schon kurz angedeutet, klingen auf, um 
dann in der Ausführung des Werkes weiter entfaltet und bestätigt zu wer- 
den. In diesem Falle heißt das, daß Jesu Kampf mit den Herrschern dieser 
Welt, ihre Mordabsichten, Pläne und Niederlagen sowie Jesu schließliche 
Überlegenheit schon in den Kindheitsgeschichten modellartig dargestellt 
werden, ohne daß man nun definitiv herausbringen kann, wie sich das Le- 
ben des Jesuskindes im einzelnen abgespielt hat. Der Leser dieser Ge- 
schichten wird seine historische Neugierde zähmen müssen und zurückhal- 
tend bleiben. Bezüglich des betlehemitischen Kindermordes wird er etwa 
urteilen, daß dieser zwar nicht streng historisch als datierbares Faktum zu 
beweisen, aber auch nicht unwahrscheinlich ist. Er wird sich sagen, daß 
Jesus von Anfang an verfolgt wurde und dabei sicher auch Menschen (Kin- 
der), ohne sich ausdrücklich schon zu Jesus bekannt zu haben, um seinet- 
willen getötet wurden. Man hat sie umgebracht, um eigentlich IHN zu tref- 
fen. Das ist die Aussage. 



Der Kindermord in Betlehem 405 

Vor allem aber wird er sich fragen, wie der christliche Glaube diese Be- 
richte lesen und hören kann, ohne sich verzweifelter Trauer hinzugeben. 
Kommt es etwa nicht auf die Kinder an? Das zu denken wäre alles andere 
als dem Geist der Bibel entsprechend. Der Christ glaubt vielmehr, daß 
diese Kinder gerettet sind. Eben derjenige, in dessen Lebenskampf sie ver- 
wickelt wurden, hat sie schließlich erlöst. So wie sie an seinem Todesschick- 
sal teilgenommen haben, dürfen sie auch an seiner Herrschaft partizipieren. 
Gott hat sie keineswegs sinnlos geopfert, er hat sie angenommen, seine be- 
sondere Liebe gehört gerade ihnen. Der Augenschein trügt. Die Mächte der 
Finsternis haben nur scheinbar gesiegt. Es wäre Gottes unwürdig, etwas 
anderes auch nur zu vermuten. Gott vermag unendlich mehr, als wir zu 
denken vermögen. Er kann sich sogar aus dem Munde von Kindern, die 
man nicht zu Wort kommen ließ, das Lob bereiten, das ihm die Mächtigen 
verweigerten. Festgelegt sind unsere Tage, ehe noch einer von ihnen er- 
schien (Ps 139). 

Kann man all das wie einen Festtag begehen? Gewiß nur, wenn man sich 
gegen allen Augenschein dem Wort des Glaubens anvertraut. Es wird viel 
davon abhängen, wie die liturgische Feier der Erinnerung an den Tod der 
Unschuldigen Kinder gestaltet wird. Es mag naheliegen, diesen Tag durch 
den Hinweis auf jene Ungezählten zu aktualisieren, •die als Ungeborene 
abgetrieben und getötet oder als Geborene ohne Taufe und ohne Fürbitt- 
gebet ihrer Eltern gestorben sind", wie ein Kommentar erläutert. Eigentlich 
hilfreich ist das wohl kaum. Vor allem nicht, wenn man sich sofort anschlie- 
ßend beklagt: •Wer weiß, wie viele heute so notwendige Christuszeugen 
als Priester und Ordensleute unter den Millionen wären, denen durch Ab- 
treibung der Eintritt in das Leben verwehrt wurde!" Wie soll man von hier 
aus in eine Festtagsfreude hinübergeführt werden? Auch der von Augu- 
stinus her traditionelle Gedanke, daß die unschuldigen Kinder wie Früh- 
lingsblüten des Martyriums inmitten der Kälte des Unglaubens aufge- 
sproßt seien, ist zu steil, um dem heutigen Menschen unvermittelt vorgelegt 
werden zu können. Es ist m. E. überhaupt schwierig, den Kindermord zu 
Betlehem als Blutzeugenschaft für Christus zu deuten, wie es die Gebete 
der neuen Studientexte für die Weihnachtszeit immer noch versuchen. Wir 
sollten ganz nüchtern sein und uns auf das Bekenntnis der Hoffnung be- 
schränken, daß Gott, der den Tod durch den Tod seines Sohnes überwand, 
auch den Tod dieser Kinder umwandeln kann in ein ewiges Leben. Nur im 
Lichte des Kreuzestodes Jesu vermögen wir auch diesen Tod als Ausdruck 
jener Liebeshingabe Gottes zu sehen, der •alle in den Ungehorsam einge- 
schlossen hat, um sich aller zu erbarmen" (Rom 11, 32). Dies zu bekennen 



Ernst Haag 406 

und zu verkünden wäre wohl die neue Aufgabe eines Festes (besser Ge- 
dächtnisses) aller Kinder, die unschuldig ihr Leben lassen mußten, so aber 
Christus dem Opferlamm gleichgeschaltet wurden, das die Sünden der 
Welt trägt, um allen den Frieden zu schenken. Nur weil wir glauben kön- 
nen, daß Jesu Tod nicht umsonst war, können wir auch den Tod der Un- 
schuldigen Kinder zum Anlaß nehmen, der Erlöserliebe Gottes feierlich zu 
gedenken. 

Weiterführende Literatur 
J. Riedl, Die Vorgeschichte Jesu, Katholisches Bibelwerk Stuttgart. 

•Gott bin ich und nicht ein Mensch, ein Heiliger 
in deiner Mitte" (Hos 11,9) 
Eine alttestamentliche Betrachtung zum Weihnachtsfest 

Ernst Haag, Trier 

Der Protest gegen die Entartung des Weihnachtsfestes will nicht verstum- 
men. Von der Märchenwelt mit ihrer Kinderromantik angefangen bis hin 
zur Konsumweihnacht christlicher Wohlstandsbürger reicht die Skala der 
Vorwürfe. Die Kritik ist leider nur zu oft berechtigt. Aber, so darf man 
einmal fragen, läßt die Kritik auch immer den Grund für die Ablehnung 
der Fehlformen weihnachtlicher Festfreude hinreichend erkennen? Genügt 
es, beim Aufweis der Alternative nur auf das Engagement für den Mit- 
menschen hinzuweisen, das sicherlich im Sinn des Weihnachtsfestes liegt 
und dazu noch in einer Welt voll Hunger und Leid, voll Unterdrückung 
und Friedlosigkeit dringend geboten erscheint? Oder muß nicht doch bei 
der Kritik zuerst einmal das Engagement Gottes zur Sprache kommen, die 
Selbsterschließung seiner Liebe in dem Mench gewordenen Gottessohn? 
Erhält nicht das Engagement für den Mitmenschen erst dann seine eigent- 
lich Begründung und Zielsetzung? 

Ein Wort des Propheten Hosea, das im 8. Jahrhundert vor Christus ver- 
kündet worden ist und einen Höhepunkt der alttestamentlichen Offenba- 
rung markiert, kann für eine solche Besinnung wegweisend sein. 

I. Das Wort des Propheten: Hos 11,1-9 

Der Text, der wegen seiner zum Teil unsicheren Überlieferung nur schwer 
wiederzugeben ist, lautet folgendermaßen: 




