
Ernst Haag 406 

und zu verkünden wäre wohl die neue Aufgabe eines Festes (besser Ge- 
dächtnisses) aller Kinder, die unschuldig ihr Leben lassen mußten, so aber 
Christus dem Opferlamm gleichgeschaltet wurden, das die Sünden der 
Welt trägt, um allen den Frieden zu schenken. Nur weil wir glauben kön- 
nen, daß Jesu Tod nicht umsonst war, können wir auch den Tod der Un- 
schuldigen Kinder zum Anlaß nehmen, der Erlöserliebe Gottes feierlich zu 
gedenken. 

Weiterführende Literatur 
J. Riedl, Die Vorgeschichte Jesu, Katholisches Bibelwerk Stuttgart. 

•Gott bin ich und nicht ein Mensch, ein Heiliger 
in deiner Mitte" (Hos 11,9) 
Eine alttestamentliche Betrachtung zum Weihnachtsfest 

Ernst Haag, Trier 

Der Protest gegen die Entartung des Weihnachtsfestes will nicht verstum- 
men. Von der Märchenwelt mit ihrer Kinderromantik angefangen bis hin 
zur Konsumweihnacht christlicher Wohlstandsbürger reicht die Skala der 
Vorwürfe. Die Kritik ist leider nur zu oft berechtigt. Aber, so darf man 
einmal fragen, läßt die Kritik auch immer den Grund für die Ablehnung 
der Fehlformen weihnachtlicher Festfreude hinreichend erkennen? Genügt 
es, beim Aufweis der Alternative nur auf das Engagement für den Mit- 
menschen hinzuweisen, das sicherlich im Sinn des Weihnachtsfestes liegt 
und dazu noch in einer Welt voll Hunger und Leid, voll Unterdrückung 
und Friedlosigkeit dringend geboten erscheint? Oder muß nicht doch bei 
der Kritik zuerst einmal das Engagement Gottes zur Sprache kommen, die 
Selbsterschließung seiner Liebe in dem Mench gewordenen Gottessohn? 
Erhält nicht das Engagement für den Mitmenschen erst dann seine eigent- 
lich Begründung und Zielsetzung? 

Ein Wort des Propheten Hosea, das im 8. Jahrhundert vor Christus ver- 
kündet worden ist und einen Höhepunkt der alttestamentlichen Offenba- 
rung markiert, kann für eine solche Besinnung wegweisend sein. 

I. Das Wort des Propheten: Hos 11,1-9 

Der Text, der wegen seiner zum Teil unsicheren Überlieferung nur schwer 
wiederzugeben ist, lautet folgendermaßen: 



•Gott bin ich und nicht ein Mensch ..." 407 

1 Als Israel jung war, gewann ich es lieb, 
und aus Ägypten rief ich meinen Sohn. 

2 Doch je mehr ich sie rief, 
desto mehr wichen sie von mir. 

Sie opferten den Baalen 
und brachten den Götzen Rauchopfer dar. 

3 Ich aber hatte Efraim gehen gelehrt 
und auf meine Arme genommen. 

Sie jedoch haben nicht erkannt, 
daß ich sie heilte. 

4 Mit menschlichen Banden zog ich sie, 
mit den Fesseln der Liebe. 

Ich war zu ihnen wie Eltern, 
die den Säugling an ihre Wangen heben. 
Ich neigte mich ihm zu und gab ihm zu essen. 

5 Er muß wieder zurück nach Ägypten, 
und Assur wird sein König sein; 
denn sie weigerten sich umzukehren. 

6 Das Schwert wird in seinen Städten wüten 
und seinen Schwätzern den Garaus machen; 
es wird sie fressen wegen ihrer Entschlüsse. 

7 Mein Volk aber hält fest am Abfall von mir. 
Obwohl man es nach oben ruft, 
richtet sich doch keiner auf. 

8 Wie könnte ich dich ausliefern, Efraim, 
dich preisgeben, Israel! 

Wie könnte ich dich ausliefern gleich Adama, 
dich behandeln wie Zeboim! 

Da kehrt sich mein Herz in mir um, 
da erglüht mein ganzes Gemüt. 

9 Ich vollstrecke nicht meinen brennenden Zorn, 
ich verderbe Efraim nicht von neuem. 

Denn Gott bin ich, nicht ein Mensch, 
ein Heiliger in deiner Mitte. 

Darum komme ich nicht in Jähzorn. 

Der Text ist deutlich in zwei Abschnitte gegliedert (V. 1-7 und V. 8-9), 
über deren gegenseitiges Verhältnis die Ansichten der Erklärer auseinan- 
dergehen. Ein Heilswort (V. 8-9), so sagt man, könne unmöglich innerhalb 
derselben Rede an ein Scheit- und Drohwort (V. 1-7) anschließen, da ein 
solch spontaner Umschwung vom Nein zum Ja bei aller Leidenschaftlich- 
keit Hoseas undenkbar sei. Die beiden Abschnitte entstammten darum ver- 



Ernst Haag 408 

schiedenen Situationen, zwischen denen ein größerer Zeitraum anzusetzen 
sei1. Gegen diese Annahme erheben sich jedoch schwerwiegende Bedenken. 
Zunächst ist rein formal festzustellen, daß der zweite Abschnitt die Jahwe- 
rede des ersten Abschnitts fortsetzt und daß die Anrede Israel-Efraim an 
die Formen der personifizierenden Bildrede von vorher erinnert. Inhaltlich 
wird die Aussage, daß Gott Efraim nicht •von neuem" verderben will 
(V. 9), erst auf dem Hintergrund der im ersten Abschnitt erwähnten Be- 
freiungs- und Erziehungsmaßnahmen verständlich. Sodann ist zu fragen, 
ob die Heilsbotschaft, daß Gott Israel nicht preiszugeben vermag, weil er 
Gott und nicht ein Mensch ist, sondern ein Heiliger, inmitten seines Volkes, 
ohne den vorher so stark betonten Liebeswillen Jahwes voll vernehmbar 
wäre2. All das spricht für die Einheitlichkeit des vorliegenden Textes. 

Das Ganze stellt darum, wie man mit großer Wahrscheinlichkeit sagen 
darf, eine geschichtstheologische Anklagerede dar; sie ist hier ausgebaut in 
Anlehnung an die Anklage im Prozeßverfahren gegen einen störrischen 
Sohn (Dt 21, 18-21). Der Drohcharakter einiger Aussagen des ersten Ab- 
schnitts (V. 5-6) ist deshalb nicht im Sinn einer Gerichtsankündigung zu ver- 
stehen; die betreffenden Verse gehören vielmehr in die Schilderung der 
Folge von Reaktionen Israels und neuer Aktionen Jahwes. Auf den ersten 
Abschnitt folgt dann innerhalb der Anklagerede ein sehr leidenschaftlich 
vorgetragenes Redestück, in dem Gott sich direkt an Israel wendet (V. 8-9). 
Ein solcher Wechsel zur direkten Anrede geschieht für gewöhnlich beim 
Übergang von der Anklage zum Schlichtungsvorschlag. Denn die Anklage 
wird dem Gericht vorgetragen, der Schlichtungsvorschlag dagegen wendet 
sich an den Angeklagten persönlich, besonders bei lebhafter Auseinander- 
setzung. In unserem Text jedoch, der zunächst die Israel in seiner Existenz 
bedrohenden Strafmaßnahmen Gottes noch aufgreift, aber gerade deshalb 
auch eine göttliche Stellungnahme zu dem mit der Erwählung Israels be- 
gonnenen Werk herausfordert, erhält der Schlichtungsvorschlag die Form 
einer Strafverzichterklärung. Dabei erlebt der Angeklagte das Ringen des 
Anklägers mit sich selbst bis zum Strafverzicht mit (V. 9)s. 

Über die Zeit und den Ort der Entstehung unseres Textes kann man nur 
Vermutungen anstellen. Es sieht so aus, als sei die Herrschaft Assurs über 
das ganze Nordreich Israel und die völlige Vernichtung des Volkes schon 
eine ausgemachte Tatsache. Deshalb wird man mit gutem Grund an die 
Zeit um 725 denken dürfen, als der Assyrerkönig Salmanassar V. mit jener 

1 So J. Vollmer, Geschichtliche Rückblicke und Motive in der Propketie des Arnos, Hosea 
und Jesaja, Berlin 1971, 60 f.; G. Fohrer, Umkehr und Erlösung beim Propheten Hosea, 
ThZ 11 (1955) 163 f. 
* Vgl. H. W. Wolff, Hosea, BK XIV/1, «1965, 249 ff. Ähnlich urteilt W. Rudolph, Hosea, 
KATXIII/1, 1966, 217. 
' Vgl. Wolff, Hosea, 249 ff. 



•Gott bin ich und nicht ein Mensch ..." 409 

verhängnisvollen Strafexpedition gegen Nordisrael begann, die den Un- 
tergang des Reiches nur wenige Jahre danach zur Folge hatte ( 2 Kg 17, 
1-6). Man kann sich gut vorstellen, daß damals die jahwetreuen Kreise im 
Nordreich, die aus einem echten Glaubensinteresse heraus den bisherigen 
Weg Israels durch die Geschichte verfolgt hatten, nun voller Sorge die 
Frage nach der Zukunft des Volkes stellten und sich deshalb an Hosea 
wandten. Denn in einer solchen Situation, in der es um Sein oder Nichtsein 
des Gottesvolkes ging, konnten die früheren Gerichtsdrohungen des Pro- 
pheten nicht mehr die allein zutreffende Deutung des Geschehens abgeben. 
Hatte Hosea nicht mehr zu Jahwes Walten in der Geschichte zu sagen, so 
versank alles im Dunkel. Es macht darum die einzigartige Bedeutung unse- 
res Textes aus, daß der Prophet hier während einer der kritischsten Situa- 
tionen Israels in einem Gotteswort die letzten Beweggründe Jahwes bei 
seiner Offenbarung aufdeckt und so die Möglichkeiten der Selbsterschlie- 
ßung Jahwes - vom Alten Testament her gesehen - in ein ganz neues Licht 
rückt. 

II. Die Liebe Jahwes zu Israel 

Hosea setzt am Anfang der Geschichte Israels ein. •Als Israel jung war", 
so läßt er Gott sprechen, •gewann ich es lieb, und aus Ägypten rief ich mei- 
nen Sohn" (V. 1). Der Anfang des Volkes ist von der Liebe seines Gottes 
geprägt, der sich mitteilen will. Denn Israel verdankt seine Existenz als 
Gottesvolk nicht eigener Leistung oder Vorzügen menschlicher Art. Nur 
die Liebe Gottes, der sich dieses Volk aus freiem Antrieb (Hos 14, 5) er- 
wählt und an Sohnes Statt angenommen hat, ist für den Anfang des Volkes 
bestimmend gewesen. Die Frage, woher der Prophet die Vorstellung von 
Israel als dem Sohn Gottes entlehnt hat - ob als Anspielung auf die gei- 
stige Sohnschaft in der weisheitlichen oder auf die Gottessohnschaft des 
Königs in der höfisch-kultischen Tradition oder in freier Übernahme kana- 
anäisch-mythischer Vorstellungen von einer Zeugung des Menschen durch 
die Fruchtbarkeitsgottheit - ist letzten Endes ohne Belang; entscheidend 
für Hosea ist vielmehr der Umstand, daß Jahwe, der Gott Israels von 
Ägypten her (Hos 12, 10), der mit keinem anderen Gott verglichen werden 
kann, die Existenz Israels durch einen Akt seiner sich frei mitteilenden 
Liebe begründet hat. Durch diese Erwählungstat, für die Hosea als erster 
der Propheten den Begriff der Liebe als Interpretament gewonnen hat, ist 
Israel Gottes Sohn. Der existenzbegründende Charakter der Erwählungs- 
tat Gottes erhellt vor allem aus der Tatsache, daß Israel in Ägypten ein 
Sklavendasein führte und sozusagen ein Nicht-Volk war. Im Gegensatz 
hierzu verlieh die Erwählungstat Gottes dem Volk die nötige Selbstmäch- 



Ernst Haag 410 

tigkeit, um sich ein menschenwürdiges Dasein in Freiheit zu gestalten. In 
der Erwählung Israels zum Sohn Gottes erwies sich Jahwes Liebe als 
schöpferisch; sie setzte einen Anfang, der die ganze Geschichte des Volkes 
bis an ihr Ende bestimmen sollte. 

Etwas Merkwürdiges geschah jedoch in der Folgezeit. Gott stellt fest; 
•Je mehr ich sie rief, desto mehr wichen sie von mir. Sie opferten den Baa- 
len und brachten den Götzen Rauchopfer dar" (V. 2). Die Gefahr einer 
solchen Verirrung scheint für uns Heutige nicht mehr akut zu sein. Denn 
in der profanisierten Welt unserer Tage haben die Götter keine Daseins- 
berechtigung mehr. Doch wenn wir so denken, haben wir das Wesen der 
Baalgottheiten nicht richtig erkannt. Baal ist nämlich eine personifizierte 
Naturkraft, die Fruchtbarkeit und Gedeihen, Reichtum und Wohlstand be- 
schert. Wir sprechen nicht mehr von Baal; dafür sind wir zu aufgeklärt. 
Aber wir wissen genau: es gibt auch für uns geschaffene Dinge, die wir aus 
ihrer Beziehung zum Schöpf ergott lösen und absolut setzen. Alles, was uns 
von Gott trennt, was sich zwischen ihn und uns schiebt, oder was wir selbst 
dazwischenschieben, das ist Baal, ganz gleich ob es sich dabei um Menschen 
oder um Sachen handelt, um Macht oder Erfolg, um Liebe oder Haß. Baal 
ist immer da, wenn das Gottesvolk die Welt nicht mehr aus dem Glauben 
versteht und sich von dem Neuen, das es täglich erlebt, wie von einer gött- 
lichen Macht ganz in Bann schlagen läßt. Israel, das will Hosea sagen, ist 
im Laufe der Zeit dieser Gefahr des Abfalls von Gott immer stärker er- 
legen. 

Aber Jahwe hat sein Volk nicht vergessen. •Ich aber hatte Efraim gehen 
gelehrt und auf meine Arme genommen. Sie jedoch haben nicht erkannt, 
daß ich sie heilte. Mit menschlichen Banden zog ich sie, mit den Fesseln der 
Liebe. Ich war zu ihnen wie Eltern, die den Säugling an ihre Wangen heben. 
Ich neigte mich ihm zu und gab ihm zu essen" (V. 3-4). Mit Worten, die an 
die Sorge eines liebevollen Vaters erinnern, beschreibt Hosea, wie Gott 
auch den Undankbaren noch mit seiner helfenden Tat stets zur Seite stand 
(Ex 15, 26; Num 12, 13; Hos 7, 1). Daß Israel überhaupt noch existiert, will 
der Prophet sagen, ist kein Zufall, geschweige denn ein Erfolg seiner eige- 
nen Tüchtigkeit; es hängt vielmehr mit der von Anfang an durchgehaltenen 
Liebe Jahwes zusammen. 

Welche Wege die Liebe Jahwes mit seinem Volk allerdings auch gehen 
kann, verraten die nächsten Verse. Ausgehend von den schweren Verlusten, 
die Israel damals durch den Einmarsch der Assyrer erlitten hat, droht Ho- 
sea seinem Volk: •Es muß wieder zurück nach Ägypten, und Assur wird 
sein König sein; denn sie weigerten sich umzukehren. Das Schwert wird in 
seinen Städten wüten und seinen Schwätzern den Garaus machen; es wird 
sie fressen wegen ihrer Entschlüsse" (V. 5-6). Weil das Volk die ihm von 



•Gott bin ich und nickt ein Mensch ..." 411 

Gott geschenkte Freiheit mißachtet und die Lehre seiner Geschichte über- 
hört hat, weil es den Ideologien eines innerweltlichen Zukunftsoptimismus 
gehuldigt - durch den Kult des Baal, versteht sich - und das Gerede von 
einem Fortschritt um jeden Preis für bare Münze genommen hat, deshalb 
muß es jetzt die Konsequenzen all seiner Verirrungen erleben. Es muß 
gleichsam wieder nach Ägypten zurück und in der Knechtung durch andere 
Völker erkennen, was es heißt, den Dienst Gottes mit dem ausschließlichen 
Dienst an der Welt zu vertauschen. Assur, die Weltmacht aus dem Osten, 
vollstreckt das Gericht, das aller Anmaßung des Volkes ein Ende setzt. 

Der folgende schwer übersetzbare Vers scheint das Fazit aus einer langen 
Verhärtungsgeschichte zu ziehen und somit nochmals die Gerichtsverfal- 
lenheit des Volkes zu unterstreichen, (V. 7). Das Ende des Nordreiches, das 
schon ein Menschenalter zuvor der Prophet Arnos angedroht hatte (Am 8, 

1-3), steht offenbar nahe bevor. 
Ist aber damit auch schon die Geschichte des Gottesvolkes an ihr Ende 

gelangt? Die Frage ist durchaus berechtigt. Denn nach menschlichem Er- 
messen hat das Gottesvolk, das in einer derart skandalösen Weise versagt 
hat, keine Chance des Überlebens mehr. Doch Gottes Wege sind nicht un- 
sere Wege, und seine Gedanken sind nicht unsere Gedanken (Jes 55, 8). So 
dringt aus der für Menschen unbegreiflichen Tiefe des Herzens Jahwes eine 
Frohbotschaft, die sich in der harten Konfrontation mit dem durchaus ver- 
ständlichen Vernichtungsbeschluß als wahrhaft göttlich erweist: •Wie 
könnte ich dich ausliefern, Efraim, dich preisgeben, Israel! Wie könnte ich 
dich ausliefern gleich Adama, dich behandeln wie Zeboim! Da kehrt sich 
mein Herz in mir um, da erglüht mein ganzes Gemüt" (V. 8). Adama und 
Zeboim sind Städte, die bei dem Gericht Gottes über Sodoma und Gomor- 
rha untergingen (Dt 29, 22). Sie wurden von einer Katastrophe ereilt, die 
jedes Leben vernichtete und jeden Wiederaufbau unmöglich machte. Bei 
diesen Städten wurde, wie es im Hebräischen wörtlich heißt, das Oberste zu 
unterst gekehrt. Ein solcher Umsturz jedoch - Hosea gebraucht hier das 
gleiche Wort - fände im Herzen Gottes statt, wenn er sein Volk endgültig 
preisgeben würde. Um die Bedeutung dieser Aussage ganz zu ermessen, 
muß man wissen, daß nach biblischer Auffassung das Herz Gottes der Sitz 
jener Planung ist, nach der sich Gott zum Heil seiner Schöpfung offenbart. 
Gott wäre nicht, das will der Prophet sagen, der Gott seines Volkes, der 
Gott, der sich in Liebe dem Menschen erschließt, wenn er den Menschen 
seiner Gnadenwahl in das Nichts versinken ließe. Es besteht vielmehr von 
Seiten Gottes eine innere, letztlich unzerreißbare Bindung an den Men- 
schen, deren einziger Grund die grundlose Liebe Gottes ist. 

•Denn Gott bin ich und nicht ein Mensch, ein Heiliger in deiner Mitte" 
(V. 9). Die Liebe Gottes, die den Sünder, solange er lebt, nicht preisgibt, die 



Ernst Haag 412 

im Gericht die schöpferische Macht des Verzeihens offenbart, wird mit der 
Gottheit Gottes begründet. Denn vom Menschen her kann man ein solches 
Vorgehen nicht begreifen. Nur Gott, der Heilige und ganz Andere und 
doch wieder dem Menschen so Nahe, vermag das Wunder der Neuschöp- 
fung in dieser Welt zu vollbringen. 

III. Die Frohbotschaft von Gottes Liebe 

1. Das Engagement Gottes 

Die Anklagerede Jahwes in Hos 11 ist nach H. W. Wolff theologisch des- 
halb so bedeutsam, weil dort der Grund der Erwählung und Führung 
Israels in der Liebe Jahwes aufgedeckt wird und diese Liebe sich nicht als 
irgendeine ablösbare Eigenschaft Gottes, sondern als sein unvergleichliches 
Wesen erweist4. Die Ausführungen des Propheten stellen darum einen 
Höhepunkt der alttestamentlichen Offenbarung dar; sie berühren sich mit 
entscheidenden Aussagen des Neuen Testamentes (1 Jo 4, 16) und korrigie- 
ren das klischeehafte Gottesbild von einem ausschließlich strafenden Jahwe, 
das immer noch viele Christen im Alten Testament finden. 

Die Ausführungen des Propheten lassen aber auch schon jenes Engage- 
ment der Liebe Gottes erahnen, das - neutestamentlich gesprochen - in der 
Fleischwerdung des Wortes (Jo 1, 14) seinen unüberbietbaren und sieg- 
reichen Höhepunkt erreicht hat. Man muß nur die Aussage vom Herzen 
Jahwes (Hos 11, 8) mit der Erkenntnis, daß Jahwes Wesen Liebe ist, in 
ihrer offenbarungsgeschichtlichen Tragweite sehen. 

Die Redeweise vom Herzen Jahwes findet sich relativ selten im Alten 
Testament5. Regelmäßig eignet ihr jedoch ein besonderer Aussagewert in 
bezug auf die für den Menschen und seine Welt maßgebende Offenbarung 
Gottes. Herz Jahwes meint nämlich den Sitz aller göttlichen Schöpfungs- 
und Heilsplanung, die für den gesamten Bereich des Geschaffenen bis hin 
zu seiner Vollendung konstitutiv ist. Nimmt man hinzu, daß Jahwes 
Wesen, wie Hosea es versteht, Liebe ist, dann gewinnt der Schöpfungs- und 
Heilsplan Jahwes oder, wenn man mehr den Gefühlswert bedenkt, der 
Herzensratschluß Gottes eine Dynamik, die für alles Geschaffene, vor- 
nehmlich aber den Menschen, von schicksalhafter Bedeutung ist. Es gibt 
dann für Gott keinen Weltplan, der, kalt und nüchtern entworfen, gleich- 
sam mit der Präzision eines universal programmierten Computers abläuft. 
Der Herzensratschluß Jahwes ist vielmehr der Ausdruck seiner auf Selbst- 

4 Wolff, Hosea, 263. 
8 Vgl. Gen 6,6; 8, 21; Num 16, 28; 1 Sam 2, 35; 13, 14; 2 Sam 7, 21; 1 Kg 9, 3; 2 Kg 10,30; 
Jes 63,4; Jer 3,15; 7,31; 19, 5; 23, 20; 30, 24; 32,35. 41; 44, 21; Ps 33, 11; Klgl 3, 33. 



•Gott bin ich und nicht ein Mensch ..." 413 

mitteilung an die geschaffene Freiheit hindrängenden und so die Welt zur 
Vollendung führenden personhaften Liebe. 

Auf diesem Hintergrund läßt sich das Engagement Gottes in seiner 
Schöpfung besser verstehen. Wenn es nämlich schon beim Menschen einen 
hohen Erweis seiner Liebe darstellt, daß er sich ganz in die Lage eines an- 
deren Menschen hineindenken kann und in Liebe an dessen Schicksal teil- 
nimmt, darf man da nicht annehmen, daß Gott, dessen Wesen Liebe ist, bei 
dem Menschen ähnlich verfährt? Wird er sich nicht in das von ihm als sein 
Bild und Gleichnis erschaffene Gegenüber (Gen 1, 26-28) so hineindenken, 
daß er bei der Ausführung seines Herzensratschlusses auch die Geschichte 
des Menschen miterlebt? Muß dann nicht, gerade im Hinblick auf die un- 
endliche Macht des Schöpfergottes, ein solches Engagement der Liebe in 
dieser Welt, die unter einem durch Sünde verursachten alten Verhängnis 
leidet, als ein heil-voller Neubeginn und in Wahrheit befreiend ausfal- 
len? Drängt hierbei nicht das von Ewigkeit her alles verfügende Wort Jah- 
wes, das im Anfang war (Jo 1,1), zur Offenbarung im Fleisch und so zur 
Menschwerdung Gottes in der Zeit? 

Wenn das alles sich so verhält - und vom Neuen Testament her gesehen 
besteht daran kein Zweifel -, dann hat diese Menschwerdung Gottes ent- 
scheidende Implikationen für alle Menschen in dieser Welt. Sie offenbart 
zunächst als Ergebnis des göttlichen Engagements der Liebe ein Menschen- 
bild von einzigartiger Würde und Schönheit. Eine Gemeinschaft von Person 
zu Person und von Herz zu Herz soll es zwischen Gott und Mensch geben, so 
wie sie vom Schöpfer gewollt (Gen 1, 26-28; 2, 15)6 und nach Ausweis des 
Neuen Testamentes in Jesus Christus schon urbildlich da ist. Gleichzeitig 
enthält die Menschwerdung Gottes einen Appell an den Menschen von ver- 
pflichtender Dringlichkeit. Denn Gott will die Antwort des Menschen, die 
er ihm durch seine Gnade ermöglicht hat und die naturgemäß das Anlie- 
gen der Menschwerdung aufgreift: nämlich das liebende Engagement des 
Menschen für seinen Nächsten. So betrachtet wird aber die Verkündigung 
der Liebe Gottes in Wort und Tat zur Schicksalsfrage des Menschen. 

2. Die Verkündigung der Liebe Gottes 

Die Verkündigung der Frohbotschaft von Gottes Liebe zum Menschen, ja 
daß Gott durch seine Selbstmitteilung für den Menschen die Liebe schlecht- 
hin ist, befindet sich heute in einer sehr schwierigen Lage, die man unbe- 
fangen und nüchtern sehen muß. Denn es ist, wie K. Rahner sagt, in unse- 

• Nach C. Westennann, Genesis, BK I, 1968, 218 bedeutet die Erschaffung des Menschen 
als Bild Gottes, •daß die Eigentlichkeit des Menschen in dem Gegenüber zu Gott gesehen 
wird. Die Gottesbeziehung ist nicht etwas zum Menschen Hinzukommendes, der Mensch 
ist vielmehr so geschaffen, daß sein Menschsein in der Beziehung zu Gott gemeint ist." 



Ernst Haag 414 

ren Tagen viel deutlicher geworden, obwohl man es eigentlich schon immer 
gewußt hat, daß Gott kein Teil dieser Welt ist und daß er sich nicht als eine 
partikulare Wirklichkeit neben anderen in unserem Erfahrungsbereich fin- 
det. Vielmehr ist gerade seine Ferne, seine Unsagbarkeit, das radikale Ge- 
heimnis seiner Wirklichkeit, die epochal uns auferlegte Signatur unserer 
Existenz. Daß dieser Gott uns lieben könne, daß er eine persönliche Bezie- 
hung zu jedem als einzelnen habe, die für dessen Existenz bergend ist, all 
das ist nicht so leicht zu realisieren, wie eine gewisse Andachtssprache es uns 
nahezulegen scheint. Sowohl der Atheismus als Leugnung der Existenz 
oder jedweder Erkennbarkeit Gottes wie auch der Atheismus der tragizi- 
stischen Verzweiflung über die Entsetzlichkeiten des menschlichen Daseins 
stellen auch für den Theisten eine Anfechtung dar, die seinen Glauben an 
Gottes Liebe bedrohlich herausfordert. Soviel ist sicher: Wir dürfen über 
die Liebe Gottes zu uns heute niemals so reden, als ob wir vor Menschen 
sprächen, die das Absurde um sie herum ganz verdrängt haben und die aus 
ihrer wohltemperierten Behaglichkeit heraus es für sehr einleuchtend fin- 
den, daß die Welt doch wohlgeordnet sei und von einem liebenden Gott 
regiert werde. Nur aus einer letzten Solidarität heraus mit dem •Ver- 
dammten dieser Erde", so schließt K. Rahner, darf das Wort von der Liebe 
Gottes zum Menschen gewagt werden. Es verzichtet dann nämlich von 
selbst darauf, bloß •philosophisch" zu sein; vielmehr appelliert es in Zeug- 
nis und Tat von vorneherein an die letzte Entscheidung des Menschen in 
Glaube und Hoffnung, die keine zwingende Versicherung mehr im vor- 
aus hat7. 

Genau das war jedoch, wie die Auslegung von Hos 11 gezeigt hat, bei 
dem Propheten Hosea der Fall. Am Vorabend der Katastrophe des Nord- 
reiches Israel, als zutiefst Mitbetroffener beim Untergang seines Vater- 
landes, das für den gläubigen Israeliten nicht einfach nur eine politische 
Größe, sondern auch ein Verheißungsgut war, in dieser Situation der Hoff- 
nungslosigkeit hat Hosea die Botschaft von Jahwes Liebe mit Nachdruck 
verkündet. Bezeichnenderweise hat sich der Prophet jedoch hierbei die 
größte Zurückhaltung auferlegt. Völlig frei von jedem realitätsfremden 
Wunschdenken, aber auch ohne die Verkrampftheit des auf Weltverbesse- 
rung eingeschworenen Ideologen hat Hosea mit überzeugender Schlicht- 
heit auf den Grund seiner Zuversicht hingewiesen, nämlich auf die Heilig- 
keit des Israelgottes und die nur mit der Gottheit Jahwes zu erklärende 
Geheimnistiefe des göttlichen Herzens. Hosea hat damit deutlich zu erken- 
nen gegeben, daß Gottes Liebe auch für ihn, den Propheten, ein ebenso 
radikales Geheimnis wie Gott selber darstellt, daß aber in diesem Geheim- 
nis das letzte und entscheidende Wort über Israel, das Gottesvolk, beschlos- 
7 K. Rahner, Liebe, in: Sacramentum Mundi III, Freiburg 1969, 234-252. 244 f. 



•Gott bin ich und nicht ein Mensch ..." 415 

sen ist. Hosea konnte damals nicht wissen, daß dieses Wort einmal die 
Menschwerdung Gottes und somit die volle Offenbarung jener Liebe brin- 
gen würde, die Gott bei der Erwählung Israels, seines •Sohnes", schon an- 
fanghaft hatte aufleuchten lassen. Er wußte nur eins, und das wurde ihm 
in der Todesstunde Nordisraels zur prägenden Gewißheit, daß Gott mit 
seinem Herzen dem Schicksal des untergehenden Volkes zutiefst verbunden 
war. Angesichts dieses Engagements Gottes verspürte Hosea darum als 
Prophet auch die Pflicht, das Wort Gottes nicht nur mit dem Mund zu ver- 
künden, sondern auch für sein persönliches Leben daraus die nötigen Kon- 
sequenzen zu ziehen8. Im gehorsamen Handeln nach Jahwes Auftrag hat 
Hosea darum den Ereignischarakter der Liebe Gottes bezeugt, einer Liebe, 
die auch im Gericht das Heil Israels nicht vergißt. 

Hosea hat damit dem Gottesvolk aller Zeiten ein Beispiel gegeben. Er 
hat deutlich gemacht, daß dem gläubigen Menschen in der Not weder Ver- 
zweiflung noch ein oberflächlicher Diesseitsoptimismus ansteht, daß viel- 
mehr für den Menschen ein sinnvolles und in Wahrheit zukunftsbezogenes 
Dasein nur in dem durchgehaltenen Glauben an Gottes Liebe möglich ist. 
Mit dieser Behauptung ist nicht jedes Fehlen des Glaubens an Gottes Liebe 
auch schon als Unglaube verurteilt. Denn eine schicksalhaft erlittene Ohn- 
macht des Glaubens an Gottes Liebe und die schuldhafte Verweigerung 
eines solchen Glaubens sind keineswegs immer dasselbe, auch wenn sie oft 
nahe nebeneinander hausen. Wer vielmehr wirklich den Nächsten liebt, 
und zwar in der Tat und in der Wahrheit, und wer das als seine absolut 
heilige Verpflichtung betrachtet, der glaubt, ob er es reflex weiß oder nicht, 
im Grund doch an Gottes Liebe zum Menschen*. 

8 Hosea hat bekanntlich im Auftrag Jahwes ein •Hurenweib" heiraten und mit ihr 
•Hurenkinder" erzeugen müssen (Hos 1, 2). Der anstößige Text ist nach der bisher immer 
noch wahrscheinlichsten Deutung so zu verstehen, daß der Prophet nicht eine gewöhnliche 
Dirne, sondern eine Baalsverehrerin, die den Sitten Kanaans verfallen war, zur Ehefrau 
nahm. Beachtet man nämlich den Gebrauch des Begriffes •Hurerei" bei Hosea (Hos 4, 12; 
5, 4) sowie die Begründung des Heiratsauftrages (Hos 1,2), dann erkennt man, daß nicht 
ein moralischer Fehltritt der Frau, sondern Israels Abfall von Jahwe hier der Fragepunkt 
ist. Die •Hurenkinder" sind dann nicht vorehelich oder gar außerehelich geboren; sie 
heißen vielmehr so, weil die Mutter ihre Gebärfähigkeit in der Ehe vermutlich aus einem 
kanaanäischen Fruchtbarkeitsritus gewann. Dadurch aber, daß Hosea als Prophet eine 
Baalsverehrerin heiratete und die Prophetenkinder Zeichen eines von Gott verstoßenen 
Israel waren (Hos 1, 3-9), stand er selbst mit seinem Familienleben als Partner der Schul- 
digen ganz unter dem Wort seines Gottes. Die Verkündigung von Jahwes Liebe berührte 
Hosea darum höchst existentiell. Das kam vor allem in seinem Verhalten zum Ausdruck, 
als seine Ehe zerbrochen war und er auf Jahwes Geheiß seine eigene Frau, die inzwischen 
rechtskräftig in andere Hände geraten war, erneut in Liebe heimführen sollte, und zwar 
ganz so, wie Jahwe die Söhne Israels liebt (Hos 3, 1). Der Glaube an Jahwes Liebe 
befähigte damals Hosea, auch in seiner total zerrütteten Ehe die einmal eingegangene 
Bindung aufrechtzuerhalten und seine Frau, die ihn verlassen hatte, in Liebe zurück- 
zugewinnen. 



Ernst Haag 416 

Für den gläubigen Menschen gilt deshalb, daß jedes Engagement für 
eine von Gott geliebte Welt, wenn es wirklich weltverändernd im Sinn der 
Heilsplanung Gottes und nicht irgendwelcher Utopien der Mitmenschlich- 
keit sein soll, unbedingt der Ausrichtung an Gottes Liebe bedarf. Wenn 
deshalb Christen im Glauben an die Menschwerdung Gottes trotz des 
scheinbar Absurden, das sie umgibt, ihr Leben in sittlicher Verantwortung 
gestalten; wenn sie in einer auf Macht und Erfolg ehrgeizig bedachten Ge- 
sellschaft ihren zu kurz gekommenen Nächsten nicht übersehen; wenn sie im 
Kampf gegen Herzenskälte und Gleichgültigkeit, aber auch gegen Pessi- 
mismus und Fatalismus Menschen wie den Gestrauchelten und Verlorenen 
wirksam zur Seite stehen; wenn sie unabhängig von aller politischen Ziel- 
setzung sich mit den im Gericht Gottes Gebeugten solidarisch erklären: 
dann verkünden sie die Liebe Gottes, ja, dann wird diese Liebe im Sinn der 
Menschwerdung Gottes direkt zum weltverändernden Ereignis. Die Aus- 
richtung an der Liebe Gottes verlangt aber noch mehr an ungewöhnlichen 
Taten. Wenn nämlich, so darf man fortfahren, Christen im Unterschied zu 
einer rein diesseitig ausgerichteten Ethik nicht nur dem schicksalhaft aufge- 
zwungenen Opfer, sondern auch dem freiwilligen Verzicht auf erlaubte 
Güter wie Ehe und Besitz einen Sinn abgewinnen, weil sie in der Torheit 
des Kreuzes die sie verpflichtende Antwort auf Gottes Liebe erblicken; 
wenn verheiratete Christen im Blick auf den Liebesbund Gottes mit seinem 
Volk ihre Ehe als unauflöslich betrachten, obwohl ihnen der Staat die Schei- 
dung gewährt; wenn Christen in totalitären Regimen unter schweren Ver- 
folgungen, ja bis zur Hingabe des eigenen Lebens, für Wahrheit, Recht und 
Gerechtigkeit einstehen, weil sie das Heil Gottes über die verlogene Ord- 
nung eines sich selbst verabsolutierenden Staates stellen: dann erfolgt in 
der Tat ein Engagement für den Menschen und seine Welt, das zutiefst 
Gottes Liebe verkündet. Ungewöhnlich ist daran nur, daß es nicht nach den 
Regeln einer säkularen Humanität, sondern in Anlehnung an das Herz 
Jahwes erfolgt, des Vaters Jesu Christi, der Gott ist und kein Mensch, ein 
Heiliger in unserer Mitte. 

» K. Rahner, Liebe, 245. 




