
Maria in der Sicht des Magnifikat 
Paul Schmidt SJ, Paderborn 

Die katholische Mariologie hat seit dem Zweiten Vatikanum auffallend an 
Resonanz verloren. Das Thema Maria taucht in der gegenwärtigen theolo- 
gischen und spirituellen Diskussion nur noch äußerst selten auf. Diese Ent- 
wicklung muß angesichts der Bedeutung, die die marianische Theologie vor 
dem Konzil hatte, ihre besonderen Ursachen haben, die jedoch nur bedingt 
im Konzil selbst liegen können. Sicher hat die Zuordnung der Mariologie 
zum Kirchenschema und die ökumenische Ausrichtung des Konzils zu einer 
Ernüchterung der marianischen Frömmigkeit geführt, aber andererseits 
lagen gerade in diesem Wandel der Perspektive besondere Chancen für 
eine Neubelebung der marianischen Frömmigkeit, wie sie z. B. im Bereich 
der Kirche und des Ökumenismus nach dem Konzil erfolgt ist1. 

Die Windstille in der Mariologie kann ihren Grund auch nicht allein in 
der Wende der Theologie zur kritischen Exegese und zur praxisbezogenen 
Theorie haben, da dieser Wandel in anderen Bereichen, z. B. in der Chri- 
stologie, zu einer beachtlichen Konkretisierung und Aktualisierung der Per- 
son und Botschaft Jesu geführt hat. Der Rückgang auf die urgemeindliche 
Gestalt des Kerygmas und das in ihm enthaltene messianische und eschato- 
logische Gedankengut hat die Person und die Botschaft Jesu wieder deutli- 
cher auf ihre heilsgeschichtliche Funktion hin erschlossen. Theorie und 
Praxis erscheinen in der neueren Christologie miteinander vermittelt2. In 
einer zweifachen Richtung hat sich dieser neue induktive, eschatologische 
Ansatz der Christologie in der Praxis und der Erfahrung des Glaubens ent- 
faltet: einmal in der sogenannten politischen Theologie als Einsicht in den 
gesellschaftskritischen Aspekt biblischer Botschaft, deren alttestamentlicher, 
politischer Gehalt dank der form- und redaktionsgeschichtlichen Forschung 
besser erkannt wird3, zum andern in einem neuen Ansatz zu einer existen- 
tialen Theologie der Erfahrung, die sich vornehmlich am Glauben Jesu als 
der exemplarischen Gestalt des Glaubens überhaupt orientiert4. 

1 Zur Mariologie auf dem Konzil siehe G. Baraüna, De Ecclesia. Beiträge zur Konstitu- 
tion •Über die Kirche" des Zweiten Vatikanischen Konzils, Bd. II, Freiburg-Frankfurt/M. 
1966, S. 459 f. (kathol.); ferner die Texte und Kommentare in: Die Autorität der Freiheit, 
hrsg. J. C. Hampe, Bd. 1, München 1967, S. 450 f. (protest.). 
2 Siehe hierzu: J. Blank, Die Praxis ist das Kriterium, in ders., Verändert Interpretation 
den Glauben?, Freiburg 1972, S. 102-112. 
3 Vgl. den Überblick von F. Kerstiens, Die zeitgenössische Theologie der Hoffnung in 
Deutschland, in: Concilium 1970, 6. Jg., S. 646-650. 
4 Vgl. Die Gotteserfahrung Jesu, in: H. Gahlen, Gott-Modelle für den Unterricht, Düssel- 
dorf 1972, S. 30-41. 



Paul Schmidt 418 

Eng verbunden mit dieser Entwicklung ist auch der seit dem Konzil ein- 
tretende Wandel in der Kirchenauffassung zu einer dynamischen Theolo- 
gie des •Volkes Gottes", die den Geistbesitz aller Getauften und die charis- 
matische Struktur der Kirche als das grundlegende Moment gegenüber der 
Aufgliederung in Klerus und Laien begreift5. Damit rückt der prophetische 
Charakter der Kirche erneut in den Vordergrund, was in der weiteren Ent- 
wicklung unvermeidlich zu einem neuen Verständnis der Strukturen und 
Dienste in der Kirche führen mußte, zu jener Entwicklung, die heute häu- 
fig mit dem Begriff der •Demokratisierung" bezeichnet wird. 

1. Zum gegenwärtigen Stand der Mariologie 

Leider haben alle diese Neuansätze in der Theologie, vor allem in der Chri- 
stologie nicht zu einer entsprechenden Wende in der Mariologie geführt. 
Diese ist praktisch auf dem Stand, den sie zur Zeit des Konzils gewonnen 
hatte, stehengeblieben. Das ist um so bedauerlicher, als die Lehre von 
Maria bereits in der Zeit vor dem Konzil eine wesentliche, theologische 
Neuorientierung zur Kirche hin vollzogen und damit die Haupthindernisse 
für eine längst fällige Aktualisierung aus dem Wege geräumt hatte. 

Die traditionelle Sicht Marias in der Zeit, die man bis zum Zweiten 
Weltkrieg datieren kann, war überwiegend von drei Gesichtspunkten be- 
herrscht, dem dogmatischen, dem liturgischen und dem praktisch-erbauli- 
chen. Lebendige Impulse zur Erneuerung der marianischen Frömmigkeit 
gingen jedoch nur von der liturgischen Bewegung aus, die in der patristi- 
schen Theologie bereits eine enge Zuordnung von Maria und Kirche - 
Maria als Typus der Kirche - entdeckte. Dennoch litt die marianische Theo- 
logie unter denselben Grenzen, die das Selbstverständnis der Theologie 
im ganzen kennzeichneten. Es fehlte die einheitliche heilsgeschichtliche 
Sicht, die allein imstande war, die einzelnen Bereiche der Theologie enger 
zueinander in Beziehung zu bringen und somit den Weg zu einer konkreten 
biblischen Sicht Mariens zu eröffnen. 

Diese Wende wurde erst möglich, als in der Zeit vor dem Konzil so be- 
deutende Theologen wie R. Guardini, K. Rahner, O. Semmelroth u. a. die 
Fundamente zu einer neuen •Theologie der Kirche" legten und dabei 
Maria wie selbstverständlich in die theologische Reflexion mit einbezogen. 
Die Zuordnung Marias zur Kirche wurde jetzt definitiv begründet, wobei 
die einzelnen Perspektiven variierten: Maria als •Urbild der Kirche" (Sem- 
melroth), als •Erste der Erlösten" (Rahner), als •Mutter der Glaubenden" 
(Volk), und damit die spätere Einordnung der Mariologie in die Kirchen- 

5 Siehe hierzu die Untersuchung von G. Hasenhüttl, Charisma - Ordnungsprinzip der 
Kirche, Freiburg 1969. 



Maria in der Sicht des Magnifikat 419 

konstitution auf dem Konzil vorbereitet. Hinzu kam, daß einzelne exegeti- 
sche Arbeiten ausführlich den alttestamentlichen und neutestamentlichen 
Hintergrund der Glaubensgeschichte Marias untersuchten, um ihre exem- 
plarische Bedeutung für unseren Glauben heute herauszustellen6. 

Dennoch haben diese wichtigen theologischen Korrekturen nicht zu einer 
Neubelebung der marianischen Theologie geführt; im Gegenteil, das The- 
ma ist gegenwärtig, von einigen wenigen exegetischen und meditativen 
Schriften abgesehen7, ganz aus der theologischen Reflexion verschwunden. 
Es muß vor allem verwundern, daß die neue marianische Theologie nicht 
- wie es die Jesus-Theologie getan hat - die Wende zur heilsgeschichtlichen 
und anthropologischen Betrachtungsweise mit vollzogen hat8. Offenbar 
reichten dafür die bisherigen theologischen Kategorien nicht aus. Wie in 
der Christologie, so bedarf es auch hier einer gewissen funktionalen Sicht, 
die weniger die Person als ihre Rolle in der Heilsgeschichte (objektiver 
Aspekt) und ihre besondere Weise des Glaubensvollzugs (subjektiver 
Aspekt) beschreibt. Das vermag unseres Erachtens am ehesten eine anthro- 
pologisch und eschatologisch orientierte Theologie zu leisten, die Maria als 
eine konkrete, in der Tradition der biblischen Glaubensgeschichte stehende 
Frau sieht, die in einer besonderen Stunde der Heilsgeschichte auf Gottes 
Verheißungen baut und damit exemplarische Bedeutung für den Glauben 
aller Christen gewinnt. 

Wir meinen daher, daß eine Neubelebung der Mariologie wesentlich 
von dieser Wende zur geschichtlichen und anthropologischen Theologie 
abhängt. Das bedeutet konkret, daß die Theologie Maria wieder mit den 
Augen der Urgemeinde, vor allem in ihrer lukanischen Tradition sehen 
lernen muß. 

Die folgenden Überlegungen setzen daher bewußt bei den Berichten und 
Reflexionen der lukanischen Kindheitsgeschichte an, in denen Maria als 
eine qualifizierte Zeugin der Hoffnungen und der Verheißungen Israels 
gesehen wird, die wie Johannes der Täufer den Geist alttestamentlicher 
Prophetie und messianischer Heilserwartung in die Zeit des neuen Bun- 
des hineinträgt. Das geschieht zum Beispiel in den drei großen Hymnen der 
Kindheitsgeschichte, dem Magnifikat, dem Benediktus und dem Nunc di- 
mittis, die das eschatologische Gedankengut Israels am deutlichsten in die 

6 Hier ist vor allem auf die Schrift von K. H. Schelkle, Die Mutter des Erlösers, Düssel- 
dorf 1958s, zu verweisen. 
7 Z. B. A. Smitmans, Maria im Neuen Testament, Stuttgart, 1970. 
8 Das gilt auch von der ausführlichen Darstellung der Mariologie von A. Müller im 3. Bd. 
von Mysterium Salutis, die ganz in dieser traditionellen Sicht befangen bleibt. Eine solche 
Mariologie wird wohl kaum geeignet sein, die Person und Funktion Mariens für die 
praktische Verkündigung zu erschließen, wie es das Anliegen des Sammelwerkes ist. Vgl. 
Mysterium Salutis, Bd. 3, 2, Einsiedeln 1969, S. 393-510. 



Paul Schmidt 420 

beginnende Zeit der neutestamentlichen Erfüllung hinein vermitteln. Vor 
allem im Magnifikat wird Maria zum Typus eines prophetischen Menschen, 
der die alttestamentliche Erlösungshoffnung in provozierender Weise in 
die Zeit der anbrechenden Gottesherrschaft hineinproklamiert. Maria ge- 
hört wie Simeon und Anna zum •Rest Israels" (Rom 11, 5), dem •wahren 
Israel" (vgl. Mt 3, 9 f.), das in der Treue gegen die alten Verheißungen im 
Schatten von offiziellem Kult und herrschender Lehre, die sich längst dem 
Zeitgeist angepaßt hatten, die anbrechende Gottesherrschaft erwartete. 
Dabei ist es für uns von geringerem Belang, ob die Lieder ursprünglich 
sind oder erst von der Urgemeinde in ihrer heutigen Gestalt zusammenge- 
fügt wurden; entscheidend ist der heilsgeschichtliche Stellenwert, den die 
frühe Tradition Maria sowie den anderen Autoren der Lieder zuerkannte. 
Wir treffen in ihnen jedenfalls auf frühe Zeugnisse einer Heilserwartung 
und einer Glaubenserfahrung, in denen sich viele Anliegen und Motive 
wiederfinden, die auch uns in der gegenwärtigen Situation des Glaubens 
bewegen. 

Bevor wir uns nun dem heilsgeschichtlichen Stellenwert der Lieder im 
einzelnen zuwenden, soll zunächst einiges über die aktuelle Bedeutung der 
Kindheitsgeschichte für den gegenwärtigen Glauben ausgeführt werden. 

2. Der theologische Gehalt der Kindheitsgeschichte 

Für Lukas, den Heilsgeschichtler unter den Evangelisten, besteht die theo- 
logische Bedeutung der Kindheitsgeschichte vor allem in der Zuordnung 
von Altem und Neuem Testament. Für ihn ist mit Jesus die •Mitte der 
Zeit" (Conzelmann) angebrochen, die sich in der •Zeit der Kirche" (Schlier) 
fortsetzt und im Alten Testament vorbereitet; zwischen allen drei Phasen 
herrscht das Gesetz der Kontinuität als Voraussetzung ihres geschichtlichen 
Universalismus, dessen Bestehen der Heilige Geist gewährleistet. Anders 
als bei Mattäus, dem Judenchristen, dem es bei seinen häufigen Schrift- 
zitaten um den Nachweis geht, daß Israels Hoffnung sich in Jesus, dem 
wahren Israeliten, erfüllt hat, behält das Alte Testament bei Lukas den 
Charakter einer echten (vorbereitenden) Heilszeit, in der Gottes Geist, 
wenn auch in Gestalt von Verheißung und Vorhersage bereits am Werk ist. 
Er ordnet die Kindheitsgeschichte seinem Evangelium vor, um diese innere 
Einheit bei aller äußeren Diskontinuität zu begründen, in ähnlicher Weise 
wie die Apostelgeschichte die Kontinuität - bei allem Unterschied zwischen 
dem irdischen und dem erhöhten Herrn, der Zeit Jesu und der Zeit der 
Kirche - erweisen soll (vgl. hierzu z. B. die Bedeutung der Zeit zwischen 
Ostern und Himmelfahrt für die Einweisung der Apostel als Fundament 
der Kirche durch den erhöhten Herrn). Beide Male wird auffallend das 



Maria in der Sicht des Magnifikat 421 

Wirken des Geistes betont; beide Male findet Maria ausdrücklich Erwäh- 
nung, weil beide Phasen Zeiten der Vorbereitung, des Übergangs und der 
nahen Erfüllung sind. Es ist auffallend, wie an beiden Nahtstellen der 
Heilsgeschichte das wunderbare Wirken des Geistes herausgestellt wird, 
der sich in Sprachengabe und enthusiastischem Zeugnis kundtut (vgl. Lk 
1, 67; Apg 2, 4 f.). Darin liegt für Lukas der sichtbare Beweis, daß Gott 
seine Verheißungen wahrmachen will, denn das Erlöschen der Prophetie 
in Israel war das Anzeichen für das Ende der alttestamentlichen Heilszeit. 

Gegen unsere Auslegung der lukanischen Kindheitsgeschichte scheint der 
•erbaulich-fromme Ton der Erzählung"9 zu sprechen, der noch einer 
näheren Erläuterung bedarf. Erbaulichkeit meint hier nicht eine sentimen- 
tale Frömmigkeit, sondern vielmehr jene nach innen gewandte verborgene 
Heilserwartung des •Rest Israels", die angesichts der in Israel erstorbenen 
Prophetie und Zukunftshoffnung nicht mehr öffentlich gesellschaftlich rele- 
vant wurde, sondern in der Weise einer vergeistigten Innerlichkeit weiter- 
lebte. Frömmigkeit und Erbaulichkeit haben hier noch den ursprünglichen 
biblischen Sinn des •existentiell-Bewegt-seins" von der Hoffnung des 
Glaubens; in einem Bild läßt sich diese Haltung am ehesten mit einer 
schlummernden Glut vergleichen, die lediglich des belebenden Windstoßes 
von außen bedarf, um hellauf zu lodern. In den Liedern der Kindheits- 
geschichte flammt nun diese verdeckte Glut hell auf, um in der propheti- 
schen Verkündigung Johannes' des Täufers ihr konkretes Programm und 
ihre inhaltliche Ausführung zu erhalten. Von den einzelnen Gestalten der 
Kindheitsgeschichte ist die prophetische Verkündigung des Johannes von 
Lukas bewußt ausführlich wiedergegeben; er soll den Übergang und damit 
die Hineinnahme der alttestamentlichen Prophetie in das Neue Testament, 
zugleich aber auch den qualitativen Unterschied zum •Propheten" Jesus 
von Nazaret darstellen, während die Autoren des letzten der drei Lieder, 
Simeon und Anna, das kommende Heil nur in der Erinnerung, im Dank 
bezeugen, eher Sehern ähnlich als Propheten10. Dagegen erscheint Maria 
im Unterschied zum Seher Simeon und zum Propheten Johannes eher als 
charismatische Zeugin des kommenden Heils, deren heilsgeschichtliche 
Rolle nicht mit dem Auftreten Jesu endet, sondern in der Kirche andauert, 
weshalb sie bei Lukas wiederum am Anfang der Apostelgeschichte im 
Augenblick der Konstituierung der Kirche zu Pfingsten erscheint. Sie 
bezeugt somit zugleich die Erfüllung der Verheißung, die sich in der Geist- 
mitteilung an Pfingsten vollzieht, worauf die Predigten der Apostel- 
geschichte ausdrücklich abheben. Ihre besondere heilsgeschichtliche Funk- 

• So J. Schmid, Das Evangelium nach Lukas, Regensburg 1960, S. 87. Vgl. K. Fror, Wege 
zur Schrißauslegung, Düsseldorf 1968s, S. 291/2. 
10 Vgl. K. H. Rengstorf, Das Evangelium nach Lukas, Göttingen 1967, S. 16 f. 



Paul Schmidt 422 

tion liegt gerade im existentiellen Zeugnis von der charismatischen Geist- 
zusage und -erfüllung, also in der Einheit von Weihnachten und Pfingsten. 

Hier zeigt sich nun die propädeutische Funktion der Glaubenszeugen des 
lukanischen Protoevangeliums für unseren Glauben heute, der in auf- 
fallender Weise wieder die Gestalt von Hoffnung, Verheißung und Zu- 
kunft, allerdings auch von Frage, Zweifel und Kritik annimmt. Daher 
ist es verwunderlich, daß die gegenwärtige Theologie sich zum Beispiel 
nicht stärker an der kompromißlosen Verkündigung des Täufers, der die 
kritische Predigt der Propheten am Beginn des Neuen Testaments wieder 
aufleben läßt, orientiert. Aber auch am Glauben Marias, die in der Sicht 
des Lukas noch nicht die geheimnisvoll überhöhte Gestalt der geheimen 
Offenbarung ist (vgl. Apk 12), sondern ein vom Geist Gottes ergriffenes 
jüdisches Mädchen, das in zwei entscheidenden Heilssituationen des neuen 
Bundes gegenüber einem verweltlichten Israel und einer verschüchterten 
Jüngergruppe machtvoll das Wirken des Geistes und die Zukunft Gottes 
bezeugt. 

3. Die Lieder der Kindheitsgeschichte 

Ihre dichteste Gestalt gewinnt die alttestamentliche Prophetie in den Lie- 
dern der Kindheitsgeschichte. Daß der prophetische Ausbruch des Geistes 
im emphatischen Lied geschieht, hat seine Parallelen bereits im Alten 
Testament: im Lied der Hanna (1 Sam 2, 1-10), das dem Magnifikat als 
Vorbild gedient haben mag, und in den Psalmen. Das Lied, zumal der 
emphatische Gesang, ist der beste Rahmen, in dem sich die Erfahrungen 
und Erwartungen, Glück und Leid des einzelnen wie ganzer Völker aus- 
drücken können. Denn im Lied wie im gemeinsamen Singen überhaupt 
wird die Distanz zwischen Wort und Sache in eine umfassende neue Ein- 
heit überstiegen und eine Tiefenschicht des Erlebens berührt, aus der dem 
Singenden Kräfte des Widerstands und des Engagements erwachsen, die 
sich bis zum Enthusiasmus und zur leidenschaftlichen Kritik steigern kön- 
nen11. In ihren Liedern haben sich nicht selten ganze Völker und Rassen 
den inneren Raum der Hoffnung bewahrt, der ihnen ihren Bestand durch 
lange Zeiten der Unterdrückung zu sichern vermochte. So weist das Magni- 
fikat in seinem sozialkritischen Gehalt eine gewisse Ähnlichkeit zu den 
amerikanischen Negro-Spirituals auf, in denen sich das Leid und die Hoff- 
nung von Millionen unterdrückter Schwarzer zu einem einzigen Aufschrei 
von Hoffnung und Protest formuliert hat. Th. Lehmann weist in seiner 

11 Vgl. hierzu, was N. Füglister über den Charakter der Kommunikation, Identifikation 
und der Evokation in den Psalmen schreibt. N. Füglister, Das Psalmengebet, München 
1965, S. 47 f. 



Maria in der Sicht des Magnifikat 423 

Darstellung des Spirituals auf den eschatologisdien Charakter und den 
intensiven Zukunftsbezug dieser Lieder hin, in denen Irdisches und Über- 
irdisches, Lösung von Sklaverei und Erlösung von Sünde, weltliche und 
geistliche Erfahrung wie in der jüdischen Eschatologie in einem einzigen 
Ziel der Sehnsucht miteinander verschmelzen12. In beiden Liedgattungen 
herrscht die Erinnerung an die befreiende Tat Gottes vor, der Israel aus 
der Knechtschaft in Ägypten ins •gelobte Land der Verheißung" führte. 
Beiden ist auch der gemeinsame Zug einer starken inneren Erfahrung von 
Leid und Erlösungsgewißheit zu eigen, die im gemeinsamen Schicksal 
beider Völker ihren Ursprung und ihre verbindende Kraft besitzt. 

Doch während diese Erfahrung in den Spirituals, z. B. in dem unvergeß- 
lichen Lied •Nobody knows the trouble I have seen", stärker nach innen 
gewandt und von einer tief-frommen, fast resignierten Ergebenheit in das 
Leiden, gepaart mit haßfreiem Gotteslob, geprägt ist, wird Israels Hoff- 
nung stärker von der realen Erinnerung an Gottes Taten in seiner 
Geschichte bestimmt. Seine Hoffnung ist •außengerichtet"; sie macht es 
über persönliches und nationales Schicksal hinaus zum Träger einer Ver- 
heißung, die - so in vielen Psalmen und der Prophetenpredigt, aber auch 
im Magnifikat - nicht selten scharfe kult- und gesellschaftskritische Züge 
annimmt. 

4. Das Magnifikat - ein Zeugnis biblischer Erfahrungstheologie 

Seiner inneren Form nach ist das Magnifikat ein Dokument persönlicher 
Erfahrungstheologie, in dem sich öffentliches Bekenntnis eng mit persön- 
lichem Erleben verbinden. Wie das verwandte Lied der Hanna gründet es 
zunächst im Erlebnis einer außergewöhnlichen Mutterschaft, die jedoch, 
religiös gedeutet, zum Anlaß der Danksagung gegen Gott und der 
Bezeugung seines wunderbaren Handelns nicht nur am einzelnen, sondern 
am ganzen Volk Israel wird. Darin liegt wiederum eine Gemeinsamkeit 
mit den Spirituals, die gleichfalls von der Erinnerung an die Taten Gottes 
in der Geschichte Israels, in denen man die Vergangenheit des eigenen 
Volkes wiedererkennt, geprägt sind. Der Gott, der Israel aus der Vergan- 
genheit in Ägypten befreite, warum sollte er nicht auch heute Völker aus 
der Sklaverei befreien? 

Auch das Magnifikat ist durch und durch von dieser erinnernden Hoff- 
nung geprägt, die in persönlicher Erfahrung gründet und auf Zukunft 
hin verweist. Formal kommt das in dem •prophetischen Perfekt" zum Aus- 
druck, j enen zahlreichen Aoristen, in denen •das Zukünftige als Vergangen- 
1! Vgl. zum folgenden: Th. Lehmann, Ein Hoffnungssdirei: Die Negro-Spirituals, in: 
Concilium, 6. Jg. (1970) S. 657 f. 



Paul Schmidt 424 

heit beschrieben werden kann"13. Darin wird der besondere biblische Typus 
von Hoffnung sichtbar, die es - im Unterschied zur marxistischen Zukunfts- 
utopie - stets nur als präsentische, real begründete erfahrene Hoffnung, 
als •realisierte Eschatologie"14 gibt. Christliche Hoffnung hat stets ihren 
Ursprung in der Erinnerung und ihren Grund in der Erfahrung. 

Die Eigenart der Glaubenserfahrung des Magnifikat besteht in dieser 
dankenden, gedenkenden^ denkenden (also nicht rein gefühlsmäßigen, 
arationalen) Erinnerung an Gottes Handeln, wobei die persönliche Erfah- 
rung (•große Dinge hat der Mächtige mir getan") unversehens in die kol- 
lektive Heilserfahrung Israels (•sein Erbarmen gilt von Geschlecht zu 
Geschlecht") übergeht, um in den messianischen Predigten der Apostel- 
geschichte sich schließlich zum Zeugnis vom universalen Handeln Gottes 
im erhöhten Herrn auszuweiten15. 

Aus diesen Überlegungen zeichnen sich nun die Grundlinien prophe- 
tischer Verkündigung ab, in denen stets ein Moment der subjektiven, per- 
sonalen Erfahrung und des objektiven sachhaften Zeugnisses (des Be- 
zeugten) enthalten ist. Charismatisches Glaubenszeugnis gründet stets in 
einer intensiven persönlichen Erfahrung, sonst wäre es kein Zeugnis, das 
aber nicht rein gefühlsmäßig und arational ist, sondern den Grund seiner 
Hoffnung und Begeisterung zu benennen vermag, in unserem Fall die 
großen Heilstaten Gottes in Israels Geschichte. Deshalb fallen das Magni- 
fikat und das Benediktus wie bereits die alttestamentlichen Lob- und Dank- 
psalmen nirgends auf die Ebene einer rein subjektiven, emotionalen, ja 
gelegentlich indiskreten Erweckungsfrömmigkeit zurück, sondern erreichen 
in der Intensität des Dankes und Lobes stets die umfassende gewaltige 
Dimension Gottes •der da mächtig ist"16. Erinnerung und Hoffnung, sub- 
jektive und objektive Dimension durchdringen sich in diesem Lied in groß- 
artiger Weise, so daß im persönlichen Lob und Dank der Maria zugleich 
das Schicksal Israels und seines Gottes mit enthalten sind; in jener inneren 
Dialektik von Individuellem und Allgemeinem, wie sie das Grundgesetz 
nicht nur der Didaktik allgemein, sondern auch der Didaktik religiöser Er- 
fahrung und Verkündigung sein muß17. 

13 Siehe H. Schürmann, Das Lukasevangelium, l.Teil, Freiburg 169, S. 75. 
14 Vgl. hierzu die eigentümliche Ent-eschatologisierung im Lukas-Evangelium. Zum 
Unterschied von christlicher Hoffnung und marxistischer Utopie, siehe auch: E. Schille- 
beeckx, Einige Hermeneutische Überlegungen zur Eschatologie, in: Concilium, 5. Jg. 1969, 
S. 18-25. 
15 Im Benediktus geschieht die Entwicklung umgekehrt, vom universalen zum individualen 
Zeugnis, von der Erinnerung an Gottes Heilstaten in Israel zur Verheißung und Sendung 
des Johannes. 
u Vgl. hierzu: C. Westermann, Das Loben Gottes in den Psalmen, Göttingen 1954. 
17 Zu diesem didaktischen Grundprinzip siehe: W. Klafki, Studien zur Bildungstheorie 
und Didaktik, Weinheim 1963, J. B. Metz hat unlängst dieses didaktische Prinzip unter 



Maria in der Sidit des Magnifikat 425 

5. Das Magnifikat und die Armen 

Auch seinem Inhalt nach läßt sich das Magnifikat als ein eschatologischer 
Hymnus kennzeichnen. Als solcher steht es in fast allen seinen einzelnen 
Aussagen so stark in der Tradition der kritischen Predigt der Propheten 
wie der konkreten irdischen Heilshoffnung Israels, daß wir von der politi- 
schen Dimension dieses Liedes sprechen können. Diese Behauptung soll 
an zwei Fällen exemplarisch nachgewiesen werden. 

Als Träger der Verheißung treten uns im Magnifikat vor allem die 
Niedrigen, die Hungernden und die Armen entgegen. Lukas denkt an 
wirklich Arme; ihnen vor allem gilt die Heilszusage (vgl. Lk 4, 17 f.; 6, 20). 
Allerdings ist Armut in diesem Zusammenhang keine nur äußere, ökono- 
mische Kategorie, als Mangel an Gütern, sondern hat einen umfassenderen, 
existentiell-anthropologischen und geschichtlich-politischen Aspekt. Armut 
wird zum Ausdruck einer persönlichen Haltung und zugleich zum Zeichen 
eines gesellschaftskritischen Protests. 

a) Armut als religiöse Haltung 
Der Begriff des Armen erfährt im Alten Testament einen Bedeutungswan- 
del, der immer stärker den spirituellen, religiösen Inhalt hervorkehrt. Zur 
Zeit Jesu sind die •Armen", die •Anawim", jene •Stillen im Lande" 
(Ps 35, 20), die alles von Gott erwarten. Sie sind den Pharisäern darin ver- 
wandt, daß sie streng das Gesetz halten und auf Gottes Gericht hoffen, 
unterscheiden sich aber von ihnen in einem grundlegenden Moment. J. B. 
Metz hat auf die Armut zu Recht als eine innere Bestimmung des Menschen, 
die ihm radikal eingeboren ist, hingewiesen18. Die Armut der Armen in der 
Bibel meint das Existieren des Menschen im •Offenen und Unbewältig- 
ten des Geheimnisses" (S. 30), die •unendliche Bedürftigkeit" (S. 32) bzw. 
die •arme Endlichkeit und endliche Armut" (S. 33). Darin unterscheiden 
sich die Anawim des Evangeliums wesentlich von der Gruppe der Phari- 
säer, daß sie über keine Sicherheit und Gewißheit verfügen, auf die sie 
vor Gott pochen können; sie müssen dauernd im •Provisorium des Evan- 
geliums leben" (vgl. Regel von Taize). Die Vorläufigkeit ihres Glaubens 
ist ein Wesensmerkmal jedes prophetischen Zeugnisses überhaupt, das sich 
der Chance der Situation und des Augenblickes, dem •Heute Gottes" 
(Taize) ebenso stellt wie der Gefahr des Scheiterns und des Kreuzes. Die 
Armen des Evangeliums verkörpern den neuen Typ der radikalen Verfüg- 
barkeit im Dienst der Frohbotschaft und kündigen durch ihre bloße Exi- 

dem Postulat einer •erinnernd-erzählenden Erlösungstheorie" eingehender beschrieben. 
J. B. Metz, Erlösung und Emanzipation, in: Stimmen der Zeit, 98. Jg., 1973, S. 182 f. 
18 Vgl. zum folgenden: J. B. Metz, Armut im Geist, München 1962, S. 29 f. 



Paul Schmidt 426 

stenz bereits die Überwindung des Gesetzes in der kommenden Gottes- 
herrschaft der freien Gnade an. Im Gleichnis vom großen Abendmahl (Lk 
14, 16-24) erfüllt sich, was im Magnifikat deutlich angekündigt ist: die 
Bettler, Krüppel und Lahmen und die von den Landstraßen draußen wer- 
den zum Gastmahl geladen, weil sich die erstgeladenen Gäste entschul- 
digten. Der Anbruch der Herrschaft Gottes bedeutet die •Aufhebung der 
für den Glauben der Frommen geheiligten Maßstäbe der Grenzen. Die 
Letzten werden zu Ersten und die Ersten zu Letzten (Mt 20, 16)"1». 

b) Armut als Protest und Kritik 
In dieser anthropologischen Betrachtung des biblischen Begriffs der Armut 
wird nun der kritische, an die Predigt der Propheten gemahnende Ton un- 
überhörbar. Das Magnifikat greift gerade in seinen •Umkehrformeln" 
(Arme erfüllt er mit Gütern; Reiche läßt er leer ausgehen) die scharfe 
sozialkritische Predigt der Propheten am Wohlstand Kanaans und am 
schwindenden Glauben Israels auf und verbindet somit (politische) Kritik 
mit (religiöser) Verheißung. Doch ist es trotz seiner leidenschaftlichen Par- 
teinahme für die Armen und Diffamierten ebenso wenig ein •politisch 
Lied" wie umgekehrt ein frommer liturgischer Hymnus. Sein Ziel besteht 
nicht in der bloßen Umkehr von äußeren Besitzverhältnissen (in der Ex- 
propriation der Expropriateure), sondern in der umfassenden Vision eines 
neuen Zustands der Brüderlichkeit, dessen Garantie Gott bereits in der 
Geschichte Israels gegeben hat und dessen Grundprinzip in der gnädigen 
Annahme von Gottes Gnade und seiner erbarmenden Vergebung besteht 
(vgl. Lk 1, 54-55). 

Doch dieses übergreifende Ziel nimmt erst in der Bergpredigt als dem 
programmatischen Grundgesetz der kommenden Gottesherrschaft feste 
Konturen an. Das Magnifikat nimmt sich - worauf auch Eichholz aufmerk- 
sam macht20 - nicht zuletzt in den Umkehrformeln als eine Vorankündigung 
der Botschaft der Bergpredigt aus, wodurch ein besonderer Bezug zwischen 
dem (marianischen) Vor-Evangelium und dem (jesuanischen) Zentral- 
Evangelium entsteht, der wiederum den Stellenwert des Magnifikat in 
einer neuen Mariologie mitprägt. Maria wird von der Urgemeinde die 
Rolle der charismatischen Zeugin und Ansagerin der kommenden Got- 
tesherrschaft zugedacht. In ihr als der Repräsentantin des •wahren Israel" 
lebte die Erinnerung an Gottes Handeln in der Vergangenheit als •ge- 
fährliche Erinnerung" (Metz) fort; dem gab sie in der Stunde der Erfüllung 
im Magnifikat einen bewegenden Ausdruck. So wie die Bergpredigt zur 
•Magna Charta" der neuen praxisbezogenen, •politischen" Ghristologie 

18 G. Bornkamm, Jesus von Nazareth, Stuttgart 1956*, S. 71. 
*° Vgl. W. Eichholz, Auslegung der Bergpredigt, 1970, S. 36 f. 



Maria in der Sicht des Magnifikat 427 

wurde, vermag auch das Magnifikat als Typus eines biblischen Protestliedes 
die Rolle Mariens in einer neuen Mariologie zu umschreiben, die Erfahrung 
und Zeugnis, Erinnerung und Hoffnung umfaßt. 

6. Das Magnifikat und der Geist 

Am stärksten kommt der eschatologische Charakter der Hymnen der Kind- 
heitsgeschichte durch ein Moment zum Ausdruck, das selbst nicht Gegen- 
stand und Inhalt der Lieder ist, sondern nur ihre Voraussetzung und ihr 
Hintergrund: der Heilige Geist. Wie das ganze Evangelium des Lukas, so 
sind auch die Lieder von einer intensiven Erfahrung des Wirkens des Gei- 
stes geprägt: das Magnifikat wird durch die geistgeweckte Begrüßung und 
den Lobpreis der Elisabet ausgelöst, der als responsorische Erwiderung 
den Gesang der Maria veranlaßt. Noch deutlicher wird die Erfahrung des 
Geistes am Beginn des Benediktus und des Nunc Dimittis berichtet. In der 
Antrittsrede Jesu in der Synagoge von Nazaret (Lk 4, 18-19) wird der 
Geist endgültig für das Wirken Jesu und im Bericht von Pfingsten (Apg 
2, 1-5) für die Tätigkeit der Kirche reklamiert, so daß beide Lukas-Evan- 
gelien mit vollem Recht als ein einziges •Evangelium des Heiligen Gei- 
stes" bezeichnet werden dürfen. 

Heiliger Geist meint bei Lukas stets den Geist der Prophetie, der die 
•göttliche Ausstattung mit der (vorübergehenden oder dauernden) Gabe 
der Prophetie"81 bezeichnet. Lukas ist der Evangelist des Geistes, der in 
beiden Schriften zeigen will, daß sich die Weissagungen Joels (Joel 2, 28 
bis 32) von der Geistmitteilung in der Endzeit zu erfüllen beginnen bzw. 
an Pfingsten erfüllt haben. Dazu dienen ihm die zahlreichen Hinweise auf 
die besonderen Geistwirkungen in den Gläubigen, in denen vor allem das 
prophetische Reden wieder zum Leben erwacht, das mit den letzten Pro- 
pheten Haggai, Sacharja und Maleachi erloschen war22. Die Berichte vom 
wunderbaren Wirken des Geistes in der Kindheitsgeschichte, vor allem in 
den Liedern, dient nur als Voraussetzung und zur Ankündigung für die 
feierliche Geistmitteilung an Jesus (Lk 3, 21-22), für die prophetische, 
aber präsentische Geistzusage (Lk 4, 18) in Nazaret und schließlich für die 
Geistmitteilung an die Kirche als ganze, wodurch sie zu einer Gemeinde 
der Propheten wird (vgl. Apg 2, 18)2S. Die Kirche als ganze wird fortan 
zum Träger der Heilsgeschichte, wobei der Geist die Garantie und die 
Verpflichtung darstellt, daß die Zeit der Kirche nicht zu einer bloßen Ver- 

» J. Sdimid, a. a. O., S. 37. 
a Vgl. hierzu: J. Jeremias, Neutestamentliche Theologie, I, Gütersloh, S. 85 f. 
28 Siehe hierzu den Artikel: Geist von D. Schweizer, in: Theologie, Hrsg. Cl. Wester- 
mann, Stuttgart, S. 97 f. 



Paul Schmidt 428 

längerung der Tradition im Sinne einer rein formalen Kontinuität der Zeit 
wird, sondern offen und erfinderisch für das Neue, Ungewohnte, immer 
wieder Aufbrechende bleibt. Paulus hat für die Gemeinde in Korinth eine 
Fülle solcher Geistwirkungen aufgezeichnet24. 

Mit dieser Spannung, ja Dialektik von Kirche und Charisma, bzw. Geist 
und Amt erweist sich Lukas zu Recht als der •katholische" unter den Evan- 
gelisten, der sowohl die Rückbindung der Gemeinde an Tradition und 
Amt wie zugleich ihren prophetischen, charismatischen und personalen 
Charakter hervorhebt. Hier ist nun für Lukas der heilsgeschichtliche Ort 
Mariens als Garant und Zeichen dieses charismatischen Geistes in der Ge- 
meinde; hier erweist sich ihre heilsgeschichtliche Rolle. Sie ist für den 
Evangelisten der Ausweis dafür, daß es in der Kirche Jesu nicht nur die 
geschichtliche Kontinuität und Gleichzeitigkeit zur Weltgeschichte geben 
darf, wie sie durch Strukturen und Amt verkörpert werden, sondern stets 
zugleich das charismatische Zeugnis als Zeichen der Diskontinuität zur 
weltlichen Geschichte, in der diese auf Heilsgeschichte, auf das Wirken 
des Geistes hin offen bleibt. Kirche ist wesentlich auf die •Propheten in der 
Stadt der Menschen"25 angewiesen, selbst und gerade dort, wo sie Kritik 
und Protest gegen sie anmelden. Dieses prophetische Zeugnis ist nämlich 
der Kirche als ganzer, also allen Getauften, gegeben und muß daher in ihr 
und nicht selten auch gegen ihre konkrete Gestalt wirksam werden; es darf 
sich nicht auf eine rein innerliche, mystische Erweckungsbewegung einen- 
gen lassen, wie es zu oft in der Kirchengeschichte geschah. 

Von diesen großen Perspektiven der Geist-Theologie bei Lukas fällt nun 
auch ein deutlicheres Licht auf die Rolle Mariens in der Kindheitsge- 
schichte. Diese will nicht in erster Linie als Quelle zu bio-theologischen 
Spekulationen (z. B. über das Wie der Jungfrauengeburt) noch als Anlaß 
zu personal-theologischen Theologumena (z. B. Maria als •Braut des Hl. 
Geistes" usw.) dienen, so sehr die Texte dazu Anlaß geben mögen. Der 
eigentliche theologische Sinn der Frühgeschichte Jesu bei Lukas liegt nicht 
im •Wie", sondern im •Daß" der geistgewirkten Sendung Jesu, und daher 
interessieren die wichtigsten Gestalten der Vorgeschichte den Verfasser 
nicht so sehr als Personen in ihrer individuellen Biographie, sondern in 
ihrer Funktion als Ansager und Zeugen der beginnenden Erlösung. Die 
theologische, eschatologische Sinnspitze, selbst der konkretesten biogra- 
phischen und biologischen Daten, wird nirgends so deutlich ausgesprochen 
wie in der Geburtsansage des Johannes an Elisabet:  •Du wirst voll 

24 Vgl. K. H. Sdielkle, Ihr alle seid Geistliche, Einsiedeln 19652. 
25 Siehe hierzu das Concilium-Heft: Die Propheten in der Kirche, Concilium 4. Jg., 1968, 
in dem die heilsgeschichtliche und gesellschaftliche Funktion des prophetischen Zeugnisses 
und einzelner exemplarischer Gestalten untersucht wird. 



Maria in der Sicht des Magnifikat 429 

Freude und Jubel sein und viele werden Freude haben über seine Geburt, 
denn er wird groß sein in den Augen des Herrn ... er wird mit dem Heili- 
gen Geist erfüllt sein schon vom Mutterleib an" (Lk 1, 14-15). Darum stellt 
auch das Magnifikat eine Korrektur mariologischer Auslegungen dar, wie 
sie aus der Überbewertung der midraschartigen Ausgestaltungen der Vor- 
geschichte Jesu erwachsen sind und weitgehend die traditionelle Mario- 
logie bestimmt haben. Die gegenwärtige Exegese hat gezeigt, daß diese 
Ausmalungen für den Evangelisten lediglich ein Versuch sind, mit den lite- 
rarischen Mitteln seiner Zeit und in den Kontroversen der Gemeinden das 
Bekenntnis zur Geistsendung Jesu vom frühesten Anfang seiner irdischen 
Existenz an zu bezeugen26. 

In diesem Zurücktreten der Person hinter der Sache, des Zeugen hin- 
ter seinem Zeugnis liegt das auszeichnende Merkmal jeder prophetischen 
Rede. Daß die funktionale Sicht Mariens nicht eine funktionäre Sicht im- 
pliziert, ist wohl aus unserer Beschreibung ihres in persönlicher Erfahrung 
gründenden Zeugnisses sichtbar geworden: als charismatische Zeugin 
engagiert sie sich ganz, um den Geist Gottes uneingeschränkt in ihrem 
Zeugnis zum Ereignis werden zu lassen. Wobei in dieser frauenfreund- 
lichen Tendenz des Lukas wahrscheinlich auch ein sozialkritischer Aspekt 
mit ins Spiel kommt. Die •Frauen" und die •Armen", d. h. die Unter- 
privilegierten und die Diffamierten eignen sich in besonderer Weise zu 
jenem Protest der Gewaltlosigkeit, der eine umfassende Änderung der 
Verhältnisse und der Menschen erhofft. In dieser Funktion des Protests für 
eine neue Zukunft (die selbstverständlich nur eine Seite der Glaubens- 
aussagen über Maria ist) hat Maria in der Geschichte des christlichen Glau- 
bens und der menschlichen Hoffnung viele Nachbilder gefunden. Dazu ge- 
hören prophetische Frauen wie Katharina von Siena, die in einer Zeit des 
gefährlichen Umbruchs der Gesellschaft für die spirituelle Erneuerung der 
Kirche wirkten, aber auch jene •Stillen im Lande", die durch ihr soziales 
Tun und ihre Sorge für den Menschen ein authentisches Zeugnis für die 
Hoffnung des Glaubens ablegten und damit den Verheißungen Gottes in 
dieser Welt Raum schufen. 

Vielleicht könnte man hier auf eine dichterische Gestalt unserer Zeit, auf 
die großartige •Mutter Courage" von B. Brecht, hinweisen, die zeitlos ihr 
stummes Leid durch die Geschichte trägt, um in ihr, wenn auch in vielfacher 
literarischer Verfremdung, verwandte Züge zur lukanischen Gestalt Ma- 
riens zu entdecken. Doch hebt sich gerade davon die christliche Sicht Ma- 
riens deutlich ab. Die Sängerin des Magnifikat unterscheidet sich von dem 
resignierten Zeugnis des Leids der Mutter Courage gerade durch jenen 
28 Vgl. hierzu die umfassende Darstellung von R. Laurentin, Struktur und Theologie der 
lukanischen Kindheitsgeschichte, Stuttgart 1967. 



Josef Sudbrack 430 

Geist, der die Stummheit und das tödliche Schweigen, in das Resignation 
stets einmündet, überwindet und eine neue Gabe der Sprachen, ja des Spre- 
chens verleiht. Das geschah an jenem großen Aufbruch und in den Verhei- 
ßungen des Pfingstfestes, die noch immer nicht ganz von der Kirche einge- 
löst sind. An dieser Stelle dürfen wir auch - in einer typologischen Deu- 
tung - den Ausblick auf die kosmische Vollendung in der Geheimen Offen- 
barung wagen, in der Maria, als Typus Israels, zum Zeichen der Erfüllung 
von Gottes Verheißungen für die Welt und die Geschichte dient. Hier er- 
füllt sich in der Gestalt der vorausschauenden Vision die Hoffnung, die 
sich für den Glaubenden seit Anbeginn der Schöpfung mit dem Namen 
Marias verbindet (vgl. Gen 3, 15). 

Aus den letzten Überlegungen geht hervor, daß die heutige Glaubens- 
verkündigung nicht so sehr einer völlig neuen Mariologie bedarf, sondern 
vielmehr der Ergänzung durch eine authentische und konsequente Ausle- 
gung der lukanischen Kindheitsgeschichte. Wenn Begriffe wie Erlösung, 
Bund, Armut und Zeugnis für unsere Zeit neu ausgelegt werden müssen, 
dann kann der Glaube Mariens, wie das Lukasevangelium ihn deutet, 
gerade auch für eine junge fragende Generation erneut beispielhafte Be- 
deutung gewinnen und Hoffnung und Vertrauen erwecken. 

Geist-liches zu geist-lichen Übungen 
- notiert am Rande der Pfingstfrömmigkeit 
Josef Sudbrack SJ, München 

Moden lösen einander ab; auch in der Kirche; auch dort, wo man von Fröm- 
migkeit spricht. Wenige Jahre nur ist es her, daß eine Begeisterungswelle 
hoch stieg für Aktivität, für Einsatz. Theologische Wissenschaft, kirchliche 
Stellen und - etwas verspätet - Spiritualität wurden von ihr erfaßt. Man 
sprach von Weltfrömmigkeit; meinte allerdings etwas anderes als das Sich- 
Ein-Wiegen in die Natur, das Goethe im Wilhelm Meister mit diesem 
Wort verband. Gemeint war der Einsatz für die Menschen und für die 
Welt, gemeint waren Änderung oder gar Umsturz der ungerechten gesell- 
schaftlichen Verhältnisse aus christlichen Motiven; gemeint war Engage- 
ment - mit dem pathetischen Predigerton, den der Begriff auch in der fran- 
zösischen Sprache hat. 

Abgelöst wurde diese Bewegung durch eine immer stärker um sich grei- 
fende Sehnsucht nach Stille, nach Einkehr, nach Meditation. Auch diese 




