Maria in der Sicht des Magnifikat
Paul Schmidt SJ, Paderborn

Die katholische Mariologie hat seit dem Zweiten Vatikanum auffallend an
Resonanz verloren. Das Thema Maria taucht in der gegenwdrtigen theolo-
gischen und spirituellen Diskussion nur noch duflerst selten auf. Diese Ent-
wicklung mufl angesichts der Bedeutung, die die marianische Theologie vor
dem Konzil hatte, ihre besonderen Ursachen haben, die jedoch nur bedingt
im Konzil selbst liegen konnen. Sicher hat die Zuordnung der Mariologie
zum Kirchenschema und die okumenische Ausrichtung des Konzils zu einer
Erniichterung der marianischen Frommigkeit gefiihrt, aber andererseits
lagen gerade in diesem Wandel der Perspektive besondere Chancen fiir
eine Neubelebung der marianischen Frommigkeit, wie sie z. B. im Bereich
der Kirche und des Okumenismus nach dem Konzil erfolgt ist!.

Die Windstille in der Mariologie kann ihren Grund auch nicht allein in
der Wende der Theologie zur kritischen Exegese und zur praxisbezogenen
Theorie haben, da dieser Wandel in anderen Bereichen, z. B. in der Chri-
stologie, zu einer beachtlichen Konkretisierung und Aktualisierung der Per-
son und Botschaft Jesu gefuhrt hat. Der Riickgang auf die urgemeindliche
Gestalt des Kerygmas und das in ihm enthaltene messianische und eschato-
logische Gedankengut hat die Person und die Botschaft Jesu wieder deutli-
cher auf ihre heilsgeschichtliche Funktion hin erschlossen. Theorie und
Praxis erscheinen in der neueren Christologie miteinander vermittelt®. In
einer zweifachen Richtung hat sich dieser neue induktive, eschatologische
Ansatz der Christologie in der Praxis und der Erfahrung des Glaubens ent-
faltet: einmal in der sogenannten politischen Theologie als Einsicht in den
gesellschaftskritischen Aspekt biblischer Botschaft, deren alttestamentlicher,
politischer Gehalt dank der form- und redaktionsgeschichtlichen Forschung
besser erkannt wird?, zum andern in einem neuen Ansatz zu einer existen-
tialen Theologie der Erfahrung, die sich vornehmlich am Glauben Jesu als
der exemplarischen Gestalt des Glaubens liberhaupt orientiert?.

t Zur Mariologie auf dem Konzil siche G. Baratina, De Ecclesia. Beitrige zur Konstitu-
tion ,Uber die Kirche® des Zweiten Vatikanischen Konzils, Bd. 11, Freiburg-Frankfurt/M.
1966, S. 459 f. (kathol.); ferner die Texte und Kommentare in: Die Autoritit der Freiheit,
hrsg. J. C. Hampe, Bd. 1, Miinchen 1967, S. 450 f. (protest.).

2 Siche hierzu: J. Blank, Die Praxis ist das Kriterium, in ders., Verdndert Interpretation
den Glauben?, Freiburg 1972, S.102-112.

3 Vgl. den Uberblick von F.Kerstiens, Die zeitgenissische Theologie der Hoffnung in
Deutschland, in: Concilium 1970, 6. Jg., S. 646-650.

4 Vgl. Die Gotteserfahrung Jesu, in: H. Gahlen, Gott-Modelle fiir den Unterricht, Diissel-
dorf 1972, S. 80—41.



Paul Schmidt 418

Eng verbunden mit dieser Entwicklung ist auch der seit dem Konzil ein-
tretende Wandel in der Kirchenauffassung zu einer dynamischen Theolo-
gie des , Volkes Gottes“, die den Geistbesitz aller Getauften und die charis-
matische Struktur der Kirche als das grundlegende Moment gegeniiber der
Aufgliederung in Klerus und Laien begreift®. Damit riickt der prophetische
Charakter der Kirche erneut in den Vordergrund, was in der weiteren Ent-
wicklung unvermeidlich zu einem neuen Verstindnis der Strukturen und
Dienste in der Kirche fiihren mufite, zu jener Entwidklung, die heute hiu-
fig mit dem Begriff der , Demokratisierung® bezeichnet wird.

1. Zum gegenwartigen Stand der Mariologie

Leider haben alle diese Neuansitze in der Theologie, vor allem in der Chri-
stologie nicht zu einer entsprechenden Wende in der Mariologie gefiihrt.
Diese ist praktisch auf dem Stand, den sie zur Zeit des Konzils gewonnen
hatte, stehengeblieben. Das ist um so bedauerlicher, als die Lehre von
Maria bereits in der Zeit vor dem Konzil eine wesentliche, theologische
Neuorientierung zur Kirche hin vollzogen und damit die Haupthindernisse
fiir eine langst fallige Aktualisierung aus dem Wege gerdumt hatte.

Die traditionelle Sicht Marias in der Zeit, die man bis zum Zweiten
Weltkrieg datieren kann, war iiberwiegend von drei Gesichtspunkten be-
herrscht, dem dogmatischen, dem liturgischen und dem praktisch-erbauli-
chen. Lebendige Impulse zur Erneuerung der marianischen Frommigkeit
gingen jedoch nur von der liturgischen Bewegung aus, die in der patristi-
schen Theologie bereits eine enge Zuordnung von Maria und Kirche —
Maria als Typus der Kirche - entdeckte. Dennoch litt die marianische Theo-
logie unter denselben Grenzen, die das Selbstverstindnis der Theologie
im ganzen kennzeichneten. Es fehlte die einheitliche heilsgeschichtliche
Sicht, die allein imstande war, die einzelnen Bereiche der Theologie enger
zueinander in Beziehung zu bringen und somit den Weg zu einer konkreten
biblischen Sicht Mariens zu eréffnen.

Diese Wende wurde erst moglich, als in der Zeit vor dem Konzil so be-
deutende Theologen wie R. Guardini, K. Rahner, O. Semmelroth u. a. die
Fundamente zu einer neuen ,Theologie der Kirche* legten und dabei
Maria wie selbstverstandlich in die theologische Reflexion mit einbezogen.
Die Zuordnung Marias zur Kirche wurde jetzt definitiv begriindet, wobei
die einzelnen Perspektiven variierten: Maria als , Urbild der Kirche“ (Sem-
melroth), als ,Erste der Erlosten (Rahner), als ,Mutter der Glaubenden®
(Volk), und damit die spatere Einordnung der Mariologie in die Kirchen-

% Siehe hierzu die Untersuchung von G.Hasenhiittl, Ckarisma — Ordnungsprinzip der
Kirche, Freiburg 1969.



Maria in der Sicht des Magnifikat 419

konstitution auf dem Konzil vorbereitet. Hinzu kam, dafl einzelne exegeti-
sche Arbeiten ausfiihrlich den alttestamentlichen und neutestamentlichen
Hintergrund der Glaubensgeschichte Marias untersuchten, um ihre exem-
plarische Bedeutung fiir unseren Glauben heute herauszustellen®.

Dennoch haben diese wichtigen theologischen Korrekturen nicht zu einer
Neubelebung der marianischen Theologie gefithrt; im Gegenteil, das The-
ma ist gegenwirtig, von einigen wenigen exegetischen und meditativen
Schriften abgesehen’, ganz aus der theologischen Reflexion verschwunden.
Es muf vor allem verwundern, dafl die neue marianische Theologie nicht
~wie es die Jesus-Theologie getan hat — die Wende zur heilsgeschichtlichen
und anthropologischen Betrachtungsweise mit vollzogen hat®. Offenbar
reichten dafiir die bisherigen theologischen Kategorien nicht aus. Wie in
der Christologie, so bedarf es auch hier einer gewissen funktionalen Sicht,
die weniger die Person als ihre Rolle in der Heilsgeschichte (objektiver
Aspekt) und ihre besondere Weise des Glaubensvollzugs (subjektiver
Aspekt) beschreibt. Das vermag unseres Erachtens am ehesten eine anthro-
pologisch und eschatologisch orientierte Theologie zu leisten, die Maria als
eine konkrete, in der Tradition der biblischen Glaubensgeschichte stehende
Frau sieht, die in einer besonderen Stunde der Heilsgeschichte auf Gottes
Verheiflungen baut und damit exemplarische Bedeutung fiir den Glauben
aller Christen gewinnt.

Wir meinen daher, daf eine Neubelebung der Mariologie wesentlich
von dieser Wende zur geschichtlichen und anthropologischen Theologie
abhingt. Das bedeutet konkret, daf die Theologie Maria wieder mit den
Augen der Urgemeinde, vor allem in ibrer lukanischen Tradition sehen
lernen muf.

Die folgenden Uberlegungen setzen daher bewufit bei den Berichten und
Reflexionen der lukanischen Kindheitsgeschichte an, in denen Maria als
eine qualifizierte Zeugin der Hoffnungen und der Verheiflungen Israels
gesehen wird, die wie Johannes der Taufer den Geist alttestamentlicher
Prophetie und messianischer Heilserwartung in die Zeit des neuen Bun-
des hineintrigt. Das geschieht zum Beispiel in den drei groffen Hymnen der
Kindheitsgeschichte, dem Magnifikat, dem Benediktus und dem Nunc di-
mittis, die das eschatologische Gedankengut Israels am deutlichsten in die

¢ Hier ist vor allem auf die Schrift von K. H. Schelkle, Die Mutter des Erlésers, Dissel-
dorf 19583, zu verweisen.

7 Z.B. A. Smitmans, Maria im Neuen Testament, Stuttgart, 1970.

8 Das gilt auch von der ausfithrlichen Darstellung der Mariologie von A. Miiller im 3. Bd.
von Mysterium Salutis, die ganz in dieser traditionellen Sicht befangen bleibt. Eine solche
Mariologie wird wohl kaum geeignet sein, die Person und Funktion Mariens fiir die
praktische Verkiindigung zu erschliefen, wie es das Anliegen des Sammelwerkes ist. Vgl.
Mysterium Salutis, Bd. 3, 2, Einsiedeln 1969, S. 393-510.



Paul Schmidt 420

beginnende Zeit der neutestamentlichen Erfallung hinein vermitteln. Vor
allem im Magnifikat wird Maria zum Typus eines prophetischen Menschen,
der die alttestamentliche Erlosungshoffnung in provozierender Weise in
die Zeit der anbrechenden Gottesherrschaft hineinproklamiert. Maria ge-
hért wie Simeon und Anna zum ,Rest Israels“ (Rom 11, 5), dem ,wahren
Israel” (vgl. Mt 3, 9 1.), das in der Treue gegen die alten Verheiflungen im
Schatten von offiziellem Kult und herrschender Lehre, die sich lingst dem
Zeitgeist angepafit hatten, die anbrechende Gottesherrschaft erwartete.
Dabei ist es fiir uns von geringerem Belang, ob die Lieder urspriinglich
sind oder erst von der Urgemeinde in ihrer heutigen Gestalt zusammenge-
fugt wurden; entscheidend ist der heilsgeschichtliche Stellenwert, den die
frihe Tradition Maria sowie den anderen Autoren der Lieder zuerkannte.
Wir treffen in ihnen jedenfalls auf frithe Zeugnisse einer Heilserwartung
und einer Glaubenserfahrung, in denen sich viele Anliegen und Motive
wiederfinden, die auch uns in der gegenwartigen Situation des Glaubens
bewegen.

Bevor wir uns nun dem heilsgeschichtlichen Stellenwert der Lieder im
einzelnen zuwenden, soll zundchst einiges iiber die aktuelle Bedeutung der
Kindheitsgeschichte fiir den gegenwartigen Glauben ausgefithrt werden.

2. Der theologische Gehalt der Kindheitsgeschichte

Fir Lukas, den Heilsgeschichtler unter den Evangelisten, besteht die theo-
logische Bedeutung der Kindheitsgeschichte vor allem in der Zuordnung
von Altem und Neuem Testament. Fiir ihn ist mit Jesus die ,Mitte der
Zeit“ (Conzelmann) angebrochen, die sich in der ,, Zeit der Kirche“ (Schlier)
fortsetzt und im Alten Testament vorbereitet; zwischen allen drei Phasen
herrscht das Gesetz der Kontinuitit als Voraussetzung ihres geschichtlichen
Universalismus, dessen Bestehen der Heilige Geist gewahrleistet. Anders
als bei Mattdus, dem Judenchristen, dem es bei seinen hdufigen Schrift-
zitaten um den Nachweis geht, daf} Israels Hoffnung sich in Jesus, dem
wahren Israeliten, erfillt hat, behdlt das Alte Testament bei Lukas den
Charakter einer echten (vorbereitenden) Heilszeit, in der Gottes Geist,
wenn auch in Gestalt von Verheiflung und Vorhersage bereits am Werk ist.
Er ordnet die Kindheitsgeschichte seinem Evangelium vor, um diese innere
Einheit bei aller dufleren Diskontinuitét zu begriinden, in dhnlicher Weise
wie die Apostelgeschichte die Kontinuitét — bei allem Unterschied zwischen
dem irdischen und dem erhéhten Herrn, der Zeit Jesu und der Zeit der
Kirche — erweisen soll (vgl. hierzu z. B. die Bedeutung der Zeit zwischen
Ostern und Himmelfahrt fiir die Einweisung der Apostel als Fundament
der Kirche durch den erhéhten Herrn). Beide Male wird auffallend das



Maria in der Sicht des Magnifikat 421

Wirken des Geistes betont; beide Male findet Maria ausdriicklich Erwah-
nung, weil beide Phasen Zeiten der Vorbereitung, des Ubergangs und der
nahen Erfilllung sind. Es ist auffallend, wie an beiden Nahtstellen der
Heilsgeschichte das wunderbare Wirken des Geistes herausgestellt wird,
der sich in Sprachengabe und enthusiastischem Zeugnis kundtut (vgl. Lk
1,67; Apg 2,4f£.). Darin liegt fiir Lukas der sichtbare Beweis, dafl Gott
seine Verheiflungen wahrmachen will, denn das Erléschen der Prophetie
in Israel war das Anzeichen fiirr das Ende der alttestamentlichen Heilszeit.

Gegen unsere Auslegung der lukanischen Kindheitsgeschichte scheint der
serbaulich-fromme Ton der Erzdhlung“® zu sprechen, der noch einer
niheren Erlduterung bedarf. Erbaulichkeit meint hier nicht eine sentimen-
tale Frommigkeit, sondern vielmehr jene nach innen gewandte verborgene
Heilserwartung des ,Rest Israels“, die angesichts der in Israel erstorbenen
Prophetie und Zukunfishoffnung nicht mehr 6ffentlich gesellschaftlich rele-
vant wurde, sondern in der Weise einer vergeistigten Innerlichkeit weiter-
lebte. Frommigkeit und Erbaulichkeit haben hier noch den urspriinglichen
biblischen Sinn des ,existentiell-Bewegt-seins“ von der Hoffnung des
Glaubens; in einem Bild 1dfit sich diese Haltung am ehesten mit einer
schlummernden Glut vergleichen, die lediglich des belebenden Windstofies
von auflen bedarf, um hellauf zu lodern. In den Liedern der Kindheits-
geschichte flammt nun diese verdeckte Glut hell auf, um in der propheti-
schen Verkiindigung Johannes’ des T#ufers ihr konkretes Programm und
ihre inhaltliche Ausfithrung zu erhalten. Von den einzelnen Gestalten der
Kindheitsgeschichte ist die prophetische Verkiindigung des Johannes von
Lukas bewuft ausfiihrlich wiedergegeben; er soll den Ubergang und damit
die Hineinnahme der alttestamentlichen Prophetie in das Neue Testament,
zugleich aber auch den qualitativen Unterschied zum ,Propheten® Jesus
von Nazaret darstellen, wihrend die Autoren des letzten der drei Lieder,
Simeon und Anna, das kommende Heil nur in der Erinnerung, im Dank
bezeugen, eher Sehern dhnlich als Propheten'. Dagegen erscheint Maria
im Unterschied zum Seher Simeon und zum Propheten Johannes eher als
charismatische Zeugin des kommenden Heils, deren heilsgeschichtliche
Rolle nicht mit dem Auftreten Jesu endet, sondern in der Kirche andauert,
weshalb sie bei Lukas wiederum am Anfang der Apostelgeschichte im
Augenblick der Konstituierung der Kirche zu Pfingsten erscheint. Sie
bezeugt somit zugleich die Erfiillung der Verheiflung, die sich in der Geist-
mitteilung an Pfingsten vollzieht, worauf die Predigten der Apostel-
geschichte ausdriicklich abheben. Thre besondere heilsgeschichtliche Funk-

® So J. Schmid, Das Evangelium nach Lukas, Regensburg 1960, S. 87. Vgl. K. Fror, Wege
zur Schriflauslegung, Disseldorf 19683, S.291/2,
10 Vgl. K. H. Rengstorf, Das Evangelium nach Lukas, Géttingen 1967, S. 16 f.



Paul Schmidt 422

tion liegt gerade im existentiellen Zeugnis von der charismatischen Geist-
zusage und -erfiillung, also in der Einheit von Weihnachten und Pfingsten.

Hier zeigt sich nun die propadeutische Funktion der Glaubenszeugen des
lukanischen Protoevangeliums fiir unseren Glauben heute, der in auf-
fallender Weise wieder die Gestalt von Hoffnung, Verheiflung und Zu- -
kunft, allerdings auch von Frage, Zweifel und Kritik annimmt. Daher
ist es verwunderlich, dafl die gegenwirtige Theologie sich zum Beispiel
nicht stirker an der kompromiflosen Verkiindigung des Taufers, der die
kritische Predigt der Propheten am Beginn des Neuen Testaments wieder
aufleben 1afit, orientiert. Aber auch am Glauben Marias, die in der Sicht
des Lukas noch nicht die geheimnisvoll iiberhéhte Gestalt der geheimen
Offenbarung ist (vgl. Apk 12), sondern ein vom Geist Gottes ergriffenes
jiidisches Madchen, das in zwei entscheidenden Heilssituationen des neuen
Bundes gegeniiber einem verweltlichten Israel und einer verschiichterten

Jingergruppe machtvoll das Wirken des Geistes und die Zukunft Gottes
bezeugt.

3. Die Lieder der Kindheitsgeschichte

Ihre dichteste Gestalt gewinnt die alttestamentliche Prophetie in den Lie-
dern der Kindheitsgeschichte. Dafl der prophetische Ausbruch des Geistes
im emphatischen Lied geschieht, hat seine Parallelen bereits im Alten
Testament: im Lied der Hanna (1 Sam 2, 1-10), das dem Magnifikat als
Vorbild gedient haben mag, und in den Psalmen. Das Lied, zumal der
emphatische Gesang, ist der beste Rahmen, in dem sich die Erfahrungen
und Erwartungen, Gliick und Leid des einzelnen wie ganzer Vélker aus-
driicken kénnen. Denn im Lied wie im gemeinsamen Singen iiberhaupt
wird die Distanz zwischen Wort und Sache in eine umfassende neue Ein-
heit iiberstiegen und eine Tiefenschicht des Erlebens beriihrt, aus der dem
Singenden Krifte des Widerstands und des Engagements erwachsen, die
sich bis zum Enthusiasmus und zur leidenschaftlichen Kritik steigern kon-
nen'. In ihren Liedern haben sich nicht selten ganze Vélker und Rassen
den inneren Raum der Hoffnung bewahrt, der ihnen jhren Bestand durch
lange Zeiten der Unterdriickung zu sichern vermochte. So weist das Magni-
fikat in seinem sozialkritischen Gehalt eine gewisse Ahnlichkeit zu den
amerikanischen Negro-Spirituals auf, in denen sich das Leid und die Hoff-
nung von Millionen unterdriickter Schwarzer zu einem einzigen Aufschrei
von Hoffnung und Protest formuliert hat. Th. Lehmann weist in seiner

11 Vgl. hierzu, was N. Fiiglister Gber den Charakter der Kommunikation, Identifikation
und der Evokation in den Psalmen schreibt. N. Fiiglister, Das Psalmengebet, Miinchen
1965, S. 47 f.



Maria in der Sicht des Magnifikat 423

Darstellung des Spirituals auf den eschatologischen Charakter und den
intensiven Zukunftsbezug dieser Lieder hin, in denen Irdisches und Uber-
irdisches, Losung von Sklaverei und Erlésung von Siinde, weltliche und
geistliche Erfahrung wie in der jidischen Eschatologie in einem einzigen
Ziel der Sehnsucht miteinander verschmelzen'®. In beiden Liedgattungen
herrscht die Erinnerung an die befreiende Tat Gottes vor, der Israel aus
der Knechtschaft in Agypten ins ,gelobte Land der Verheiflung® fiihrte.
Beiden ist auch der gemeinsame Zug einer starken inneren Erfahrung von
Leid und Erl6sungsgewiflheit zu eigen, die im gemeinsamen Schicksal
beider Vélker ihren Ursprung und ihre verbindende Kraft besitzt.

Doch wihrend diese Erfahrung in den Spirituals, z. B. in dem unvergefi-
lichen Lied ,Nobody knows the trouble I have seen®, stirker nach innen
gewandt und von einer tief-frommen, fast resignierten Ergebenheit in das
Leiden, gepaart mit hafifreiem Gotteslob, geprégt ist, wird Israels Hoff-
nung stirker von der realen Erinnerung an Gottes Taten in seiner
Gesdhichte bestimmt. Seine Hoffnung ist ,auflengerichtet; sie macht es
iiber personliches und nationales Schicksal hinaus zum Tréger einer Ver-
heiflung, die — so in vielen Psalmen und der Prophetenpredigt, aber auch
im Magnifikat — nicht selten scharfe kult- und gesellschaftskritische Ziige

annimmt.
4. Das Magnifikat — ein Zeugnis biblischer Erfahrungstheologie

Seiner inneren Form nach ist das Magnifikat ein Dokument personlicher
Erfahrungstheologie, in dem sich 6ffentliches Bekenntnis eng mit person-
lichem Erleben verbinden. Wie das verwandte Lied der Hanna griindet es
zunichst im Erlebnis einer auflergew6hnlichen Mutterschaft, die jedoch,
religios gedeutet, zum Anlafl der Danksagung gegen Gott und der
Bezeugung seines wunderbaren Handelns nicht nur am einzelnen, sondern
am ganzen Volk Israel wird. Darin liegt wiederum eine Gemeinsamkeit
mit den Spirituals, die gleichfalls von der Erinnerung an die Taten Gottes
in der Geschichte Israels, in denen man die Vergangenheit des eigenen
Volkes wiedererkennt, geprégt sind. Der Gott, der Israel aus der Vergan-
genheit in Agypten befreite, warum sollte er nicht auch heute Vélker aus
der Sklaverei befreien?

Auch das Magnifikat ist durch und durch von dieser erinnernden Hoff-
nung gepragt, die in persnlicher Erfahrung griindet und auf Zukunft
hin verweist. Formal kommt das in dem , prophetischen Perfekt* zum Aus-
druck, jenen zahlreichen Aoristen, in denen , das Zukiinftige als Vergangen-

12 Vgl. zum folgenden: Th. Lehmann, Ein Hoffnungsschrei: Die Negro-Spirituals, in:
Concilium, 6. Jg. (1970) S. 657 f.



Paul Schmidt 424

heit beschrieben werden kann“*2. Darin wird der besondere biblische Typus
von Hoffnung sichtbar, die es — im Unterschied zur marxistischen Zukunfts-
utopie — stets nur als prasentische, real begriindete erfahrene Hoffnung,
als ,realisierte Eschatologie“! gibt. Christliche Hoffnung hat stets ihren
Ursprung in der Erinnerung und ihren Grund in der Erfahrung.

Die Eigenart der Glaubenserfahrung des Magnifikat besteht in dieser
dankenden, gedenkenden, denkenden (also nicht rein gefiihlsmifligen,
arationalen) Erinnerung an Gottes Handeln, wobei die personliche Erfah-
rung (,grofle Dinge hat der Machtige mir getan®) unversehens in die kol-
lektive Heilserfahrung Israels (,sein Erbarmen gilt von Geschlecht zu
Geschlecht“) iibergeht, um in den messianischen Predigten der Apostel-
geschichte sich schliefllich zum Zeugnis vom universalen Handeln Gottes
im erh6hten Herrn auszuweiten's.

Aus diesen Uberlegungen zeichnen sich nun die Grundlinien prophe-
tischer Verkiindigung ab, in denen stets ein Moment der subjektiven, per-
sonalen Erfahrung und des objektiven sachhaften Zeugnisses (des Be-
zeugten) enthalten ist. Charismatisches Glaubenszeugnis griindet stets in
einer intensiven personlichen Erfahrung, sonst wire es kein Zeugnis, das
aber nicht rein gefiihlsmdfig und arational ist, sondern den Grund seiner
Hoffnung und Begeisterung zu benennen vermag, in unserem Fall die
grofien Heilstaten Gottes in Israels Geschichte. Deshalb fallen das Magni-
fikat und das Benediktus wie bereits die alttestamentlichen Lob- und Dank-
psalmen nirgends auf die Ebene einer rein subjektiven, emotionalen, ja
gelegentlich indiskreten Erweckungsfrommigkeit zuriick, sondern erreichen
in der Intensitit des Dankes und Lobes stets die umfassende gewaltige
Dimension Gottes ,der da michtig ist“!%. Erinnerung und Hoffnung, sub-
jektive und objektive Dimension durchdringen sich in diesem Lied in grof3-
artiger Weise, so dafl im personlichen Lob und Dank der Maria zugleich
das Schicksal Israels und seines Gottes mit enthalten sind; in jener inneren
Dialektik von Individuellem und Allgemeinem, wie sie das Grundgesetz
nicht nur der Didaktik allgemein, sondern auch der Didaktik religiéser Er-
fahrung und Verkiindigung sein muf}"’.

13 Siche H. Schiirmann, Das Lukasevangelium, 1. Teil, Freiburg 169, S. 75.

4 Vgl. hierzu die eigentiimliche Ent-eschatologisierung im Lukas-Evangelium. Zum
Unterschied von christlicher Hoffnung und marxistischer Utopie, siche auch: E. Schille-
beeckx, Einige Hermeneutische Uberlegungen zur Eschatologie, in: Concilium, 5. Jg. 1969,
S. 18-25.

15 Im Benediktus geschieht die Entwicklung umgekehrt, vom universalen zum individualen
Zeugnis, von der Erinnerung an Gottes Heilstaten in Isracl zur Verheiflung und Sendung
des Johannes.

18 Vgl. hierzu: C. Westermann, Das Lober Gottes in den Psalmen, Géttingen 1954.

17 Zu diesem didaktischen Grundprinzip siehe: W.Klafki, Studien zur Bildungstheorie
und Didaktik, Weinheim 1963, J. B. Metz hat unléingst dieses didaktische Prinzip unter



Maria in der Sicht des Magnifikat 425
5. Das Magnifikat und die Armen

Auch seinem Inhalt nach 148t sich das Magnifikat als ein eschatologischer
Hymnus kennzeichnen. Als solcher steht es in fast allen seinen einzelnen
Aussagen so stark in der Tradition der kritischen Predigt der Propheten
wie der konkreten irdischen Heilshoffnung Israels, dafl wir von der politi-
schen Dimension dieses Liedes sprechen konnen. Diese Behauptung soll
an zwei Fillen exemplarisch nachgewiesen werden.

Als Triger der Verheiflung treten uns im Magnifikat vor allem die
Niedrigen, die Hungernden und die Armen entgegen. Lukas denkt an
wirklich Arme; ihnen vor allem gilt die Heilszusage (vgl. Lk 4, 17 £.; 6, 20).
Allerdings ist Armut in diesem Zusammenhang keine nur duflere, 6kono-
mische Kategorie, als Mangel an Giitern, sondern hat einen umfassenderen,
existentiell-anthropologischen und geschichtlich-politischen Aspekt. Armut
wird zum Ausdruck einer personlichen Haltung und zugleich zum Zeichen
eines gesellschaftskritischen Protests.

a) Armut als religiése Haltung

Der Begriff des Armen erfihrt im Alten Testament einen Bedeutungswan-
del, der immer stirker den spirituellen, religidsen Inhalt hervorkehrt. Zur
Zeit Jesu sind die ,Armen®, die ,Anawim“, jene ,Stillen im Lande®
(Ps 35, 20), die alles von Gott erwarten. Sie sind den Pharisdern darin ver-
wandt, daf sie streng das Gesetz halten und auf Gottes Gericht hoffen,
unterscheiden sich aber von ihnen in einem grundlegenden Moment. J. B.
Metz hat auf die Armut zu Recht als eine innere Bestimmung des Menschen,
die ihm radikal eingeboren ist, hingewiesen'®. Die Armut der Armen in der
Bibel meint das Existieren des Menschen im ,Offenen und Unbewaltig-
ten des Geheimnisses (S. 80), die ,unendliche Bediirftigkeit* (S. 82) bzw.
die ,arme Endlichkeit und endliche Armut“ (S. 33). Darin unterscheiden
sich die Anawim des Evangeliums wesentlich von der Gruppe der Phari-
sder, dafl sie iiber keine Sicherheit und Gewiflheit verfiigen, auf die sie
vor Gott pochen konnen; sie miissen dauernd im ,Provisorium des Evan-
geliums leben“ (vgl. Regel von Taizé). Die Vorlaufigkeit ihres Glaubens
ist ein Wesensmerkmal jedes prophetischen Zeugnisses iiberhaupt, das sich
der Chance der Situation und des Augenblickes, dem ,Heute Gottes®
(Taizé) ebenso stellt wie der Gefahr des Scheiterns und des Kreuzes. Die
Armen des Evangeliums verkdrpern den neuen Typ der radikalen Verfiig-
barkeit im Dienst der Frohbotschaft und kiindigen durch ihre blofe Exi-

dem Postulat einer ,erinnernd-erzihlenden Erlésungstheorie” eingehender beschrieben.
J. B. Metz, Erlssung und Emanzipation, in: Stimmen der Zcit, 98. Jg., 1978, S.182{.
18 Vgl. zum folgenden: J. B. Metz, Armut im Geist, Miinchen 1962, S. 29 f.



Paul Schmidt 426

stenz bereits die Uberwindung des Gesetzes in der kommenden Gottes-
herrschaft der freien Gnade an. Im Gleichnis vom grofien Abendmahl (Lk
14,16-24) erfiillt sich, was im Magnifikat deutlich angekiindigt ist: die
Bettler, Kriippel und Lahmen und die von den Landstrafien draufien wer-
den zum Gastmahl geladen, weil sich die erstgeladenen Giste entschul-
digten. Der Anbruch der Herrschaft Gottes bedeutet die , Aufhebung der
fir den Glauben der Frommen geheiligten Mafistibe der Grenzen. Die
Letzten werden zu Ersten und die Ersten zu Letzten (Mt 20, 16)“1.

b) Armut als Protest und Kritik

In dieser anthropologischen Betrachtung des biblischen Begriffs der Armut
wird nun der kritische, an die Predigt der Propheten gemahnende Ton un-
iiberhérbar. Das Magnifikat greift gerade in seinen ,Umkehrformeln®
(Arme erfiillt er mit Giitern; Reiche 1488t er leer ausgehen) die scharfe
sozialkritische Predigt der Propheten am Wohlstand Kanaans und am
schwindenden Glauben Israels auf und verbindet somit (politische) Kritik
mit (religioser) Verheiflung. Doch ist es trotz seiner leidenschaftlichen Par-
teinahme fiir die Armen und Diffamierten ebenso wenig ein ,politisch
Lied“ wie umgekehrt ein frommer liturgischer Hymnus. Sein Ziel besteht
nicht in der bloen Umkebr von dufieren Besitzverhiltnissen (in der Ex-
propriation der Expropriateure), sondern in der umfassenden Vision eines
neuen Zustands der Briiderlichkeit, dessen Garantie Gott bereits in der
Geschichte Israels gegeben hat und dessen Grundprinzip in der gnadigen
Annahme von Gottes Gnade und seiner erbarmenden Vergebung besteht
(vgl. Lk 1, 54-55).

Doch dieses iibergreifende Ziel nimmt erst in der Bergpredigt als dem
programmatischen Grundgesetz der kommenden Gottesherrschaft feste
Konturen an. Das Magnifikat nimmt sich — worauf auch Eichholz aufmerk-
sam macht® — nicht zuletzt in den Umkehrformeln als eine Vorankiindigung
der Botschaft der Bergpredigt aus, wodurch ein besonderer Bezug zwischen
dem (marianischen) Vor-Evangelium und dem (jesuanischen) Zentral-
Evangelium entsteht, der wiederum den Stellenwert des Magnifikat in
einer neuen Mariologie mitpriagt. Maria wird von der Urgemeinde die
Rolle der charismatischen Zeugin und Ansagerin der kommenden Got-
tesherrschaft zugedacht. In ihr als der Reprasentantin des ,wahren Israel®
lebte die Erinnerung an Gottes Handeln in der Vergangenheit als ,ge-
fahrliche Erinnerung® (Metz) fort; dem gab sie in der Stunde der Erfiillung
im Magnifikat einen bewegenden Ausdruck. So wie die Bergpredigt zur
»Magna Charta“ der neuen praxisbezogenen, ,politischen“ Christologie

1 G.Bornkamm, Jesus von Nazareth, Stuttgart 19568, S.71.
2 Vgl. W. Eichholz, Auslegung der Bergpredigt, 1970, S. 36 f.



Maria in der Sicht des Magnifikat 427

wurde, vermag auch das Magnifikat als Typus eines biblischen Protestliedes
die Rolle Mariens in einer neuen Mariologie zu umschreiben, die Erfahrung
und Zeugnis, Erinnerung und Hoffnung umfaft.

6. Das Magnifikat und der Geist

Am stirksten kommt der eschatologische Charakter der Hymnen der Kind-
heitsgeschichte durch ein Moment zum Ausdruck, das selbst nicht Gegen-
stand und Inhalt der Lieder ist, sondern nur ihre Voraussetzung und ihr
Hintergrund: der Heilige Geist. Wie das ganze Evangelium des Lukas, so
sind auch die Lieder von einer intensiven Erfahrung des Wirkens des Gei-
stes geprigt: das Magnifikat wird durch die geistgeweckte Begriilung und
den Lobpreis der Elisabet ausgelost, der als responsorische Erwiderung
den Gesang der Maria veranlafit. Noch deutlicher wird die Erfahrung des
Geistes am Beginn des Benediktus und des Nunc Dimittis berichtet. In der
Antrittsrede Jesu in der Synagoge von Nazaret (Lk 4, 18-19) wird der
Geist endgiiltig fiir das Wirken Jesu und im Bericht von Pfingsten (Apg
2, 1-5) fiir die Tatigkeit der Kirche reklamiert, so dafl beide Lukas-Evan-
gelien mit vollem Recht als ein einziges ,Evangelium des Heiligen Gei-
stes“ bezeichnet werden diirfen.

Heiliger Geist meint bei Lukas stets den Geist der Prophetie, der die
~gottliche Ausstattung mit der (voriibergehenden oder dauernden) Gabe
der Prophetie“?! bezeichnet. Lukas ist der Evangelist des Geistes, der in
beiden Schriften zeigen will, daf} sich die Weissagungen Joels (Joel 2, 28
bis 82) von der Geistmitteilung in der Endzeit zu erfiillen beginnen bzw.
an Pfingsten erfiillt haben. Dazu dienen ihm die zahlreichen Hinweise auf
die besonderen Geistwirkungen in den Gliubigen, in denen vor allem das
prophetische Reden wieder zum Leben erwacht, das mit den letzten Pro-
pheten Haggai, Sacharja und Maleachi erloschen war®. Die Berichte vom
wunderbaren Wirken des Geistes in der Kindheitsgeschichte, vor allem in
den Liedern, dient nur als Voraussetzung und zur Ankiindigung fir die
feierliche Geistmitteilung an Jesus (Lk 3,21-22), fiir die prophetische,
aber prisentische Geistzusage (Lk 4, 18) in Nazaret und schliefilich fiir die
Geistmitteilung an die Kirche als ganze, wodurch sie zu einer Gemeinde
der Propheten wird (vgl. Apg 2, 18)%. Die Kirche als ganze wird fortan
zum Triger der Heilsgeschichte, wobei der Geist die Garantie und die
Verpflichtung darstellt, daf die Zeit der Kirche nicht zu einer bloflen Ver-

21 T, Schmid, a.a. O, S.87.

22 Vgl. hierzu: J. Jeremias, Neutestamentliche Theologie, 1, Giitersloh, S. 85 f.

2 Siehe hierzu den Artikel: Geist von D. Schweizer, in: Theologie, Hrsg. Cl. Wester-
mann, Stuttgart, S. 97 f.



Paul Schmidt 428

langerung der Tradition im Sinne einer rein formalen Kontinuitéit der Zeit
wird, sondern offen und erfinderisch fiir das Neue, Ungewohnte, immer
wieder Aufbrechende bleibt. Paulus hat fiir die Gemeinde in Korinth eine
Fille solcher Geistwirkungen aufgezeichnet®.

Mit dieser Spannung, ja Dialektik von Kirche und Charisma, bzw. Geist
und Amt erweist sich Lukas zu Recht als der ,katholische“ unter den Evan-
gelisten, der sowohl die Riickbindung der Gemeinde an Tradition und
Amt wie zugleich ihren prophetischen, charismatischen und personalen
Charakter hervorhebt. Hier ist nun fiir Lukas der heilsgeschichtliche Ort
Mariens als Garant und Zeichen dieses charismatischen Geistes in der Ge-
meinde; hier erweist sich ihre heilsgeschichtliche Rolle. Sie ist fiir den
Evangelisten der Ausweis dafiir, dafl es in der Kirche Jesu nicht nur die
geschichtliche Kontinuitit und Gleichzeitigkeit zur Weltgeschichte geben
darf, wie sie durch Strukturen und Amt verkdrpert werden, sondern stets
zugleich das charismatische Zeugnis als Zeichen der Diskontinuitit zur
weltlichen Geschichte, in der diese auf Heilsgeschichte, auf das Wirken
des Geistes hin offen bleibt. Kirche ist wesentlich auf die ,,Propheten in der
Stadt der Menschen“* angewiesen, selbst und gerade dort, wo sie Kritik
und Protest gegen sie anmelden. Dieses prophetische Zeugnis ist nimlich
der Kirche als ganzer, also allen Getauften, gegeben und mufl daher in ihr
und nicht selten auch gegen ihre konkrete Gestalt wirksam werden; es darf
sich nicht auf eine rein innerliche, mystische Erwedkungsbewegung einen-
gen lassen, wie es zu oft in der Kirchengeschichte geschah.

Von diesen groflen Perspektiven der Geist-Theologie bei Lukas fallt nun
auch ein deutlicheres Licht auf die Rolle Mariens in der Kindheitsge-
schichte. Diese will nicht in erster Linie als Quelle zu bio-theologischen
Spekulationen (z. B. iiber das Wie der Jungfrauengeburt) noch als Anlafl
zu personal-theologischen Theologumena (z. B. Maria als ,Braut des HI.
Geistes“ usw.) dienen, so sehr die Texte dazu Anlafl geben mégen. Der
eigentliche theologische Sinn der Friihgeschichte Jesu bei Lukas liegt nicht
im , Wie“, sondern im ,Daf}“ der geistgewirkten Sendung Jesu, und daher
interessieren die wichtigsten Gestalten der Vorgeschichte den Verfasser
nicht so sehr als Personen in ihrer individuellen Biographie, sondern in
ihrer Funktion als Ansager und Zeugen der beginnenden Erlosung. Die
theologische, eschatologische Sinnspitze, selbst der konkretesten biogra-
phischen und biologischen Daten, wird nirgends so deutlich ausgesprochen
wie in der Geburtsansage des Johannes an Elisabet: ,Du wirst voll

# Vgl. K. H. Schelkle, Ihr alle seid Geistliche, Einsiedeln 19652,

* Siehe hierzu das Concilium-Heft: Die Propheten in der Kirche, Concilium 4. Jg., 1968,
in dem die heilsgeschichtliche und gesellschaftliche Funktion des prophetischen Zeugnisses
und einzelner exemplarischer Gestalten untersucht wird.



Maria in der Sicht des Magnifikat 429

Freude und Jubel sein und viele werden Freude haben iber seine Geburt,
denn er wird grof} sein in den Augen des Herrn . . . er wird mit dem Heili-
gen Geist erfiillt sein schon vom Mutterleib an“ (Lk 1, 14-15). Darum stellt
auch das Magnifikat eine Korrektur mariologischer Auslegungen dar, wie
sie aus der Uberbewertung der midraschartigen Ausgestaltungen der Vor-
geschichte Jesu erwachsen sind und weitgehend die traditionelle Mario-
logie bestimmt haben. Die gegenwartige Exegese hat gezeigt, dafl diese
Ausmalungen fir den Evangelisten lediglich ein Versuch sind, mit den lite-
rarischen Mitteln seiner Zeit und in den Kontroversen der Gemeinden das
Bekenntnis zur Geistsendung Jesu vom frithesten Anfang seiner irdischen
Existenz an zu bezeugen?®.

In diesem Zuriicktreten der Person hinter der Sache, des Zeugen hin-
ter seinem Zeugnis liegt das auszeichnende Merkmal jeder prophetischen
Rede. Daf die funktionale Sicht Mariens nicht eine funktionare Sicht im-
pliziert, ist wohl aus unserer Beschreibung ihres in personlicher Erfahrung
grindenden Zeugnisses sichtbar geworden: als charismatische Zeugin
engagiert sie sich ganz, um den Geist Gottes uneingeschrankt in ihrem
Zeugnis zum Ereignis werden zu lassen. Wobei in dieser frauenfreund-
lichen Tendenz des Lukas wahrscheinlich auch ein sozialkritischer Aspekt
mit ins Spiel kommt. Die ,Frauen® und die ,Armen®, d. h. die Unter-
privilegierten und die Diffamierten eignen sich in besonderer Weise zu
jenem Protest der Gewaltlosigkeit, der eine umfassende Anderung der
Verhiltnisse und der Menschen erhofft. In dieser Funktion des Protests fiir
eine neue Zukunft (die selbstverstindlich nur eine Seite der Glaubens-
aussagen iiber Maria ist) hat Maria in der Geschichte des christlichen Glau-
bens und der menschlichen Hoffnung viele Nachbilder gefunden. Dazu ge-
horen prophetische Frauen wie Katharina von Siena, die in einer Zeit des
gefdhrlichen Umbruchs der Gesellschaft fiir die spirituelle Erneuerung der
Kirche wirkten, aber auch jene ,Stillen im Lande®, die durch ihr soziales
Tun und ihre Sorge fiir den Menschen ein authentisches Zeugnis fiir die
Hoffnung des Glaubens ablegten und damit den Verheiflungen Gottes in
dieser Welt Raum schufen.

Vielleicht konnte man hier auf eine dichterische Gestalt unserer Zeit, auf
die groflartige ,Mutter Courage“ von B. Brecht, hinweisen, die zeitlos ihr
stummes Leid durch die Geschichte tragt, um in ihr, wenn auch in vielfacher
literarischer Verfremdung, verwandte Ziige zur lukanischen Gestalt Ma-
riens zu entdecken. Doch hebt sich gerade davon die christliche Sicht Ma-
riens deutlich ab. Die Sdngerin des Magnifikat unterscheidet sich von dem
resignierten Zeugnis des Leids der Mutter Courage gerade durch jenen

26 Vgl. hierzu die umfassende Darstellung von R. Laurentin, Struktur und Theologie der
lukanischen Kindheitsgeschichte, Stuttgart 1967,



Josef Sudbrack 430

Geist, der die Stummbheit und das tédliche Schweigen, in das Resignation
stets einmiindet, iberwindet und eine neue Gabe der Sprachen, ja des Spre-
chens verleiht. Das geschah an jenem grofien Aufbruch und in den Verhei-
Bungen des Pfingstfestes, die noch immer nicht ganz von der Kirche einge-
16st sind. An dieser Stelle diirfen wir auch — in einer typologischen Deu-
tung — den Ausblick auf die kosmische Vollendung in der Geheimen Offen-
barung wagen, in der Maria, als Typus Israels, zum Zeichen der Erfiillung
von Gottes Verheilungen fir die Welt und die Geschichte dient. Hier er-
fiillt sich in der Gestalt der vorausschauenden Vision die Hoffnung, die
sich fiir den Glaubenden seit Anbeginn der Schépfung mit dem Namen
Marias verbindet (vgl. Gen 3, 15).

Aus den letzten Uberlegungen geht hervor, dafl die heutige Glaubens-
verkiindigung nicht so sehr einer vo6llig neuen Mariologie bedarf, sondern
vielmehr der Erganzung durch eine authentische und konsequente Ausle-
gung der lukanischen Kindheitsgeschichte. Wenn Begriffe wie Erlosung,
Bund, Armut und Zeugnis fiir unsere Zeit neu ausgelegt werden miissen,
dann kann der Glaube Mariens, wie das Lukasevangelium ihn deutet,
gerade auch fir eine junge fragende Generation erneut beispielhafte Be-
deutung gewinnen und Hoffnung und Vertrauen erwecken.

Geist-liches zu geist-lichen Ubungen
- notiert am Rande der Pfingstfrommigkeit
Josef Sudbrack S], Miinchen

Moden 16sen einander ab; auch in der Kirche; auch dort, wo man von From-
migkeit spricht. Wenige Jahre nur ist es her, daf} eine Begeisterungswelle
hoch stieg far Aktivitat, fiir Einsatz. Theologische Wissenschaft, kirchliche
Stellen und — etwas verspatet — Spiritualitdt wurden von ihr erfafit. Man
sprach von Weltfrommigkeit; meinte allerdings etwas anderes als das Sich-
Ein-Wiegen in die Natur, das Goethe im Wilhelm Meister mit diesem
Wort verband. Gemeint war der Einsatz fir die Menschen und fiir die
Welt, gemeint waren Anderung oder gar Umsturz der ungerechten gesell-
schaftlichen Verhiltnisse aus christlichen Motiven; gemeint war Engage-
ment — mit dem pathetischen Predigerton, den der Begriff auch in der fran-
z6sischen Sprache hat.

Abgelost wurde diese Bewegung durch eine immer starker um sich grei-
fende Sehnsucht nach Stille, nach Einkehr, nach Meditation. Auch diese





