Josef Sudbrack 430

Geist, der die Stummbheit und das tédliche Schweigen, in das Resignation
stets einmiindet, iberwindet und eine neue Gabe der Sprachen, ja des Spre-
chens verleiht. Das geschah an jenem grofien Aufbruch und in den Verhei-
Bungen des Pfingstfestes, die noch immer nicht ganz von der Kirche einge-
16st sind. An dieser Stelle diirfen wir auch — in einer typologischen Deu-
tung — den Ausblick auf die kosmische Vollendung in der Geheimen Offen-
barung wagen, in der Maria, als Typus Israels, zum Zeichen der Erfiillung
von Gottes Verheilungen fir die Welt und die Geschichte dient. Hier er-
fiillt sich in der Gestalt der vorausschauenden Vision die Hoffnung, die
sich fiir den Glaubenden seit Anbeginn der Schépfung mit dem Namen
Marias verbindet (vgl. Gen 3, 15).

Aus den letzten Uberlegungen geht hervor, dafl die heutige Glaubens-
verkiindigung nicht so sehr einer vo6llig neuen Mariologie bedarf, sondern
vielmehr der Erganzung durch eine authentische und konsequente Ausle-
gung der lukanischen Kindheitsgeschichte. Wenn Begriffe wie Erlosung,
Bund, Armut und Zeugnis fiir unsere Zeit neu ausgelegt werden miissen,
dann kann der Glaube Mariens, wie das Lukasevangelium ihn deutet,
gerade auch fir eine junge fragende Generation erneut beispielhafte Be-
deutung gewinnen und Hoffnung und Vertrauen erwecken.

Geist-liches zu geist-lichen Ubungen
- notiert am Rande der Pfingstfrommigkeit
Josef Sudbrack S], Miinchen

Moden 16sen einander ab; auch in der Kirche; auch dort, wo man von From-
migkeit spricht. Wenige Jahre nur ist es her, daf} eine Begeisterungswelle
hoch stieg far Aktivitat, fiir Einsatz. Theologische Wissenschaft, kirchliche
Stellen und — etwas verspatet — Spiritualitdt wurden von ihr erfafit. Man
sprach von Weltfrommigkeit; meinte allerdings etwas anderes als das Sich-
Ein-Wiegen in die Natur, das Goethe im Wilhelm Meister mit diesem
Wort verband. Gemeint war der Einsatz fir die Menschen und fiir die
Welt, gemeint waren Anderung oder gar Umsturz der ungerechten gesell-
schaftlichen Verhiltnisse aus christlichen Motiven; gemeint war Engage-
ment — mit dem pathetischen Predigerton, den der Begriff auch in der fran-
z6sischen Sprache hat.

Abgelost wurde diese Bewegung durch eine immer starker um sich grei-
fende Sehnsucht nach Stille, nach Einkehr, nach Meditation. Auch diese



Geist-liches zu geist-lichen Ubungen 431

Welle der Meditationsfrommigkeit kam im deutschen Raum mit einiger
Verspitung an; umgekehrt wie bei der Weltfrémmigkeit hinkte (und hinkt
noch) die theologische Bewaltigung hinter den praktischen Impulsen nach.
Die Kraft dieser Frommigkeitsbewegung ist noch kaum abgeflaut; hoffent-
lich 1488t die Begeisterung firr Einkehr und Stille nicht so schnell nach, wie
es bei der Begeisterung fiir gesellschaftliches Engagement geschah.

Inzwischen naht eine dritte Welle — wiederum in Deutschland mit eini-
ger Verspitung — die Pfingstfrommigkeit. Bei ihr wagt man allerdings das
Wort ,Mode“ nicht mehr in den Mund zu nehmen. Zu zentral kommt sie
aus christlichem Impuls; zu genau trifft sie die Note des Menschen von
heute. Anliegen der Meditationsfrommigkeit sind aufgenommen - es geht
um Innewerden, um Erfahren: Die Absage an eine zu verstandesmifBige
oder eine aktivistische Ausdeutung des christlichen Glaubens gab und gibt
diesem Bemiihen ~ zu Recht oder zu Unrecht — seine Kraft. Aber auch An-
liegen der Weltfrommigkeit tauchen in neuem Gewand auf — gerade der
katholische Beitrag zur Pfingstbewegung ist seit Beginn getragen vom so-
zialen Engagement (vgl. GuL 43 [1970] 869-387, Streiflichter des Nord-
amerikanischen Christentums, 377).

Manches, was sich in den Formen dieser Frommigkeit durchsetzt, scheint
den ignatianischen Ubungen nicht undhnlich zu sein: denn es geht darin
zentral um Geisterfahrungen und um Entscheidungen aus dem Geist. Zwar
zeigt L. Bakker (Freiheit und Erfahrung, 300-304), dafl Ignatius bewufit
die Geistaussagen aus den Exerzitien entfernte. Wahrscheinlich fehlte ihm
das theologische Riistzeug, um seine Erfahrungen als Geist-Erfahrungen
zu deuten. Mehr aber noch bewegte ihn die Riicksicht auf inquisitorische
Verdichtigungen dazu, so gut wie niemals vom Geist zu sprechen. Wihrend
seiner ersten Tatigkeit wurde er zu Salamanca zur Rede gestellt: ,Also
sprecht ihr in der Kraft des Heiligen Geistes. Und gerade iiber diesen
Punkt der Fithrung durch den Heiligen Geist wollen wir noch etwas mehr
héren®; worauf Ignatius sich weigerte, noch etwas zu sagen, schreibt Bak-
ker (302).

Es ist an der Zeit, dieses Gesprich wieder aufzugreifen. Nicht nur um
der Erneuerung der Geistlichen Ubungen willen, sondern ebenso, um in
der Pfingstfrommigkeit das einigende Bemiihen aufzuspiiren, das Leitbild
ist fiir jede Frommigkeit, die sich leiten 1488t von dem

Geist der Wahrheit

der uns einfithren wird in die ganze Wahrheit (Joh 16, 13).
Bevor wir im folgenden einige Erfahrungen von Geist-lichem in geist-
lichen Ubungen mitteilen, sollen einige Ziige aufgezeigt werden, die mo-
derne Bestrebungen der Pfingstfrmmigkeit in die vom Evangelium ange-
kiindigte Wahrheit des Geistes eingliedern.



Josef Sudbrack 432
I. Gemeinsame christliche Anliegen der Pfingstfrommigkeit

1. Die Vielzahl der Charismen

Schon der Name: Pfingsten, Geist muf} geniigen, um jeder Einseitigkeit zu
wehren:
Es gibt Verschiedenheiten in der Zuteilung von Gnadengaben . . .
Es gibt Verschiedenheiten in der Zuteilung von Diensten . . .
Es gibt Verschiedenheiten in der Zuteilung von Kraftwirkungen. . .
All dies aber wirkt ein und derselbe Geist, der jedem
fiir sich zuteilt, wie er will (1 Kor 12, 4-11).

Wie er will!

Ich erinnere mich an Gespriche iiber die Exerzitien, zu deutsch , geist“-liche
Ubungen, in denen die Intention des Ignatius von Loyola auf Entscheidung
hin verengt wurde. Nur wo in Besinnungstagen zielbewufit auf ein klares
Ja oder Nein hingearbeitet werde, diirfe man von Exerzitien ,im eigent-
lichen Sinn“ sprechen. Heute kann man feststellen, dafl viele Vertreter
dieser ,eigentlichen“ ignatianischen Exerzitien mit beiden Handen nach
dem Angebot der ferndstlichen Meditationsmethoden greifen, um dort
Ruhe, Ausgeglichenheit, Menschlichkeit zu finden. Dort diirfen sie ihre
Leiblichkeit erfahren, ihre Emotionalitét pflegen. Leicht verstindlich, denn
wo man reine Entscheidung sucht und damit das breite Erfahrungsfeld ge-
ringschétzt, in das Ignatius durch seine Hinweise fiir Trost und Mifitrost
einfihrt, wird die Entscheidungssuche mit Vorzug zur Betitigung von Ver-
stand und Wille. Wo aber ,geist“-liche Ubungen mit , Verstandes- und
Willens“-Ubung verwechselt werden, erstarren sie zum Drill. Hier nun
bringt die Zen-Methode, seiner selbst gewahr zu werden, Erfahrungen mit
der eigenen Emotionalitdt und Leiblichkeit zu machen, Befreiung und
Erl6sung.

Aber hinter der Verwechslung der ignatianischen Exerzitien mit Ver-
standes- und Willens-Drill liegt — wie leicht aufzuzeigen ist — ein falsches,
unhistorisches Verstindnis von Ignatius. Er hatte Weiteres, Ganz-Mensch-
liches im Sinn, auch wenn ihn die damalige Frommigkeits- und Theologen-
Sprache hinderte, das addquate Wort dafiir zu finden. Mit seiner Lehre
von den ,anderen Dingen auf Erden, die auf den Menschen hin geschaffen
sind“ (28), eroffnet er die Exerzitien. Alles ordnet sich der Zielsetzung der
Exerzitien unter, ,Dienst und Lobpreis Gottes, unseres Herrn“ zu werden
und darin das ,Heil der Seele“ zu erlangen (189) — in heutiger Sprache
ausgedriickt: Alles ist mithineinzunehmen in die Gottesbegegnung als Vor-
aussetzung und Ort der Selbstfindung (die Reihenfolge ist zu beachten!).



Geist-liches zu geist-lichen Ubungen 433

Von hier ist das weitere zu beurteilen. Entscheidung aber ergibt sich von
selbst, wo jemand ernsthaft sich auf sein Leben vor Gott besinnt.

Weil die Breite fehlte, gab es Leerlauf in den ,Geistlichen Ubungen®.
Manches an der Meditationsbewegung unserer Tage gibt sich dhnlich ein-
seitig und eng und versperrt sich damit die eigene Weite. Oft genug wird
die Meditation zu einer exklusiven Ubung christlichen Lebens, die alles
andere verdriangt. Damit droht man sich zum Mafistab jeglicher mensch-
lichen und religiésen Tiefe zu machen. Man tut fast so, als breche mit der
Meditationsbewegung ein neues Zeitalter christlicher Menschlichkeit und
Geistigkeit an, und weckt Erwartungen, die zu groflen Tauschungen fiihren
konnen, weil sie die Vielfalt der Charismen vergessen lassen.

Genau davor, sich zum Maflstab fiir alles andere zu machen, muf} sich
die Pfingstfrommigkeit hitten. ,Es gibt Verschiedenheiten . . . doch nur ein
und denselben Geist . . . doch nur ein und denselben Herrn . . . doch nur ein
und denselben Gott, der alles in allem wirkt.“ Natiirlich hat jede Begei-
sterung das Recht, auf sich stolz zu sein; aber wenn — wie es geschieht — die
Selbstgewiflheit sich in Firbitten Luft macht ,... fiir diejenigen, die
noch (!) auflerhalb stehen ...“, wenn der Mafistab des Christlichen in
ekstatischem Zungenreden, in heilender Handauflegung und in sektiere-
rischem Bekehrungseifer gesehen wird, dann wird das eigene Anliegen
verraten: der Geist namlich, der sich vielfaltig duflert.

Paulus auf jeden Fall setzt einen anderen Mafistab: Er sagt freudig Ja
zu der Auflerung der spontanen Geist-Frommigkeit: zur ,Rede aus Ein-
gebung®, zur Teilhabe am Erkennen der ,Geheimnisse®, zum , Glauben,
der Berge versetzt* und Wunder tut, zur Begeisterung, die ,all meine
Habe . . . und sogar meinen Leib“ aufs Spiel setzt; stellt aber iber all das
als entscheidendes Kriterium ,die Liebe“ ... sonst ,niitzt es mir nichts®
(1 Kor 13,1-3).

Vieles gehort zu dieser paulinischen ,Liebe“; aber sicher auch und
gerade die Anerkennung, die anderen Versuchen und anderem christ-
lichem Tun gezollt wird, das Lob, das allem christlichen Bemiihen gespen-
det wird als ,Verschiedenheit in der Zuteilung von Gnadengaben . ..
Diensten . . . Kraftwirkungen . . .“.

Im Philipperbrief geht Paulus sogar so weit, sich zu freuen iiber christ-
liche Verkiindigung, die von nicht sehr lauteren Absichten getragen wird:
» Was tuts . . . wenn nur Christus verkiindet wird“ (Phil 1, 18).

2. ,Jesus im Fleisch“

Nicht Normen und Warnungen, sondern das Bekenntnis zu Jesus hilt Pau-
lus denen vor, die nun fiirchten, in der Vielfalt der Geist-Gaben gehe die
Einheit des Glaubens verloren:



Josef Sudbrack 434

Daher tue ich euch kund, daf} niemand, der im Geist Gottes redet,

sagt: Ein Fluch ist Jesus, und niemand sagen kann:

Herr ist Jesus, aufler im Heiligen Geist (1 Kor 12, 3).
Nicht dieses oder jenes an Begeisterung oder an innerer Erfahrung oder an
Aktivismus ist Mafistab des Echten, Gottgewirkten, Christlichen, sondern
das Bekenntnis zu Jesus, der gelebt, gewirkt und gelitten hat, das Bekennt-
nis zu Jesus mit all seinen Implikationen.
Dasselbe schirft der 1. Johannesbrief ein:

Daran erkennt ihr den Geist Gottes: Jeder Geist, der bekennt,

daf Jesus Christus im Fleisch gekommen ist, stammt von Gott;

und jeder Geist, der Jesus zunichte macht, stammt

nicht von Gott (1 Joh 4, 2).
Hinter diesen neutestamentlichen Mahnungen stehen Spannungen und
Streitigkeiten. Auch damals gab es Geist-Begeisterung, Plingstfrommig-
keit. Und wahrscheinlich gab es auch damals (wie heute) Gegenstimmen,
die all das abtaten als nebensichlich oder gar wegfithrend vom Glauben.
Aber Paulus und der 1. Johannesbrief lassen sich nicht vor den Karren der
Verneiner spannen; sie sind nicht gegen, sondern ganz und gar fiir Pfingst-
frommigkeit — nur setzen sie ein Kriterium.

Das Zitat des Johannesbriefes wird eingeleitet: ,Glaubt nicht jedem
Geist, sondern priifet die Geister, ob sie von Gott stammen.“ Und der
Priifstein heifit: , Jesus im Fleisch!“. Bei Paulus ist es das gleiche Bekennt-
nis zu , Jesus ist Herr”, das wie im Johannesbrief greifbar wird in der
Liebe zum Mitmenschen. Paulus schirft nicht nur seinen Korinthern (1 Kor
18), sondern allen Gemeinden ein: ,Und wenn es irgendein anderes Gebot
gibt, ist es in diesem Wort zusammengefafit, in dem ,Du sollst deinen Néch-
sten lieben wie dich selbst*“ (Rém 13, 9; Gal 5, 19).

Wer die Frommigkeitsgeschichte des 15. und 16. Jahrhunderts kennt,
ist tiberrascht, mit welcher Sicherheit Ignatius nach dem neutestament-
lichen Kriterium zur , Priffung®, zur Unterscheidung der Geister“ gegriffen
hat, zu dem Bekenntnis fur , Jesus im Fleische“. Den Forschern ist aufge-
fallen, daf seine Exerzitien im Ablauf ihrer Meditationen von der Zwei-
ten bis Vierten Woche keinen eigenen Zeitraum aussparen fiir Selbst-
reflexion und Entscheidungssuche, auf die die gleichen Exerzitien soviel
Wert legen. Alle Betrachtungen sind ausgefiillt mit der Besinnung auf
das Leben Jesu und auf Jesu Aufruf. Nicht einmal das Weiterwirken Jesu
iiber Pfingsten in die Kirche hinein wird vorgelegt von dem Mann, der die
so unmodernen Regeln zum Denken in und mit der Kirche an den Ab-
schiuf} der Exerzitien gesetzt hat. Mit souverédner Einseitigkeit glaubt Igna-
tius: Jesus — dies geniigt! ,Alles andere wird“ — im Sinne der Bergpre-
digt (Mt 6, 33) — ,hinzugegeben.”



Geist-liches zu geist-lichen Ubungen 435

Dies macht die von Max Scheler herausgestellte anthropologische Gesetz-
lichkeit sichtbar: die tiefsten Werte des Menschen (hier die Entscheidung)
werden nicht durch fixierendes Beobachten und Verfolgen erreicht, son-
dern auf einem gleichsam indirekten Wege (hier der naiv scheinenden Ver-
senkung in das Leben Jesu).

Esist die ,Einseitigkeit® des Paulus, ,nichts zu wissen als Jesus Christus,
und zwar als Gekreuzigten“ (1 Kor 2, 3) und des ersten Johannesbriefes,
»geschaut . . . betastet ... gesehen ... gehort” (1, 1f); Ignatius greift sie
auf: ,Dabei mache ich mich zu einem armseligen und unwiirdigen Knecht-
lein, das sie anschaut . . . sie betrachtet...“ (114). Aber es ist eine ,Ein-
seitigkeit“, die glaubt, dafl mit Jesus jede Einseitigkeit gesprengt wird;
eine ,Einseitigkeit“, die gerade in den ,geistlichen Ubungen erfahren
mochte (und erfahren wird, wie Ignatius weifl), dafl mit Jesus alles um-
spannt und alles umgriffen ist: ,Gib mir deine Liebe und Gnade, das ist
mir genug!“ (234) Hugo Rahner macht darauf aufmerksam, dafl ,der
Schopfer und Herr* der Liebesbetrachtung ... gemif} der Theologie des
Ignatius Christus (ist), das menschgewordene Wort, das durch Wirken und
Wesen allen Geschopfen innewohnt . .. Der Schopfer und Herr, zu des-
sen Liebe sich die dankbare Seele entflammt, ist die ,gekreuzigte Majestit
Gottes“ (wie Ignatius, nicht erst Jurgen Moltmann schreibt).

Es geht, wie ein Kommentar zum Neuen Testament anmerkt, um den
Jesus ,,im Fleisch, d. h. in einem wirklichen menschlichen Leib“, nicht um
eine Schemengestalt, um eine subjektive Erfahrung oder das Gefiihl des
Ergriffenseins; es geht — Ignatius ist hier so unerbittlich wie Paulus und
Johannes — um den Jesus, wie ihn die Schriften des Neuen Testaments vor-
stellen: gelebt, gewandert, gepredigt, gelitten, begraben, auferstanden. . .

Dieser ,, Jesus im Fleisch“ ist letzter Mafistab fiir jede christliche Medita-
tion. Unterscheidungen wie die zwischen , gegenstandsloser (= die tiefere,
neue) und ,gegenstidndlicher® (= die traditionelle, rationelle) Meditation
versagen vor diesem Kriterium. Selbst Kompromififormeln wie ,iiber-
gegenstindlich“ werden dem Kriterium vom ,, Jesus im Fleisch® nicht ge-
recht. Ist Jesus ein Gegenstand? ist er gegenstandslos? ist er iibergegen-
standlich? Die niichterne Formel des hl. Thomas, dafl wir die ,res“, die
Sache Gottes glauben und meditieren, entspricht in ihrer durchsichtigen
Offenheit dem Anliegen der Schrift und dem des Ignatius noch immer am
besten. Auf jeden Fall aber muf dieses ,Sich-Messen“ am Jesus der Schrift
das Anliegen der Pfingst- wie der Meditations-frommigkeit sein.

»Jesus der Schrift, , Jesus im Fleisch“ heifit, dafl das Bemiihen der heu-
tigen Bibelwissenschaft ernst genommen wird. Wo eine Pfingstfrommig-
keit sich dariiber souverdn hinwegsetzen méchte, wendet sie der Mitte der
eigenen Frommigkeit den Riicken. Gewify meint bei weitem nicht alles, was



Josef Sudbrack 436

von den Fachleuten an Schriftauslegung angeboten wird, den Jesus des
Glaubens, das paulinische Bekenntnis: ,Herr ist Jesus“. Aber wo in Bausch
und Bogen das wissenschaftliche Bemihen um Jesus als hinderlich fir die
Glaubenserfahrung von Jesus abgelehnt wird, nimmt man nicht mehr
ernst, dafl das Wort der Schrift der einzige Weg ist zum ,, Jesus im Fleisch®.

»Jesusim Fleisch®, , Jesus der Schrift“, heifit realistisch und niichtern sich
der heutigen Situation stellen; heiflt die Kirche in ihrer spannungsreichen
Sichtbarkeit bejahen; heifit nicht im Protest gegen die ,gegenwirtige Ge-
sellschaft“ und die ,gegenwartige Kirche® eine Flucht in Freirdume des
»geistlichen Lebens antreten, sondern das zu beherzigen, was Paulus auf
Grund seines Bekenntnisses zu ,Herr ist Jesus® weifi:

Denn wie der Leib einer ist und viele Glieder hat, alle Glieder

des Leibes aber, obgleich es viele sind, einen Leib bilden,

so ist es auch mit Christus . . . (1 Kor 12, 12).
Weil Paulus als Richtschnur fir den ,heiligen Geist“ das eine Bekenntnis
zu Jesus aufstellt, weill er auch von Einheit der vielen Glieder in dem einen
Leib. Und deshalb beschwort er alle, die sich ,eifrig um Geistgaben bemii-
hen, danach zu trachten, dafl ihr zur Erbauung der Gemeinde reich werdet*
(1 Kor 14, 12) — und nicht nur zur eigenen ,religiosen“ Selbstfindung.

Das sind keine zuféalligen Worte. Es sind Erfahrungen, die Paulus selbst
gemacht hat. Gerade ekstatische Bewegungen, die von der Kraft der Be-
»Geist“-erung getragen sind, neigen dazu, ihre eigene Erfahrung iiber
alles andere zu stellen; neigen dazu, aus der Nichternheit des Alltags aus-
zubrechen in die Traumwelt eines selbstgemachten Paradieses.

Paulus spricht ihnen nicht das Recht zur Begeisterung, zur Ekstase ab;
ganz im Gegenteil: , Ich wiinsche, daf} ihr alle in Zungen redet®. Aber dar-
tiber hinaus stellt er die christliche Forderung, ,,dafl es zur Erbauung der
Gemeinde diene“ (1 Kor 14, 5, 5). Und noch einmal dariiber hinaus ist es
fiir ihn unabdingbar, dafl alles dies auf das Bekenntnis ausgerichtet ist:
SHerr ist Jesus®.

I1. Erfahrungen: Die Vielfalt des einen Geistes

Das bedingungslose paulinische Ja zur Vielfalt der Geisteserfahrungen
muf} Vorzeichen fir jede ,Ubung geistlicher Art“ sein.

a) Reden und Schweigen

Die Zeit ist wohl vorbei, dafl man Meditationsiibungen und Exerzitientage
einfachhin gleich ,Schweigen® setzte. Das andere Extrem, solche Besin-
nungsstunden nun aufzuldsen in Diskussion und redende Selbstbestétigung,



Geist-liches zu geist-lichen Ubungen 437

konnte niemals ernsthaft in Erwdgung gezogen werden. Es geht um etwas
anderes. Die ignatianische Theologie hat sich — wenigstens grundsatzlich —
auch fir Exerzitien durchgesetzt.

Die anderen Dinge auf der Oberfliche der Erde sind zum

Menschen hin geschaffen, und zwar damit sie ihm bei

der Verfolgung des Zieles helfen, zu dem er geschaffen ist.

Hieraus folgt, dal der Mensch dieselben so weit zu gebrauchen hat,

als sie ihm auf sein Ziel hin helfen, und sie so weit lassen muf,

wie sie ihn daran hindern (23).
In der Praxis der ,geistlichen® Ubungen sollte man im einzelnen zusehen.
Daf z. B. eine Gemeinschaft, die im Laufe des Jahres zusammen lebt,
zusammen spricht, zusammen meditiert, froh sein wird {iber Ruhe und
Schweigen wihrend Besinnungstagen — bis zu den schweigend eingenom-
menen Mahlzeiten — ist leicht zu verstehen. Dafl aber umgekehrt — wie ich
es erlebte — eine kirchliche Gemeinschaft, die sich wahrend des Jahres nur
zu Exerzitien zusammenfand, diese Tage der Einkehr mit Schweigen be-
ginnt, mit Schweigen durchfiihrt und mit Schweigen beendet, hat nicht viel
mit dem Geist der Exerzitien zu tun.

Wenn es wihrend solcher Besinnungstage einer Gemeinschaft gelingt,
zum Miteinander-Sprechen zu kommen, hat sich ,,Bekehrung® ereignet auf
der Ebene, wo es am wichtigsten ist, auf der Ebene der ,,Gemeinde*, wie
Paulus sagt. Drei Erfahrungen mogen dies beleuchten. In einer Gemein-
schaft plddierte eine kleine Gruppe energisch fiir das Schweigen; wir setz-
ten uns dennoch — in den Exerzitien — zusammen und versuchten ein Ge-
sprach. Es war erschiitternd, wie gerade die Vorkdmpfer des ,,Schweigens“
Unfahigkeit zum Sprechen dokumentierten. Ihnen war Gesprich nur ein
hartes Kimpfen um die Wahrheit und Durchsetzen der eigenen Einsicht,
ihrer Meinung, nicht aber Hinhéren auf tiefere Téne einer fremden Aufle-
rung und darin Hinhéren auf die eigene Tiefe.

In einer anderen Gemeinschaft bereiteten wir uns mit viel Schweigen und
Besinnung vor auf eine Stunde, in der einige es wagten, sich persénlich aus
ihrer eigenen religidsen Erfahrung zu duflern; es iiberraschte alle, wie
Mitglieder, die sonst zum Schweigen verurteilt schienen, sprechen konnten.

Eine dritte Erfahrung wiederholte sich des dfteren bei Gruppen, in
denen die Spannung ,Konservativ-Progressiv® bis zu Verfeindungen ge-
fiihrt hatte: Im religiésen Vollzug — nicht im dogmatischen Disput — gelang
Verstindnis und Anndherung. Als man z. B. formulierte, was Gemein-
schaft um den Altar dem einzelnen bedeute — und nicht, wie er die euchari-
stische Gegenwart definierte —, wuchs das Verstindnis fiireinander; und
sicher wuchs in der gegenseitigen Begegnung auch das eigene religiose Er-
leben.



Josef Sudbrack 438

Daf solche Erfahrungen ohne Schweigen, ohne personliche Vertiefung,
. ohne Ruhe und Alleinsein nicht gemacht werden konnen, braucht nur ange-
deutet zu werden. Der Rhythmus von ,Reden und Schweigen® ist ja auch
im Urbild der Exerzitien angelegt, wo zwei miteinander den Weg gehen,
und wo der eine, der ,Exerzitant® seine eigenen Erfahrungen an der des
anderen bricht, vertieft, korrigiert und wieder vertieft im Horen auf das
Wort des anderen, im Horen auf das Wort der Schrift und im Ausspre-
chen dessen, was ihn innerlich bewegt. Eigenerfahrung, die nicht héren
kann, wird leicht zum Selbstbetrug.

Wenn dieses Gesprach in Gemeinschaft (und nicht nur zu zweit) ge-
schieht, wichst die Gefahr, dafl es zum Gerede wird, daf esin flache Unter-
haltung auseinanderlduft, statt zur Tiefe zu fihren. Doch zugleich ist
Chance gegeben, eine Erfahrung des ,Glaubens-Wir“ zu machen und in
dieser Erfahrung auch zu einer Selbstfindung des ,Glaubens-Ich* zu kom-
men, die nur im Gesprach méglich ist.

Hier ndmlich haben Meditations-Bewegung wie auch eine verengende
Exerzitien-Theologie auf die Anliegen der Pfingstbewegung hinzuhéoren.
Sowohl die meditierenden Kreise wie auch Ignatius (vgl. L. Bakker) wei-
sen auf ihre Innen-Erfahrung als ,Geist“-gewirkt, als Anwesenheit, als
Erleben des Geistes hin. Das ist Giberaus biblisch, entspricht dem Anliegen
der Synoptiker ebenso wie dem der Apostelgeschichte, des Paulus und des
Johannes. Doch mit einer Akzentverschiebung: In der Bibel steht kaum
etwas davon, dafl ,ich in mir“ den Geist erfahre, sondern so gut wie immer
sind es ,,wir“, die des Geistes teilhaftig werden. Schon zu Beginn wird das
Reich Gottes angekiindigt als Geisterfahrung der Gemeinschaft:

Ich taufte euch mit Wasser, er aber wird euch mit heiligem Geist

(und mit Feuer) taufen (Mk 1, 18; Mt 3, 11; Lk 3, 16).
Die Apostelgeschichte greift es auf, 14t den Geist iiber die Gemeinde
kommen und stellt die Geistesgaben der Apostel und Propheten in den
Dienst der kirchlichen Gemeinschaft. Bei Johannes kann gar kein Zweifel
sein: Der Geist wird nicht zuerst dem einzelnen, sondern der Gemein-
schaft, der Kirche gesandt. Die Erfahrung ,des Geistes der Wahrheit, den
die Welt nicht empfangen kann, weil sie ihn nicht sieht und nicht kennt*
(14, 17), geschieht in Gemeinschaft, im , Wir*,

Der Beistand, der Heilige Geist, den der Vater

in meinem Namen senden wird, der wird euch alles lehren

und euch an alles erinnern, was ich euch gesagt habe (14, 26).
Paulus verdichtet im Hohepunkt seines Rémerbriefes diese Geisteserfah-
rung des , Wir“ sogar zum Gebet. Auch er spricht im Plural, im engagier-
ten , Wir“:



Geist-liches zu geist-lichen Ubungen 439

In diesem — Geist, den wir empfangen haben bei der Annahme
an Sohnes Statt — rufen wir: Abba, Vater!

Eben dieser Geist bezeugt unserem Geiste,

dafl wir Kinder Gottes sind . . .

Ebenso kommt dieser Geist unserer Schwachheit zur Hilfe.

Wir wissen nicht, was wir beten sollen, wie es sich gebiihrt;
aber der Geist selbst tritt fiir uns ein

mit unaussprechlichen Seufzern . . . (8, 15 16. 26).

Paulus kennt die personliche Geist-Erfahrung wie kaum ein anderer. Am
Ende des gleichen Romerbriefkapitels verlifit er das Reden im kirchlichen
Plural und spricht als ,,ich, Paulus“ ein Gebet aus:

ich bin dessen gewify ... (Rém 8, 38).
Aber um so auffilliger ist die Selbstverstindlichkeit, mit der er von der
Geisterfahrung, vom Beten im Geiste im Plural, in der ,Wir-Form®
spricht.

Das eine, daf der einzelne Mensch Gebetserfahrung, Geisterfahrung
fiir sich macht, ist der Exerzitien- wie der Meditationsfrommigkeit selbst-
verstindlich. Das andere aber, wie es zu einer , Wir“-Erfahrung des Gei-
stes kommt, ist Anliegen der Pfingstfrémmigkeit. Wie kann das Wissen
um den ,einen Geist“, der ,jeden einzelnen von uns“ beseelt — sicher ein
Héhepunkt der christlichen Botschaft —, in unserer Zeit erfahrbar werden?
Gewif auch im schweigenden Beisammensein; gewifl auch im einsamen
Erleben, daf wir gemeinsam berufen sind; gewif auch in der Gemeinschaft
des Gotteslobes.

Aber muf nicht auch (es ist der tragende Grund von allem anderen) ein
Miteinandersprechen stattfinden? Mufl man sich nicht in der ,, Verschieden-
heit der Gnadengaben“ schitzen, verstehen und anerkennen lernen? Und
wird dann nicht genau dieses , horizontale®, mitmenschliche Gesprach, zur
,vertikalen“ Geisterfahrung, zum Gebet und zum Gesprach mit Gott?

Dies sollte ein Impuls der Pfingstfrommigkeit fiir christliches Gebet und
christliche Gotteserfahrung sein: Gott ist nicht nur der Vater, der iber
uns thront; Gott ist auch der Geist, der in uns wohnt und in uns ,seufzt®,
wie Paulus schreibt. Und wenn Christen untereinander es fertig bringen,
in ihrem Suchen und Finden, ihrer Angst und Freude sich einander aus-
zusprechen, dann sprechen sie sich ,im Geiste® aus, dann ,rufen wir in
diesem Geist ,Abba Vater“.

Dieser Geist, der Geist der christlichen Selbstfindung, ist ein Geist der
Gemeinschaft. Deshalb endet Pfingsten, das Fest seiner Aussendung, in
der Gemeinschaft des Geistes, wo Beten und Zusammensein eins gewor-
den sind:



Josef Sudbrack 440

Sie verharrten aber in der Lehre der Apostel
und in der Gemeinschaft, im Brechen des Brotes
und in den gemeinsamen Gebeten (Apg 2, 42).

b) Spontaneitit und Besinnen

Zur Verwirklichung konnen, wie sich versteht, nur Hinweise, nicht aber
Vorschriften und meditative Gebrauchsanweisungen gegeben werden. Auf
zwei Erfahrungen sei deshalb aufmerksam gemacht; auf eine, die sich im
kleinen Kreis und innerhalb einiger Stunden schon ofters wiederholt hat,
und auf eine andere, die einen lingeren Zeitraum braucht, intensivere Vor-
bereitung verlangt, aber tiefer fiihrt.

Das Lernen und Einiiben eines Liedes hat schon viele Gruppen zusam-
mengefiihrt. Musik ist, wie G. Steiner in ,Sprache und Schweigen* schreibt,
»der tiefere, umfassendere Schliissel* zu Sprache und Kommunikation.
Hinter Worten und Schlagworten kann sich ein Mensch verstecken; im
Singen aber wird er spielerisch ,gezwungen®, sich selbst zu duflern. Sitze
und Reden kénnen als Schilde gegeneinander abschirmen. Téne aber — die
vernommenen, die auf einem Instrument gespielten und mehr noch die mit
eigener Stimme gesungenen — lassen die Panzer abfallen. Vielleicht bilden
sie die oft gesuchte Briicke zwischen der Tiefe des Schweigens (oder dessen
leerer Flucht) und der Oberflichlichkeit des Redens (oder dessen engagier-
ter Personalitit).

Es ist eine Erfahrung der Pfingstbewegung, dafl Singen heilt und ein-
ander 6ffnet (und damit auch Gott).

Und berauschet euch nicht mit Wein, worin ein heilloses Wesen
liegt, sondern werdet voll heiligen Geistes und redet zueinander
mit Psalmen und Lobgesdngen und geistlichen Liedern;

singet und spielt in eurem Herzen dem Herrn (Eph 5, 18-19).

Es muf keine Ablenkung und auch keine reine Erholung sein, wenn man
sich in Exerzitien oder Meditationstagen zusammensetzt und ein neues
Lied einiibt. Man braucht dazu fafiliche Melodien, die der musikalischen
Maoglichkeit der Gruppe entsprechen. Vorsingen, erkliren der Melodie-
zlige, mitsummen, aufmerksam-machen auf Feinheiten in Rhythmus und
Kadenz, nochmals singen, mitsingen, erst leise, dann bewufter usw. Die
Méglichkeiten sind unbegrenzt.

Die Lieder sind natiirlich auszusuchen. Es gibt rhythmische Lieder, die
zum Aufbruch dréingen (vieles von Peter Janssen); es gibt fromme moderne
Lieder, die eine leise trillernde Frohlichkeit (manches von Soeur Sourire)
oder eine fast ausgelassene Heiterkeit erfahren lassen (einige Negro-
Spirituals oder nach siildamerikanischen Ténzen konzipierte religiose Lie-
der); es gibt ausgesprochen meditative Chansons (die besten Stiicke von



Geist-liches zu geist-lichen Ubungen 441

Pére Duval). Nicht jedes Stiick pafit fir jede Situation. Die meditativen
allerdings sind fast immer geeignet.

Das Einiiben mufl weitergefithrt werden. Wenn es z. B. gelingt, den
Gesang in korperliche Bewegung sich fortsetzen zu lassen: Héandeklat-
schen, Mitschwingen, Tanz oder auch Erfinden von eigenen Unter- und
Oberstimmen, dann hat das Lied von der Gemeinschaft und die Gemein-
schaft vom Lied Besitz ergriffen. In diesem Medium des gemeinsamen
Erlebens kann der einzelne eine christliche Erfahrung machen, die vollig
durchzogen ist vom Sozialen, vom Wir. Die Welt der Tone ist — wie schon
die Alten wufiten, wenn sie von Sphirenmusik und Engelgesang sprachen -
beileibe kein Nebenraum der religidsen Erfahrung. Man sollte das musika-
lische Erleben auch nicht auf passives Héren einschranken, sondern gerade
in ihm die Eigentitigkeit des ,Meditierenden®, seine Spontaneitit, seine
Kreativitit herausfordern. Was sich in vielen Auflerungen der Pfingst-
frommigkeit spontan zeigt, sollte tiberall dort anerkannt werden, wo man
sich ,geistlich® einiibt. Die Gabe, andere zum Mitsingen zu bringen, ist fiir
einen Exerzitien-,Meister“ der Zukunft mindestens ebenso wichtig wie
die Einfiihrung in die Technik von Yoga und Zen.

Am Rande sei nur vermerkt, dafl diese aktive Einiibung der religidsen
Erfahrung als Einiibung in Spontaneitdt und Kreativitit auch in Wort-
und Bild-Meditation ihren Platz finden miifite. Wer ,Meditation“ von der
Aktivitit des Menschen, seinem schopferischen Finden und Sich-Finden
abtrennt, macht aus dem Menschen ein zweigeteiltes Wesen: diesmal nicht
in Leib-Seele, was frither die Gefahr war, sondern in Tun-Nichttun, was
noch schlimmere Folgen haben kann — auch und gerade fiir das Gebet.

Erst einigemale war mir eine Besinnungswoche méglich (Meditations-
kurs, Exerzitien — der Name tut nichts zur Sache), wie sie wohl das Ideal
der geistlichen Ubung wire.

Es begann mit intensiver Vorbereitung. Die Woche war nach Themen-
kreisen untergliedert; und jedes der religids-existentiellen Themen war
dreigeteilt: Geistige Erarbeitung — Meditative Vertiefung — Spielerische
Realisation. Jeder Teilnehmer mufite irgend etwas vorbereiten (Kurz-
Vortrag tiber einen wichtigen Aufsatz; Bild-Wort-Meditation; Gestaltung
eines Gottesdienstes usw.) ... Und so begann auch der Tag mit geistiger
Arbeit: eine , Vorlesung“ tber Gebet, Geisterfahrung, Hoffnung, Lebens-
raum der Gemeinschaft usw., mit einem zweiten Referat eines der Teil-
nehmer tiber eine Arbeit zum gleichen Thema. Dies Thema wurde dann
erarbeitet, wie man es iblicherweise kennt: Gruppengespréche, Einzel-
diskussion, Riickfragen, gemeinsames Protokollieren usw.

Im zweiten Gang wurde das gleiche Thema in die Meditation hinein-
gestellt. Von selbst ergab es sich, dafl die Stille notwendig war; dafl manch-



Josef Sudbrack 442

mal auch die gemeinsame ,Meditation“ keinen Raum mehr fand und
hochstens noch Gespriche zu zweit ihren Platz hatten. Der dritte Gang
aber: gemeinsames Singen, Plaudern, Spielen, Bilder anschauen und
meditieren, wuchs aus dem Hohepunkt der stillen Zeit, der gemeinsamen
Eucharistiefeier heraus und war beileibe kein iiberfliissiges Anhéngsel.

Natiirlich geht in der schematischen Darstellung die Lebendigkeit des
Geschehens verloren. Aber wo eine Gemeinschaft diesen organischen Ver-
such, ,geistlich zu tiben”, wagte, gliickte das Experiment tiber alle Erwar-
tung gut. Auch z6gernd-skeptische Teilnehmer wurden schnell iiberzeugt,
daf dies ein guter Weg fiir gemeinsame ,Exerzitien“ ist. Das mit Ent-
scheidung Gemeinte wurde tiefer und bewufiter, sicher aber ganzheitlicher
ergriffen als sonstwo. Der fiir Exerzitien so wichtige Faktor ,Zeit* spielte
eine grofle Rolle. Jedesmal geschah auch das gleiche: Das vorbereitete Pro-
gramm verkiirzte sich von selbst; es war zu reich vorbereitet fiir die Tage
des Beisammenseins. Und fiir den, der den Ablauf zu koordinieren hatte,
ergab sich als wichtigste Konsequenz, daff man noch linger in den einzelnen
Themenkreisen verharren und noch mehr Raum fiir die persénliche und
gemeinsame Aneignung wie auch die aktive und passive Vertiefung offen-
halten miisse.

Wahrscheinlich ist nicht jede Gemeinschaft fiir diese Art offen, und natiir-
lich gibt es viele andere Moglichkeiten. Aber — diese Erfahrung ist eindeu-
tig — normalerweise traut einer sich selbst und den anderen zu wenig zu an
Spontaneitit und geistigem Wachsein, zu wenig an meditativer Selbsterfah-
rung und religiéser Kommunikation. Genau hier mufl der Impuls der
Pfingstbewegung fruchtbar werden fiir ,geistliche Ubung®. Der ganze
Mensch gehért in sie hinein. Auch eine Aufgabe fiir die Pfingstfrommigkeit
wird sichtbar: die geistige und auch verstandliche Begabung des Menschen
nicht auszuklammern aus der religiésen Erfahrung.

Paulus erinnert im Romerbrief an diese ganzheitliche Gottesbegegnung,
wenn er ansetzt und die Dienste der Gnadengaben aufzihlt:
Ich ermahne euch nun, ihr Briider, unter Anrufung der
Barmherzigkeit Gottes, eure Leiber als lebendiges, heiliges und
Gott wohlgefilliges Opfer hinzugeben; das sei euer
dem Wort geméafler Gottesdienst (12, 1 nach O. Michel).

Und seine Korinther mahnt er:

Beten will ich im Geist, beten aber auch

mit dem Verstand,

lobsingen will ich im Geist,

lobsingen aber auch mit dem Verstand (1, 14. 15).



Geist-liches zu geist-lichen Ubungen 443
III. Die Scham der Geist-Erfahrung

Der Rahmen des Moglichen muf weit gespannt sein; dann wird dasjenige
gefunden, was heute oder morgen, in ,dieser® Situation ,geistliche
Ubung*, ,Exerzitium® sein sollte.

Sicherlich sind im konkreten Fall viele Einschrinkungen zu beriicksich-
tigen: Die Moglichkeiten der Gemeinschaft, die Raumlichkeiten, die zeit-
liche Begrenzung und natiirlich zuerst die Rolle desjenigen, ,der die Exer-
zitien vorlegt“. So nimlich, nicht ,Exerzitienmeister, nennt Ignatius ihn.
Schon in diesem vorsichtigen Hinweis liegt die Aufforderung, dafl jemand,
der geistliche Ubung vorlegt und einzelnen oder vielen zum Gebet verhelfen
mdchte, sich nicht in die Rolle des ,Meisters“, sondern des Dieners hinein-
begibt, hinzuhdren lernt, was dem anderen nottut, was die Situation erfor-
dert, um eine Gemeinschaft in die Tiefe des Glaubens zu fithren: ,Einer ist
euer Meister, ihr alle aber seid Brider® (Mt 23, 8).

Eine weitere Einschrinkung stammt aus der Geist-Erfahrung selbst.
Man kénnte sie ,Scham des Personalen in uns®, ,Scham geistlicher Erfah-
rung® nennen. Mit Recht wird zwar die ,Geistvergessenheit® (O. A. Dill-
schneider) oder gar der ,Abfall vom Geist® (H.Schiitz) in Kirche und
Theologie beklagt. Doch man sollte dariiber nicht vergessen, dafl der Geist
und alles Geistliche eine Qualitit besitzen, die in die Verborgenheit, in die
»Vergessenheit® hineindrangt, die sich gegen jede Thematisierung sperrt.

Der Geist wird euch in alle Wahrheit fiihren;

denn er wird nicht von sich aus reden,

sondern was er hort, wird er reden (Joh 16, 13).
Dieses Wort aus den Abschiedsreden Jesu bereitet die Geschichte der Geist-
frommigkeit vor. Es sieht die Aufgabe des Geistes nicht darin, selbst ins
Nachdenken und Gesprich zu kommen; der Geist nimmt von anderswoher,
vom Vater, und fiihrt anderswohin, zum Sohn, zum , Jesus im Fleisch®
und zu seiner Wahrheit. Er ist nicht selbst Thema, nicht selbst Erfahrung,
nicht selbst Programm, sondern weist als der ,Geist Jesu® (so Paulus) auf
Jesus selbst hin. Es ist seine Rolle, vergessen zu werden und zur Offen-
barung Gottes in Jesus zu fithren.

Paulus ist durch und durch von dieser christozentrischen Geisttheologie
geformt:

Wenn aber der Geist dessen, der Jesus von den Toten
auferweckt hat, in euch wohnt,

so wird er, der Christus von den Toten auferweckt hat,
auch eure sterblichen Leiber lebendig machen,

durch seinen Geist, der in euch wohnt (R6m 8, 11).

Gerade wer die Pfingstfrémmigkeit ganz und gar bejaht, darf nie aus dem



Josef Sudbrack 444

Auge verlieren, dafl der Geist ,nicht von sich aus redet“ und nicht zu sich,
sondern ,in alle Wahrheit* Jesu Christi fithrt. Es stimmt: Kirche und
Theologie des Westens waren ,geistvergessen und haben die Erinnerung
noch nicht zuriickerlangt. Aber es gab und gibt auch eine ,Geist“-Frommig-
keit, die sich selbst bespiegelt und die Ausrichtung des Geistes auf Christus
vergifit. Einige traurige Seiten der Spiritualitits-Geschichte (Schwirmer,
Wiedertaufer) wurden von ihr beschrieben. Nur beide — Geist und Jesus —
zusammen mit der deutlichen Ausrichtung auf die Sichtbarkeit Gottes in
Jesus — vom Geist gefithrt zu ihm, der die Wahrheit des Vaters sichtbar
macht — ist christliche, ist Pfingst-Frommigkeit.

Ist es also verwunderlich, wenn ein wirklich Geist-Erfahrener nicht Gber
seine Erfahrung spricht, sondern von dem, um den es geht, von Jesus?
Es gibt grofle christliche Gestalten, die das Wort vom Geist niemals im
Munde fithrten! Ist es verwunderlich, wenn ein wirklich Geist-Erfahrener
sich scheut, Worte des eigenen Erlebens zu gebrauchen und dafiir sich
hineinbegibt in die Worte anderer, die feierlichen Worte der Liturgie, die
niichternen Worte der Glaubenslehre, die gelungenen Worte anderer
Christen? Der Klang von Begeisterung und Innigkeit kann auch aus der
sprachlichen Begabung des Redners stammen. Die Geschichte der From-
migkeit kennt bis in die jiingste Vergangenheit geniigend Menschen, die
weite Kreise in religiése Begeisterung versetzten und dann irgendwann
zeigten, wie wenig ihre Worte aus der Kraft des Geistes und wie sehr sie
aus sprachlich-psychologischem Konnen stammten. Man lese demgegen-
iiber nur das Exerzitienbuch des Ignatius, sicher ein geisttragendes Buch,
aber in fast abweisender Niichternheit geschrieben.

Doch wiederum darf es nicht darum gehen, eines gegen das andere aus-
zuspielen, miteinander zu vergleichen, hier Liicken und dort leeres Pathos
zu suchen. Es geht darum, dafl auf der Suche nach »Geist-Frommigkeit“
der Blick fiir die Vielfalt der Geistes-Gaben offenbleibt. Aber eine — die
zentrale — Auflerung des Geistes geschieht dort, wo alle Be-,Geist“-erung
vergessen wird und der Blick auf das nichterne, schlichte Geheimnis Gottes
fallt: ,Und das Wort ist Fleisch geworden“ — Wort, das erschlieft eine
sachliche Aussage; Fleisch, das besagt demiitige Konkretheit.

Das ist mit ,Scham der Geist-Erfahrung® gemeint. Nicht immer ist der-
jenige, dem grofle Worte aus dem Munde strémen, der wirklich Erfahrene.
Ahnlich steht es doch um zwischenmenschliches Erleben. Wie sehr wire
die Wirklichkeit auf den Kopf gestellt, wenn man ein reiches Innenleben
nur bei dem suchen wiirde, der begeisternd und ergreifend sich musikalisch,
bildnerisch oder literarisch Zufiert; wenn man dem scheuen, hilflosen ande-
ren, der sich sogar in abgegriffene Worte und Sitze hineinfliichtet, geist-
liche Erfahrung absprechen wiirde. Kann nicht sogar die ,Scham des Perso-



Geist-liches zu geist-lichen Ubungen 445

nalen in uns® ein giiltigeres Zeugnis fiir Erfahrung sein als die Gewandt-
heit des Redens? In der ,Scham der Geist-Erfahrung” wird diese mensch-
liche Anlage, sein Tiefstes zu schiitzen und zu verbergen, noch einmal ver-
tieft. Denn auch der Heilige Geist, den Romano Guardini nach Paulus die
»Innerlichkeit Gottes“ nennt,

spricht nicht von sich aus,

sondern was er hort, wird er reden,

einfithren wird er in die Wahrheit Christi (Joh 16, 13).
Die 6stliche Christenheit bietet ein Beispiel dafiir, wie Begeisterung und
»Scham des Geistes“ nebeneinander und zusammen bestehen konnen. Im
russisch- und griechisch-orthodoxen Christentum gab es keine ,Geistver-
gessenheit“ (vgl. P. Evdokimov, L'Esprit Saint dans la Tradition Ortho-
doxe; V1. Lossky, Die mystische Theologie der morgenlandischen Kirche).
Dort blieb ,Geist“-be-,Geist“-erung im Ménchtum, in der Liturgie, im
Alltagsleben der Christen lebendig.

Dort aber erwuchs die ,Pfingstfrommigkeit“ aus der lebendigen Ver-
bundenheit mit der Tradition und war hineingebunden in die Feierlichkeit
der Liturgie, also in objektive Formen und weniger in Auflerungen sub-
jektiver Ergriffenheit. Wir kénnen im Westen diese 6stliche Frommigkeit
nicht kopieren. Aber wir sollten uns bewuf}t bleiben, dafl nicht Konfronta-
tionen, Anklagen und Verketzerungen, sondern diese beiden Bande es
sind, die die Einheit in der Vielzahl der Geistesgaben bewahren: Verbun-
denheit mit der Tradition bis zu ihrem Ursprung, der HI. Schrift, und der
Liturgie mit ihrer Mitte, der eucharistischen Mahlgemeinschaft. Dort soll-
ten alle ,geistlichen Ubungen“ ihr Zentrum haben.

Das meint Paulus, wenn er die Vielfalt der Gnadengaben nicht durch
Beschneidung, nicht durch Korrektur oder Tadel zur Einheit bindet, son-
dern dadurch, dafl er den zweifach-einen Mafistab der christlichen Einheit
aufstellt:

Jesus: Niemand sagt, Herr ist Jesus, aufler im Heiligen Geist.
Gemeinde: Jedem aber wird die Offenbarung des Geistes
zum Nutzen fiir die Gemeinde gegeben (1 Kor 12, 3. 7).





