
Josef Sudbrack 430 

Geist, der die Stummheit und das tödliche Schweigen, in das Resignation 
stets einmündet, überwindet und eine neue Gabe der Sprachen, ja des Spre- 
chens verleiht. Das geschah an jenem großen Aufbruch und in den Verhei- 
ßungen des Pfingstfestes, die noch immer nicht ganz von der Kirche einge- 
löst sind. An dieser Stelle dürfen wir auch - in einer typologischen Deu- 
tung - den Ausblick auf die kosmische Vollendung in der Geheimen Offen- 
barung wagen, in der Maria, als Typus Israels, zum Zeichen der Erfüllung 
von Gottes Verheißungen für die Welt und die Geschichte dient. Hier er- 
füllt sich in der Gestalt der vorausschauenden Vision die Hoffnung, die 
sich für den Glaubenden seit Anbeginn der Schöpfung mit dem Namen 
Marias verbindet (vgl. Gen 3, 15). 

Aus den letzten Überlegungen geht hervor, daß die heutige Glaubens- 
verkündigung nicht so sehr einer völlig neuen Mariologie bedarf, sondern 
vielmehr der Ergänzung durch eine authentische und konsequente Ausle- 
gung der lukanischen Kindheitsgeschichte. Wenn Begriffe wie Erlösung, 
Bund, Armut und Zeugnis für unsere Zeit neu ausgelegt werden müssen, 
dann kann der Glaube Mariens, wie das Lukasevangelium ihn deutet, 
gerade auch für eine junge fragende Generation erneut beispielhafte Be- 
deutung gewinnen und Hoffnung und Vertrauen erwecken. 

Geist-liches zu geist-lichen Übungen 
- notiert am Rande der Pfingstfrömmigkeit 
Josef Sudbrack SJ, München 

Moden lösen einander ab; auch in der Kirche; auch dort, wo man von Fröm- 
migkeit spricht. Wenige Jahre nur ist es her, daß eine Begeisterungswelle 
hoch stieg für Aktivität, für Einsatz. Theologische Wissenschaft, kirchliche 
Stellen und - etwas verspätet - Spiritualität wurden von ihr erfaßt. Man 
sprach von Weltfrömmigkeit; meinte allerdings etwas anderes als das Sich- 
Ein-Wiegen in die Natur, das Goethe im Wilhelm Meister mit diesem 
Wort verband. Gemeint war der Einsatz für die Menschen und für die 
Welt, gemeint waren Änderung oder gar Umsturz der ungerechten gesell- 
schaftlichen Verhältnisse aus christlichen Motiven; gemeint war Engage- 
ment - mit dem pathetischen Predigerton, den der Begriff auch in der fran- 
zösischen Sprache hat. 

Abgelöst wurde diese Bewegung durch eine immer stärker um sich grei- 
fende Sehnsucht nach Stille, nach Einkehr, nach Meditation. Auch diese 



Geist-liches zu geist-lichen Übungen 431 

Welle der Meditationsfrömmigkeit kam im deutschen Raum mit einiger 
Verspätung an; umgekehrt wie bei der Weltfrömmigkeit hinkte (und hinkt 
noch) die theologische Bewältigung hinter den praktischen Impulsen nach. 
Die Kraft dieser Frömmigkeitsbewegung ist noch kaum abgeflaut; hoffent- 
lich läßt die Begeisterung für Einkehr und Stille nicht so schnell nach, wie 
es bei der Begeisterung für gesellschaftliches Engagement geschah. 

Inzwischen naht eine dritte Welle - wiederum in Deutschland mit eini- 
ger Verspätung - die Pfingstfrömmigkeit. Bei ihr wagt man allerdings das 
Wort •Mode" nicht mehr in den Mund zu nehmen. Zu zentral kommt sie 
aus christlichem Impuls; zu genau trifft sie die Nöte des Menschen von 
heute. Anliegen der Meditationsfrömmigkeit sind aufgenommen - es geht 
um Innewerden, um Erfahren: Die Absage an eine zu verstandesmäßige 
oder eine aktivistische Ausdeutung des christlichen Glaubens gab und gibt 
diesem Bemühen - zu Recht oder zu Unrecht - seine Kraft. Aber auch An- 
liegen der Weltfrömmigkeit tauchen in neuem Gewand auf - gerade der 
katholische Beitrag zur Pfingstbewegung ist seit Beginn getragen vom so- 
zialen Engagement (vgl. GuL 43 [1970] 369-387, Streiflichter des Nord- 
amerikanischen Christentums, 377). 

Manches, was sich in den Formen dieser Frömmigkeit durchsetzt, scheint 
den ignatianischen Übungen nicht unähnlich zu sein: denn es geht darin 
zentral um Geisterfahrungen und um Entscheidungen aus dem Geist. Zwar 
zeigt L. Bakker (Freiheit und Erfahrung, 300-304), daß Ignatius bewußt 
die Geistaussagen aus den Exerzitien entfernte. Wahrscheinlich fehlte ihm 
das theologische Rüstzeug, um seine Erfahrungen als Geist-Erfahrungen 
zu deuten. Mehr aber noch bewegte ihn die Rücksicht auf inquisitorische 
Verdächtigungen dazu, so gut wie niemals vom Geist zu sprechen. Während 
seiner ersten Tätigkeit wurde er zu Salamanca zur Rede gestellt: •Also 
sprecht ihr in der Kraft des Heiligen Geistes. Und gerade über diesen 
Punkt der Führung durch den Heiligen Geist wollen wir noch etwas mehr 
hören"; worauf Ignatius sich weigerte, noch etwas zu sagen, schreibt Bak- 
ker (302). 

Es ist an der Zeit, dieses Gespräch wieder aufzugreifen. Nicht nur um 
der Erneuerung der Geistlichen Übungen willen, sondern ebenso, um in 
der Pfingstfrömmigkeit das einigende Bemühen aufzuspüren, das Leitbild 
ist für jede Frömmigkeit, die sich leiten läßt von dem 

Geist der Wahrheit 
der uns einführen wird in die ganze Wahrheit (Joh 16, 13). 

Bevor wir im folgenden einige Erfahrungen von Geist-lichem in geist- 
lichen Übungen mitteilen, sollen einige Züge aufgezeigt werden, die mo- 
derne Bestrebungen der Pfingstfrömmigkeit in die vom Evangelium ange- 
kündigte Wahrheit des Geistes eingliedern. 



Josef Sudbrack 432 

I. Gemeinsame christliche Anliegen der Pfingstfrömmigkeit 

1. Die Vielzahl der Charismen 

Schon der Name: Pfingsten, Geist muß genügen, um jeder Einseitigkeit zu 
wehren: 

Es gibt Verschiedenheiten in der Zuteilung von Gnadengaben ... 
Es gibt Verschiedenheiten in der Zuteilung von Diensten ... 
Es gibt Verschiedenheiten in der Zuteilung von Kraftwirkungen... 

All dies aber wirkt ein und derselbe Geist, der jedem 
für sich zuteilt, wie er will (1 Kor 12, 4-11). 

Wie er will! 

Ich erinnere mich an Gespräche über die Exerzitien, zu deutsch •geist"-liehe 
Übungen, in denen die Intention des Ignatius von Loyola auf Entscheidung 
hin verengt wurde. Nur wo in Besinnungstagen zielbewußt auf ein klares 
Ja oder Nein hingearbeitet werde, dürfe man von Exerzitien •im eigent- 
lichen Sinn" sprechen. Heute kann man feststellen, daß viele Vertreter 
dieser •eigentlichen" ignatianischen Exerzitien mit beiden Händen nach 
dem Angebot der fernöstlichen Meditationsmethoden greifen, um dort 
Ruhe, Ausgeglichenheit, Menschlichkeit zu finden. Dort dürfen sie ihre 
Leiblichkeit erfahren, ihre Emotionalität pflegen. Leicht verständlich, denn 
wo man reine Entscheidung sucht und damit das breite Erfahrungsfeld ge- 
ringschätzt, in das Ignatius durch seine Hinweise für Trost und Mißtrost 
einführt, wird die Entscheidungssuche mit Vorzug zur Betätigung von Ver- 
stand und Wille. Wo aber •geist"-liehe Übungen mit •Verstandes- und 
Willens"-Übung verwechselt werden, erstarren sie zum Drill. Hier nun 
bringt die Zen-Methode, seiner selbst gewahr zu werden, Erfahrungen mit 
der eigenen Emotionalität und Leiblichkeit zu machen, Befreiung und 
Erlösung. 

Aber hinter der Verwechslung der ignatianischen Exerzitien mit Ver- 
standes- und Willens-Drill liegt - wie leicht aufzuzeigen ist - ein falsches, 
unhistorisches Verständnis von Ignatius. Er hatte Weiteres, Ganz-Mensch- 
liches im Sinn, auch wenn ihn die damalige Frömmigkeits- und Theologen- 
Sprache hinderte, das adäquate Wort dafür zu finden. Mit seiner Lehre 
von den •anderen Dingen auf Erden, die auf den Menschen hin geschaffen 
sind" (23), eröffnet er die Exerzitien. Alles ordnet sich der Zielsetzung der 
Exerzitien unter, •Dienst und Lobpreis Gottes, unseres Herrn" zu werden 
und darin das •Heil der Seele" zu erlangen (189) - in heutiger Sprache 
ausgedrückt: Alles ist mithineinzunehmen in die Gottesbegegnung als Vor- 
aussetzung und Ort der Selbstfindung (die Reihenfolge ist zu beachten!). 



Geist-liches zu geist-lichen Übungen 433 

Von hier ist das weitere zu beurteilen. Entscheidung aber ergibt sich von 
selbst, wo jemand ernsthaft sich auf sein Leben vor Gott besinnt. 

Weil die Breite fehlte, gab es Leerlauf in den •Geistlichen Übungen". 
Manches an der Meditationsbewegung unserer Tage gibt sich ähnlich ein- 
seitig und eng und versperrt sich damit die eigene Weite. Oft genug wird 
die Meditation zu einer exklusiven Übung christlichen Lebens, die alles 
andere verdrängt. Damit droht man sich zum Maßstab jeglicher mensch- 
lichen und religiösen Tiefe zu machen. Man tut fast so, als breche mit der 
Meditationsbewegung ein neues Zeitalter christlicher Menschlichkeit und 
Geistigkeit an, und weckt Erwartungen, die zu großen Täuschungen führen 
können, weil sie die Vielfalt der Charismen vergessen lassen. 

Genau davor, sich zum Maßstab für alles andere zu machen, muß sich 
die Pfingstfrömmigkeit hüten. •Es gibt Verschiedenheiten ... doch nur ein 
und denselben Geist... doch nur ein und denselben Herrn ... doch nur ein 
und denselben Gott, der alles in allem wirkt." Natürlich hat jede Begei- 
sterung das Recht, auf sich stolz zu sein; aber wenn - wie es geschieht - die 
Selbstgewißheit sich in Fürbitten Luft macht •... für diejenigen, die 
noch (!) außerhalb stehen ...", wenn der Maßstab des Christlichen in 
ekstatischem Zungenreden, in heilender Handauflegung und in sektiere- 
rischem Bekehrungseifer gesehen wird, dann wird das eigene Anliegen 
verraten: der Geist nämlich, der sich vielfältig äußert. 

Paulus auf jeden Fall setzt einen anderen Maßstab: Er sagt freudig Ja 
zu der Äußerung der spontanen Geist-Frömmigkeit: zur •Rede aus Ein- 
gebung", zur Teilhabe am Erkennen der •Geheimnisse", zum •Glauben, 
der Berge versetzt" und Wunder tut, zur Begeisterung, die •all meine 
Habe ... und sogar meinen Leib" aufs Spiel setzt; stellt aber über all das 
als entscheidendes Kriterium •die Liebe" .. . sonst •nützt es mir nichts" 
(1 Kor 13,1-3). 

Vieles gehört zu dieser paulinischen •Liebe"; aber sicher auch und 
gerade die Anerkennung, die anderen Versuchen und anderem christ- 
lichem Tun gezollt wird, das Lob, das allem christlichen Bemühen gespen- 
det wird als •Verschiedenheit in der Zuteilung von Gnadengaben... 
Diensten .. . Kraftwirkungen . ..". 

Im Philipperbrief geht Paulus sogar so weit, sich zu freuen über christ- 
liche Verkündigung, die von nicht sehr lauteren Absichten getragen wird: 
•Was tuts .. . wenn nur Christus verkündet wird" (Phil 1, 18). 

2. •Jesus im Fleisch" 

Nicht Normen und Warnungen, sondern das Bekenntnis zu Jesus hält Pau- 
lus denen vor, die nun fürchten, in der Vielfalt der Geist-Gaben gehe die 
Einheit des Glaubens verloren: 



Josef Sudbrack 434 

Daher tue ich euch kund, daß niemand, der im Geist Gottes redet, 
sagt: Ein Fluch ist Jesus, und niemand sagen kann: 
Herr ist Jesus, außer im Heiligen Geist (1 Kor 12, 3). 

Nicht dieses oder jenes an Begeisterung oder an innerer Erfahrung oder an 
Aktivismus ist Maßstab des Echten, Gottgewirkten, Christlichen, sondern 
das Bekenntnis zu Jesus, der gelebt, gewirkt und gelitten hat, das Bekennt- 
nis zu Jesus mit all seinen Implikationen. 
Dasselbe schärft der 1. Johannesbrief ein: 

Daran erkennt ihr den Geist Gottes: Jeder Geist, der bekennt, 
daß Jesus Christus im Fleisch gekommen ist, stammt von Gott; 
und jeder Geist, der Jesus zunichte macht, stammt 
nicht von Gott (1 Joh 4, 2). 

Hinter diesen neutestamentlichen Mahnungen stehen Spannungen und 
Streitigkeiten. Auch damals gab es Geist-Begeisterung, Pfingstfrömmig- 
keit. Und wahrscheinlich gab es auch damals (wie heute) Gegenstimmen, 
die all das abtaten als nebensächlich oder gar wegführend vom Glauben. 
Aber Paulus und der 1. Johannesbrief lassen sich nicht vor den Karren der 
Verneiner spannen; sie sind nicht gegen, sondern ganz und gar für Pfingst- 
frömmigkeit - nur setzen sie ein Kriterium. 

Das Zitat des Johannesbriefes wird eingeleitet: •Glaubt nicht jedem 
Geist, sondern prüfet die Geister, ob sie von Gott stammen." Und der 
Prüfstein heißt: •Jesus im Fleisch!". Bei Paulus ist es das gleiche Bekennt- 
nis zu •Jesus ist Herr", das wie im Johannesbrief greifbar wird in der 
Liebe zum Mitmenschen. Paulus schärft nicht nur seinen Korinthern (1 Kor 
13), sondern allen Gemeinden ein: •Und wenn es irgendein anderes Gebot 
gibt, ist es in diesem Wort zusammengefaßt, in dem ,Du sollst deinen Näch- 
sten lieben wie dich selbst'" (Rom 13, 9; Gal 5, 19). 

Wer die Frömmigkeitsgeschichte des 15. und 16. Jahrhunderts kennt, 
ist überrascht, mit welcher Sicherheit Ignatius nach dem neutestament- 
lichen Kriterium zur •Prüfung", zur Unterscheidung der Geister" gegriffen 
hat, zu dem Bekenntnis für •Jesus im Fleische". Den Forschern ist aufge- 
fallen, daß seine Exerzitien im Ablauf ihrer Meditationen von der Zwei- 
ten bis Vierten Woche keinen eigenen Zeitraum aussparen für Selbst- 
reflexion und Entscheidungssuche, auf die die gleichen Exerzitien soviel 
Wert legen. Alle Betrachtungen sind ausgefüllt mit der Besinnung auf 
das Leben Jesu und auf Jesu Aufruf. Nicht einmal das Weiterwirken Jesu 
über Pfingsten in die Kirche hinein wird vorgelegt von dem Mann, der die 
so unmodernen Regeln zum Denken in und mit der Kirche an den Ab- 
schluß der Exerzitien gesetzt hat. Mit souveräner Einseitigkeit glaubt Igna- 
tius: Jesus - dies genügt! •Alles andere wird" - im Sinne der Bergpre- 
digt (Mt 6,33) - •hinzugegeben." 



Geist-liches zu geist-lichen Übungen 435 

Dies macht die von Max Scheler herausgestellte anthropologische Gesetz- 
lichkeit sichtbar: die tiefsten Werte des Menschen (hier die Entscheidung) 
werden nicht durch fixierendes Beobachten und Verfolgen erreicht, son- 
dern auf einem gleichsam indirekten Wege (hier der naiv scheinenden Ver- 
senkung in das Leben Jesu). 

Es ist die •Einseitigkeit" des Paulus, •nichts zu wissen als Jesus Christus, 
und zwar als Gekreuzigten" (1 Kor 2, 3) und des ersten Johannesbriefes, 
•geschaut... betastet... gesehen ... gehört" (1, 1 f); Ignatius greift sie 
auf: •Dabei mache ich mich zu einem armseligen und unwürdigen Knecht- 
lein, das sie anschaut... sie betrachtet..." (114). Aber es ist eine •Ein- 
seitigkeit", die glaubt, daß mit Jesus jede Einseitigkeit gesprengt wird; 
eine •Einseitigkeit", die gerade in den •geistlichen" Übungen erfahren 
möchte (und erfahren wird, wie Ignatius weiß), daß mit Jesus alles um- 
spannt und alles umgriffen ist: •Gib mir deine Liebe und Gnade, das ist 
mir genug!" (234) Hugo Rahner macht darauf aufmerksam, daß •der 
.Schöpfer und Herr' der Liebesbetrachtung .. . gemäß der Theologie des 
Ignatius Christus (ist), das menschgewordene Wort, das durch Wirken und 
Wesen allen Geschöpfen innewohnt... Der Schöpfer und Herr, zu des- 
sen Liebe sich die dankbare Seele entflammt, ist die .gekreuzigte Majestät 
Gottes'" (wie Ignatius, nicht erst Jürgen Moltmann schreibt). 

Es geht, wie ein Kommentar zum Neuen Testament anmerkt, um den 
Jesus •im Fleisch, d. h. in einem wirklichen menschlichen Leib", nicht um 
eine Schemengestalt, um eine subjektive Erfahrung oder das Gefühl des 
Ergriffenseins; es geht - Ignatius ist hier so unerbittlich wie Paulus und 
Johannes - um den Jesus, wie ihn die Schriften des Neuen Testaments vor- 
stellen: gelebt, gewandert, gepredigt, gelitten, begraben, auferstanden... 

Dieser •Jesus im Fleisch" ist letzter Maßstab für jede christliche Medita- 
tion. Unterscheidungen wie die zwischen •gegenstandsloser (= die tiefere, 
neue) und •gegenständlicher" (=die traditionelle, rationelle) Meditation 
versagen vor diesem Kriterium. Selbst Kompromißformeln wie •über- 
gegenständlich" werden dem Kriterium vom •Jesus im Fleisch" nicht ge- 
recht. Ist Jesus ein Gegenstand? ist er gegenstandslos? ist er übergegen- 
ständlich? Die nüchterne Formel des hl. Thomas, daß wir die •res", die 
Sache Gottes glauben und meditieren, entspricht in ihrer durchsichtigen 
Offenheit dem Anliegen der Schrift und dem des Ignatius noch immer am 
besten. Auf jeden Fall aber muß dieses •Sich-Messen" am Jesus der Schrift 
das Anliegen der Pfingst- wie der Meditations-frömmigkeit sein. 

•Jesus der Schrift", •Jesus im Fleisch" heißt, daß das Bemühen der heu- 
tigen Bibelwissenschaft ernst genommen wird. Wo eine Pfingstfrömmig- 
keit sich darüber souverän hinwegsetzen möchte, wendet sie der Mitte der 
eigenen Frömmigkeit den Rücken. Gewiß meint bei weitem nicht alles, was 



Josef Sudbrack 436 

von den Fachleuten an Schriftauslegung angeboten wird, den Jesus des 
Glaubens, das paulinische Bekenntnis: •Herr ist Jesus". Aber wo in Bausch 
und Bogen das wissenschaftliche Bemühen um Jesus als hinderlich für die 
Glaubenserfahrung von Jesus abgelehnt wird, nimmt man nicht mehr 
ernst, daß das Wort der Schrift der einzige Weg ist zum •Jesus im Fleisch". 

•Jesus im Fleisch", •Jesus der Schrift", heißt realistisch und nüchtern sich 
der heutigen Situation stellen; heißt die Kirche in ihrer spannungsreichen 
Sichtbarkeit bejahen; heißt nicht im Protest gegen die •gegenwärtige Ge- 
sellschaft" und die •gegenwärtige Kirche" eine Flucht in Freiräume des 
•geistlichen Lebens" antreten, sondern das zu beherzigen, was Paulus auf 
Grund seines Bekenntnisses zu •Herr ist Jesus" weiß: 

Denn wie der Leib einer ist und viele Glieder hat, alle Glieder 
des Leibes aber, obgleich es viele sind, einen Leib bilden, 
so ist es auch mit Christus ... (1 Kor 12, 12). 

Weil Paulus als Richtschnur für den •heiligen Geist" das eine Bekenntnis 
zu Jesus aufstellt, weiß er auch von Einheit der vielen Glieder in dem einen 
Leib. Und deshalb beschwört er alle, die sich •eifrig um Geistgaben bemü- 
hen, danach zu trachten, daß ihr zur Erbauung der Gemeinde reich werdet" 
(1 Kor 14, 12) -und nicht nur zur eigenen •religiösen" Selbstfindung. 

Das sind keine zufälligen Worte. Es sind Erfahrungen, die Paulus selbst 
gemacht hat. Gerade ekstatische Bewegungen, die von der Kraft der Be- 
• Geist"-erung getragen sind, neigen dazu, ihre eigene Erfahrung über 
alles andere zu stellen; neigen dazu, aus der Nüchternheit des Alltags aus- 
zubrechen in die Traumwelt eines selbstgemachten Paradieses. 

Paulus spricht ihnen nicht das Recht zur Begeisterung, zur Ekstase ab; 
ganz im Gegenteil: •Ich wünsche, daß ihr alle in Zungen redet". Aber dar- 
über hinaus stellt er die christliche Forderung, •daß es zur Erbauung der 
Gemeinde diene" (1 Kor 14, 5, 5). Und noch einmal darüber hinaus ist es 
für ihn unabdingbar, daß alles dies auf das Bekenntnis ausgerichtet ist: 
•Herr ist Jesus". 

II. Erfahrungen: Die Vielfalt des einen Geistes 

Das bedingungslose paulinische Ja zur Vielfalt der Geisteserfahrungen 
muß Vorzeichen für jede •Übung geistlicher Art" sein. 

a) Reden und Schweigen 
Die Zeit ist wohl vorbei, daß man Meditationsübungen und Exerzitientage 
einfachhin gleich •Schweigen" setzte. Das andere Extrem, solche Besin- 
nungsstunden nun aufzulösen in Diskussion und redende Selbstbestätigung, 



Geist-liches zu geist-lidien Übungen 437 

konnte niemals ernsthaft in Erwägung gezogen werden. Es geht um etwas 
anderes. Die ignatianische Theologie hat sich - wenigstens grundsätzlich - 
auch für Exerzitien durchgesetzt. 

Die anderen Dinge auf der Oberfläche der Erde sind zum 
Menschen hin geschaffen, und zwar damit sie ihm bei 
der Verfolgung des Zieles helfen, zu dem er geschaffen ist. 
Hieraus folgt, daß der Mensch dieselben so weit zu gebrauchen hat, 
als sie ihm auf sein Ziel hin helfen, und sie so weit lassen muß, 
wie sie ihn daran hindern (23). 

In der Praxis der •geistlichen" Übungen sollte man im einzelnen zusehen. 
Daß z. B. eine Gemeinschaft, die im Laufe des Jahres zusammen lebt, 
zusammen spricht, zusammen meditiert, froh sein wird über Ruhe und 
Schweigen während Besinnungstagen - bis zu den schweigend eingenom- 
menen Mahlzeiten - ist leicht zu verstehen. Daß aber umgekehrt - wie ich 
es erlebte - eine kirchliche Gemeinschaft, die sich während des Jahres nur 
zu Exerzitien zusammenfand, diese Tage der Einkehr mit Schweigen be- 
ginnt, mit Schweigen durchführt und mit Schweigen beendet, hat nicht viel 
mit dem Geist der Exerzitien zu tun. 

Wenn es während solcher Besinnungstage einer Gemeinschaft gelingt, 
zum Miteinander-Sprechen zu kommen, hat sich •Bekehrung" ereignet auf 
der Ebene, wo es am wichtigsten ist, auf der Ebene der •Gemeinde", wie 
Paulus sagt. Drei Erfahrungen mögen dies beleuchten. In einer Gemein- 
schaft plädierte eine kleine Gruppe energisch für das Schweigen; wir setz- 
ten uns dennoch - in den Exerzitien - zusammen und versuchten ein Ge- 
spräch. Es war erschütternd, wie gerade die Vorkämpfer des •Schweigens" 
Unfähigkeit zum Sprechen dokumentierten. Ihnen war Gespräch nur ein 
hartes Kämpfen um die Wahrheit und Durchsetzen der eigenen Einsicht, 
ihrer Meinung, nicht aber Hinhören auf tiefere Töne einer fremden Äuße- 
rung und darin Hinhören auf die eigene Tiefe. 

In einer anderen Gemeinschaft bereiteten wir uns mit viel Schweigen und 
Besinnung vor auf eine Stunde, in der einige es wagten, sich persönlich aus 
ihrer eigenen religiösen Erfahrung zu äußern; es überraschte alle, wie 
Mitglieder, die sonst zum Schweigen verurteilt schienen, sprechen konnten. 

Eine dritte Erfahrung wiederholte sich des öfteren bei Gruppen, in 
denen die Spannung •Konservativ-Progressiv" bis zu Verfeindungen ge- 
führt hatte: Im religiösen Vollzug - nicht im dogmatischen Disput - gelang 
Verständnis und Annäherung. Als man z. B. formulierte, was Gemein- 
schaft um den Altar dem einzelnen bedeute - und nicht, wie er die euchari- 
stische Gegenwart definierte -, wuchs das Verständnis füreinander; und 
sicher wuchs in der gegenseitigen Begegnung auch das eigene religiöse Er- 
leben. 



Josef Sudbrack 438 

Daß solche Erfahrungen ohne Schweigen, ohne persönliche Vertiefung, 
ohne Ruhe und Alleinsein nicht gemacht werden können, braucht nur ange- 
deutet zu werden. Der Rhythmus von •Reden und Schweigen" ist ja auch 
im Urbild der Exerzitien angelegt, wo zwei miteinander den Weg gehen, 
und wo der eine, der •Exerzitant" seine eigenen Erfahrungen an der des 
anderen bricht, vertieft, korrigiert und wieder vertieft im Hören auf das 
Wort des anderen, im Hören auf das Wort der Schrift und im Ausspre- 
chen dessen, was ihn innerlich bewegt. Eigenerfahrung, die nicht hören 
kann, wird leicht zum Selbstbetrug. 

Wenn dieses Gespräch in Gemeinschaft (und nicht nur zu zweit) ge- 
schieht, wächst die Gefahr, daß es zum Gerede wird, daß es in flache Unter- 
haltung auseinanderläuft, statt zur Tiefe zu führen. Doch zugleich ist 
Chance gegeben, eine Erfahrung des •Glaubens-Wir" zu machen und in 
dieser Erfahrung auch zu einer Selbstfindung des •Glaubens-Ich" zu kom- 
men, die nur im Gespräch möglich ist. 

Hier nämlich haben Meditations-Bewegung wie auch eine verengende 
Exerzitien-Theologie auf die Anliegen der Pfingstbewegung hinzuhören. 
Sowohl die meditierenden Kreise wie auch Ignatius (vgl. L. Bakker) wei- 
sen auf ihre Innen-Erfahrung als •Geist"-gewirkt, als Anwesenheit, als 
Erleben des Geistes hin. Das ist überaus biblisch, entspricht dem Anliegen 
der Synoptiker ebenso wie dem der Apostelgeschichte, des Paulus und des 
Johannes. Doch mit einer Akzentverschiebung: In der Bibel steht kaum 
etwas davon, daß •ich in mir" den Geist erfahre, sondern so gut wie immer 
sind es •wir", die des Geistes teilhaftig werden. Schon zu Beginn wird das 
Reich Gottes angekündigt als Geisterfahrung der Gemeinschaft: 

Ich taufte euch mit Wasser, er aber wird euch mit heiligem Geist 
(und mit Feuer) taufen (Mk 1, 18; Mt 3, 11; Lk 3, 16). 

Die Apostelgeschichte greift es auf, läßt den Geist über die Gemeinde 
kommen und stellt die Geistesgaben der Apostel und Propheten in den 
Dienst der kirchlichen Gemeinschaft. Bei Johannes kann gar kein Zweifel 
sein: Der Geist wird nicht zuerst dem einzelnen, sondern der Gemein- 
schaft, der Kirche gesandt. Die Erfahrung •des Geistes der Wahrheit, den 
die Welt nicht empfangen kann, weil sie ihn nicht sieht und nicht kennt" 
(14, 17), geschieht in Gemeinschaft, im •Wir". 

Der Beistand, der Heilige Geist, den der Vater 
in meinem Namen senden wird, der wird euch alles lehren 
und euch an alles erinnern, was ich euch gesagt habe (14, 26). 

Paulus verdichtet im Höhepunkt seines Römerbriefes diese Geisteserfah- 
rung des •Wir" sogar zum Gebet. Auch er spricht im Plural, im engagier- 
ten •Wir": 



Geist-liches zu geist-lichen Übungen 439 

In diesem - Geist, den wir empfangen haben bei der Annahme 
an Sohnes Statt - rufen wir: Abba, Vater! 
Eben dieser Geist bezeugt unserem Geiste, 
daß wir Kinder Gottes sind ... 
Ebenso kommt dieser Geist unserer Schwachheit zur Hilfe. 
Wir wissen nicht, was wir beten sollen, wie es sich gebührt; 
aber der Geist selbst tritt für uns ein 
mit unaussprechlichen Seufzern ... (8, 15 16. 26). 

Paulus kennt die persönliche Geist-Erfahrung wie kaum ein anderer. Am 
Ende des gleichen Römerbrief kapitels verläßt er das Reden im kirchlichen 
Plural und spricht als •ich, Paulus" ein Gebet aus: 

ich bin dessen gewiß ... (Rom 8,38). 

Aber um so auffälliger ist die Selbstverständlichkeit, mit der er von der 
Geisterfahrung, vom Beten im Geiste im Plural, in der •Wir-Form" 
spricht. 

Das eine, daß der einzelne Mensch Gebetserfahrung, Geisterfahrung 
für sich macht, ist der Exerzitien- wie der Meditationsfrömmigkeit selbst- 
verständlich. Das andere aber, wie es zu einer •Wir"-Erfahrung des Gei- 
stes kommt, ist Anliegen der Pfingstfrömmigkeit. Wie kann das Wissen 
um den •einen Geist", der •jeden einzelnen von uns" beseelt - sicher ein 
Höhepunkt der christlichen Botschaft -, in unserer Zeit erfahrbar werden? 
Gewiß auch im schweigenden Beisammensein; gewiß auch im einsamen 
Erleben, daß wir gemeinsam berufen sind; gewiß auch in der Gemeinschaft 
des Gotteslobes. 

Aber muß nicht auch (es ist der tragende Grund von allem anderen) ein 
Miteinandersprechen stattfinden? Muß man sich nicht in der •Verschieden- 
heit der Gnadengaben" schätzen, verstehen und anerkennen lernen? Und 
wird dann nicht genau dieses •horizontale", mitmenschliche Gespräch, zur 
•vertikalen" Geisterfahrung, zum Gebet und zum Gespräch mit Gott? 

Dies sollte ein Impuls der Pfingstfrömmigkeit für christliches Gebet und 
christliche Gotteserfahrung sein: Gott ist nicht nur der Vater, der über 
uns thront; Gott ist auch der Geist, der in uns wohnt und in uns •seufzt", 
wie Paulus schreibt. Und wenn Christen untereinander es fertig bringen, 
in ihrem Suchen und Finden, ihrer Angst und Freude sich einander aus- 
zusprechen, dann sprechen sie sich •im Geiste" aus, dann •rufen wir in 
diesem Geist ,Abba Vater'". 

Dieser Geist, der Geist der christlichen Selbstfindung, ist ein Geist der 
Gemeinschaft. Deshalb endet Pfingsten, das Fest seiner Aussendung, in 
der Gemeinschaft des Geistes, wo Beten und Zusammensein eins gewor- 

den sind: 



Josef Sudbrack 440 

Sie verharrten aber in der Lehre der Apostel 
und in der Gemeinschaft, im Brechen des Brotes 
und in den gemeinsamen Gebeten (Apg 2, 42). 

b) Spontaneität und Besinnen 
Zur Verwirklichung können, wie sich versteht, nur Hinweise, nicht aber 
Vorschriften und meditative Gebrauchsanweisungen gegeben werden. Auf 
zwei Erfahrungen sei deshalb aufmerksam gemacht; auf eine, die sich im 
kleinen Kreis und innerhalb einiger Stunden schon öfters wiederholt hat, 
und auf eine andere, die einen längeren Zeitraum braucht, intensivere Vor- 
bereitung verlangt, aber tiefer führt. 

Das Lernen und Einüben eines Liedes hat schon viele Gruppen zusam- 
mengeführt. Musik ist, wie G. Steiner in •Sprache und Schweigen" schreibt, 
•der tiefere, umfassendere Schlüssel" zu Sprache und Kommunikation. 
Hinter Worten und Schlagworten kann sich ein Mensch verstecken; im 
Singen aber wird er spielerisch •gezwungen", sich selbst zu äußern. Sätze 
und Reden können als Schilde gegeneinander abschirmen. Töne aber - die 
vernommenen, die auf einem Instrument gespielten und mehr noch die mit 
eigener Stimme gesungenen - lassen die Panzer abfallen. Vielleicht bilden 
sie die oft gesuchte Brücke zwischen der Tiefe des Schweigens (oder dessen 
leerer Flucht) und der Oberflächlichkeit des Redens (oder dessen engagier- 
ter Personalität). 

Es ist eine Erfahrung der Pfingstbewegung, daß Singen heilt und ein- 
ander öffnet (und damit auch Gott). 

Und berauschet euch nicht mit Wein, worin ein heilloses Wesen 
liegt, sondern werdet voll heiligen Geistes und redet zueinander 
mit Psalmen und Lobgesängen und geistlichen Liedern; 
singet und spielt in eurem Herzen dem Herrn (Eph 5, 18-19). 

Es muß keine Ablenkung und auch keine reine Erholung sein, wenn man 
sich in Exerzitien oder Meditationstagen zusammensetzt und ein neues 
Lied einübt. Man braucht dazu faßliche Melodien, die der musikalischen 
Möglichkeit der Gruppe entsprechen. Vorsingen, erklären der Melodie- 
züge, mitsummen, aufmerksam-machen auf Feinheiten in Rhythmus und 
Kadenz, nochmals singen, mitsingen, erst leise, dann bewußter usw. Die 
Möglichkeiten sind unbegrenzt. 

Die Lieder sind natürlich auszusuchen. Es gibt rhythmische Lieder, die 
zum Aufbruch drängen (vieles von Peter Janssen); es gibt fromme moderne 
Lieder, die eine leise trällernde Fröhlichkeit (manches von Soeur Sourire) 
oder eine fast ausgelassene Heiterkeit erfahren lassen (einige Negro- 
Spirituals oder nach südamerikanischen Tänzen konzipierte religiöse Lie- 
der); es gibt ausgesprochen meditative Chansons (die besten Stücke von 



Geist-lickes zu geist-lichen Übungen 441 

PereDuval). Nicht jedes Stück paßt für jede Situation. Die meditativen 
allerdings sind fast immer geeignet. 

Das Einüben muß weitergeführt werden. Wenn es z. B. gelingt, den 
Gesang in körperliche Bewegung sich fortsetzen zu lassen: Händeklat- 
schen, Mitschwingen, Tanz oder auch Erfinden von eigenen Unter- und 
Oberstimmen, dann hat das Lied von der Gemeinschaft und die Gemein- 
schaft vom Lied Besitz ergriffen. In diesem Medium des gemeinsamen 
Erlebens kann der einzelne eine christliche Erfahrung machen, die völlig 
durchzogen ist vom Sozialen, vom Wir. Die Welt der Töne ist - wie schon 
die Alten wußten, wenn sie von Sphärenmusik und Engelgesang sprachen - 
beileibe kein Nebenraum der religiösen Erfahrung. Man sollte das musika- 
lische Erleben auch nicht auf passives Hören einschränken, sondern gerade 
in ihm die Eigentätigkeit des •Meditierenden", seine Spontaneität, seine 
Kreativität herausfordern. Was sich in vielen Äußerungen der Pfingst- 
frömmigkeit spontan zeigt, sollte überall dort anerkannt werden, wo man 
sich •geistlich" einübt. Die Gabe, andere zum Mitsingen zu bringen, ist für 
einen Exerzitien-•Meister" der Zukunft mindestens ebenso wichtig wie 
die Einführung in die Technik von Yoga und Zen. 

Am Rande sei nur vermerkt, daß diese aktive Einübung der religiösen 
Erfahrung als Einübung in Spontaneität und Kreativität auch in Wort- 
und Bild-Meditation ihren Platz finden müßte. Wer •Meditation" von der 
Aktivität des Menschen, seinem schöpferischen Finden und Sich-Finden 
abtrennt, macht aus dem Menschen ein zweigeteiltes Wesen: diesmal nicht 
in Leib-Seele, was früher die Gefahr war, sondern in Tun-Nichttun, was 
noch schlimmere Folgen haben kann - auch und gerade für das Gebet. 

Erst einigemale war mir eine Besinnungswoche möglich (Meditations- 
kurs, Exerzitien - der Name tut nichts zur Sache), wie sie wohl das Ideal 
der geistlichen Übung wäre. 

Es begann mit intensiver Vorbereitung. Die Woche war nach Themen- 
kreisen untergliedert; und jedes der religiös-existentiellen Themen war 
dreigeteilt: Geistige Erarbeitung - Meditative Vertiefung - Spielerische 
Realisation. Jeder Teilnehmer mußte irgend etwas vorbereiten (Kurz- 
Vortrag über einen wichtigen Aufsatz; Bild-Wort-Meditation; Gestaltung 
eines Gottesdienstes usw.) .. . Und so begann auch der Tag mit geistiger 
Arbeit: eine •Vorlesung" über Gebet, Geisterfahrung, Hoffnung, Lebens- 
raum der Gemeinschaft usw., mit einem zweiten Referat eines der Teil- 
nehmer über eine Arbeit zum gleichen Thema. Dies Thema wurde dann 
erarbeitet, wie man es üblicherweise kennt: Gruppengespräche, Einzel- 
diskussion, Rückfragen, gemeinsames Protokollieren usw. 

Im zweiten Gang wurde das gleiche Thema in die Meditation hinein- 
gestellt. Von selbst ergab es sich, daß die Stille notwendig war; daß manch- 



Josef Sudbrack. 442 

mal auch die gemeinsame •Meditation" keinen Raum mehr fand und 
höchstens noch Gespräche zu zweit ihren Platz hatten. Der dritte Gang 
aber: gemeinsames Singen, Plaudern, Spielen, Bilder anschauen und 
meditieren, wuchs aus dem Höhepunkt der stillen Zeit, der gemeinsamen 
Eucharistiefeier heraus und war beileibe kein überflüssiges Anhängsel. 

Natürlich geht in der schematischen Darstellung die Lebendigkeit des 
Geschehens verloren. Aber wo eine Gemeinschaft diesen organischen Ver- 
such, •geistlich zu üben", wagte, glückte das Experiment über alle Erwar- 
tung gut. Auch zögernd-skeptische Teilnehmer wurden schnell überzeugt, 
daß dies ein guter Weg für gemeinsame •Exerzitien" ist. Das mit Ent- 
scheidung Gemeinte wurde tiefer und bewußter, sicher aber ganzheitlicher 
ergriffen als sonstwo. Der für Exerzitien so wichtige Faktor •Zeit" spielte 
eine große Rolle. Jedesmal geschah auch das gleiche: Das vorbereitete Pro- 
gramm verkürzte sich von selbst; es war zu reich vorbereitet für die Tage 
des Beisammenseins. Und für den, der den Ablauf zu koordinieren hatte, 
ergab sich als wichtigste Konsequenz, daß man noch länger in den einzelnen 
Themenkreisen verharren und noch mehr Raum für die persönliche und 
gemeinsame Aneignung wie auch die aktive und passive Vertiefung offen- 
halten müsse. 

Wahrscheinlich ist nicht jede Gemeinschaft für diese Art offen, und natür- 
lich gibt es viele andere Möglichkeiten. Aber - diese Erfahrung ist eindeu- 
tig - normalerweise traut einer sich selbst und den anderen zu wenig zu an 
Spontaneität und geistigem Wachsein, zu wenig an meditativer Selbsterfah- 
rung und religiöser Kommunikation. Genau hier muß der Impuls der 
Pfingstbewegung fruchtbar werden für •geistliche Übung". Der ganze 
Mensch gehört in sie hinein. Auch eine Aufgabe für die Pfingstfrömmigkeit 
wird sichtbar: die geistige und auch verstandliche Begabung des Menschen 
nicht auszuklammern aus der religiösen Erfahrung. 

Paulus erinnert im Römerbrief an diese ganzheitliche Gottesbegegnung, 
wenn er ansetzt und die Dienste der Gnadengaben aufzählt: 

Ich ermahne euch nun, ihr Brüder, unter Anrufung der 
Barmherzigkeit Gottes, eure Leiber als lebendiges, heiliges und 
Gott wohlgefälliges Opfer hinzugeben; das sei euer 
dem Wort gemäßer Gottesdienst (12, 1 nach O. Michel). 

Und seine Korinther mahnt er: 

Beten will ich im Geist, beten aber auch 
mit dem Verstand, 
lobsingen will ich im Geist, 
lobsingen aber auch mit dem Verstand (1, 14. 15). 



Geist-liches zu geist-lidien Übungen 443 

III. Die Scham der Geist-Erfahrung 

Der Rahmen des Möglichen muß weit gespannt sein; dann wird dasjenige 
gefunden, was heute oder morgen, in •dieser" Situation •geistliche 
Übung", •Exerzitium" sein sollte. 

Sicherlich sind im konkreten Fall viele Einschränkungen zu berücksich- 
tigen: Die Möglichkeiten der Gemeinschaft, die Räumlichkeiten, die zeit- 
liche Begrenzung und natürlich zuerst die Rolle desjenigen, •der die Exer- 
zitien vorlegt". So nämlich, nicht •Exerzitienmeister", nennt Ignatius ihn. 
Schon in diesem vorsichtigen Hinweis liegt die Aufforderung, daß jemand, 
der geistliche Übung vorlegt und einzelnen oder vielen zum Gebet verhelfen 
möchte, sich nicht in die Rolle des •Meisters", sondern des Dieners hinein- 
begibt, hinzuhören lernt, was dem anderen nottut, was die Situation erfor- 
dert, um eine Gemeinschaft in die Tiefe des Glaubens zu führen: •Einer ist 
euer Meister, ihr alle aber seid Brüder" (Mt 23, 8). 

Eine weitere Einschränkung stammt aus der Geist-Erfahrung selbst. 
Man könnte sie •Scham des Personalen in uns", •Scham geistlicher Erfah- 
rung" nennen. Mit Recht wird zwar die •Geistvergessenheit" (0. A. Dill- 
schneider) oder gar der •Abfall vom Geist" (H. Schütz) in Kirche und 
Theologie beklagt. Doch man sollte darüber nicht vergessen, daß der Geist 
und alles Geistliche eine Qualität besitzen, die in die Verborgenheit, in die 
•Vergessenheit" hineindrängt, die sich gegen jede Thematisierung sperrt. 

Der Geist wird euch in alle Wahrheit führen; 
denn er wird nicht von sich aus reden, 
sondern was er hört, wird er reden (Joh 16,13). 

Dieses Wort aus den Abschiedsreden Jesu bereitet die Geschichte der Geist- 
frömmigkeit vor. Es sieht die Aufgabe des Geistes nicht darin, selbst ins 
Nachdenken und Gespräch zu kommen; der Geist nimmt von anderswoher, 
vom Vater, und führt anderswohin, zum Sohn, zum •Jesus im Fleisch" 
und zu seiner Wahrheit. Er ist nicht selbst Thema, nicht selbst Erfahrung, 
nicht selbst Programm, sondern weist als der •Geist Jesu" (so Paulus) auf 
Jesus selbst hin. Es ist seine Rolle, vergessen zu werden und zur Offen- 
barung Gottes in Jesus zu führen. 

Paulus ist durch und durch von dieser christozentrischen Geisttheologie 
geformt: 

Wenn aber der Geist dessen, der Jesus von den Toten 
auf erweckt hat, in euch wohnt, 
so wird er, der Christus von den Toten auferweckt hat, 
auch eure sterblichen Leiber lebendig machen, 
durch seinen Geist, der in euch wohnt (Rom 8,11). 

Gerade wer die Pfingstfrömmigkeit ganz und gar bejaht, darf nie aus dem 



Josef Sudbrack 444 

Auge verlieren, daß der Geist •nicht von sich aus redet" und nicht zu sich, 
sondern •in alle Wahrheit" Jesu Christi führt. Es stimmt: Kirche und 
Theologie des Westens waren •geistvergessen" und haben die Erinnerung 
noch nicht zurückerlangt. Aber es gab und gibt auch eine •Geist"-Frömmig- 
keit, die sich selbst bespiegelt und die Ausrichtung des Geistes auf Christus 
vergißt. Einige traurige Seiten der Spiritualitäts-Geschichte (Schwärmer, 
Wiedertäufer) wurden von ihr beschrieben. Nur beide - Geist und Jesus - 
zusammen mit der deutlichen Ausrichtung auf die Sichtbarkeit Gottes in 
Jesus - vom Geist geführt zu ihm, der die Wahrheit des Vaters sichtbar 
macht - ist christliche, ist Pfingst-Frömmigkeit. 

Ist es also verwunderlich, wenn ein wirklich Geist-Erfahrener nicht über 
seine Erfahrung spricht, sondern von dem, um den es geht, von Jesus? 
Es gibt große christliche Gestalten, die das Wort vom Geist niemals im 
Munde führten! Ist es verwunderlich, wenn ein wirklich Geist-Erfahrener 
sich scheut, Worte des eigenen Erlebens zu gebrauchen und dafür sich 
hineinbegibt in die Worte anderer, die feierlichen Worte der Liturgie, die 
nüchternen Worte der Glaubenslehre, die gelungenen Worte anderer 
Christen? Der Klang von Begeisterung und Innigkeit kann auch aus der 
sprachlichen Begabung des Redners stammen. Die Geschichte der Fröm- 
migkeit kennt bis in die jüngste Vergangenheit genügend Menschen, die 
weite Kreise in religiöse Begeisterung versetzten und dann irgendwann 
zeigten, wie wenig ihre Worte aus der Kraft des Geistes und wie sehr sie 
aus sprachlich-psychologischem Können stammten. Man lese demgegen- 
über nur das Exerzitienbuch des Ignatius, sicher ein geisttragendes Buch, 
aber in fast abweisender Nüchternheit geschrieben. 

Doch wiederum darf es nicht darum gehen, eines gegen das andere aus- 
zuspielen, miteinander zu vergleichen, hier Lücken und dort leeres Pathos 
zu suchen. Es geht darum, daß auf der Suche nach •Geist-Frömmigkeit" 
der Blick für die Vielfalt der Geistes-Gaben offenbleibt. Aber eine - die 
zentrale - Äußerung des Geistes geschieht dort, wo alle Be-•Geist"-erung 
vergessen wird und der Blick auf das nüchterne, schlichte Geheimnis Gottes 
fällt: •Und das Wort ist Fleisch geworden" - Wort, das erschließt eine 
sachliche Aussage; Fleisch, das besagt demütige Konkretheit. 

Das ist mit •Scham der Geist-Erfahrung" gemeint. Nicht immer ist der- 
jenige, dem große Worte aus dem Munde strömen, der wirklich Erfahrene. 
Ähnlich steht es doch um zwischenmenschliches Erleben. Wie sehr wäre 
die Wirklichkeit auf den Kopf gestellt, wenn man ein reiches Innenleben 
nur bei dem suchen würde, der begeisternd und ergreifend sich musikalisch, 
bildnerisch oder literarisch äußert; wenn man dem scheuen, hilflosen ande- 
ren, der sich sogar in abgegriffene Worte und Sätze hineinflüchtet, geist- 
liche Erfahrung absprechen würde. Kann nicht sogar die •Scham des Perso- 



Geist-liches zu geist-lidien Übungen 445 

nalen in uns" ein gültigeres Zeugnis für Erfahrung sein als die Gewandt- 
heit des Redens? In der •Scham der Geist-Erfahrung" wird diese mensch- 
liche Anlage, sein Tiefstes zu schützen und zu verbergen, noch einmal ver- 
tieft. Denn auch der Heilige Geist, den Romano Guardini nach Paulus die 
•Innerlichkeit Gottes" nennt, 

spricht nicht von sich aus, 
sondern was er hört, wird er reden, 
einführen wird er in die Wahrheit Christi (Joh 16,13). 

Die östliche Christenheit bietet ein Beispiel dafür, wie Begeisterung und 
•Scham des Geistes" nebeneinander und zusammen bestehen können. Im 
russisch- und griechisch-orthodoxen Christentum gab es keine •Geistver- 
gessenheit" (vgl. P. Evdokimov, L'Esprit Saint dans la Tradition Ortho- 
doxe; VI. Lossky, Die mystische Theologie der morgenländischen Kirche). 
Dort blieb •Geist"-be-•Geist"-erung im Mönchtum, in der Liturgie, im 
Alltagsleben der Christen lebendig. 

Dort aber erwuchs die •Pfingstfrömmigkeit" aus der lebendigen Ver- 
bundenheit mit der Tradition und war hineingebunden in die Feierlichkeit 
der Liturgie, also in objektive Formen und weniger in Äußerungen sub- 
jektiver Ergriffenheit. Wir können im Westen diese östliche Frömmigkeit 
nicht kopieren. Aber wir sollten uns bewußt bleiben, daß nicht Konfronta- 
tionen, Anklagen und Verketzerungen, sondern diese beiden Bande es 
sind, die die Einheit in der Vielzahl der Geistesgaben bewahren: Verbun- 
denheit mit der Tradition bis zu ihrem Ursprung, der Hl. Schrift, und der 
Liturgie mit ihrer Mitte, der eucharistischen Mahlgemeinschaft. Dort soll- 
ten alle •geistlichen Übungen" ihr Zentrum haben. 

Das meint Paulus, wenn er die Vielfalt der Gnadengaben nicht durch 
Beschneidung, nicht durch Korrektur oder Tadel zur Einheit bindet, son- 
dern dadurch, daß er den zweifach-einen Maßstab der christlichen Einheit 
aufstellt: 

Jesus: Niemand sagt, Herr ist Jesus, außer im Heiligen Geist. 
Gemeinde: Jedem aber wird die Offenbarung des Geistes 
zum Nutzen für die Gemeinde gegeben (1 Kor 12, 3. 7). 




