
Die Fraglichkeit des Betens und Antworten 
der Kirchenväter 
Klaus Sdimöle, Münster 

•In unserer Zeit ist nur der ein Dichter, ein Mann der Feder nur der, der 
nützt... ,Verse her!' heißt: ,Schaff Brot, gib Ernte!' - Nur jener ist heute 
ein Meister der Worte, der Marsch und Losung zu schreiben gelernt hat"1. 
Fast hat es den Anschein, als könne man dieses von dem russischen Dichter 
Wladimir Majakowski (1893-1930) für die Poesie aufgestellte Gesetz der 
Nützlichkeit auch auf heutige Forderungen hinsichtlich des Gebetes über- 
tragen, wie es sich in Form und Inhalt darzustellen habe und wie es theore- 
tisch zu begründen und zu rechtfertigen sei. Bisweilen kleiden sich politische 
oder soziale Programmformeln in die Form des Bittgebetes zum Zweck, 
andere für Probleme des einzelnen und der Gesellschaft zu sensibilisieren 
(Gebet als Information)2; im Extremfall ist das Gebet dann nur noch eine 
mehr oder weniger verschlüsselte Handlungsanweisung an die Mitbeten- 
den. Bisweilen wird Gebet auch allein noch gehandhabt als ein Mittel, per- 
sönliche Erfahrung zu reflektieren und auszusagen3, und so in die psychi- 
schen Bereiche des Halbbewußten, Unbewußten und Verdrängten vorzu- 
stoßen, um sie in den Kern der Persönlichkeit zu integrieren; der •Betende" 
bleibt hier im Bereich des Nur-Menschlichen. Oder aber es wird - gerade 
im Gegenteil und im Widerspruch dazu - auf eine angeblich desintegrie- 
rende, entfremdende Wirkung des Gebetes verwiesen: •Marxisten - ehe- 
malige Christen - machen uns Vorwürfe wegen des Betens, weil sie darin 
eine Abhängigkeit von ,Gott' sehen und eine Verkennung der eigenen 
Möglichkeiten des Menschen. Für sie ist das Beten Entfremdung und 
Flucht"4. 

So sehr die beiden letzteren Positionen sich auf den ersten Blick unter- 
scheiden, so haben sie doch oft zur gemeinsamen Voraussetzung eine Art 
von •metaphysischem Kummer", nämlich die Verzweiflung an der Du-Ge- 

1 W. Majakowski, Werke I. Gedichte. Hrsg. v. L. Kossuth. Deutsche Nachdichtung von 
H. Huppert. Insel-Taschenbuch 16 (1973), 360 f. 
2 Z. B. das •Politische Nachtgebet" von D. Solle u. F. Steffensky. 
8 So W. Bernet, Gebet (Themen der Theologie 6) Stuttgart 1970. Für ihn ist das Beten ein 
ausschließlich •episches Phänomen", •apersonalistisch". •Das Movens ... des epischen 
Betens ist nicht eine hörende und redende göttliche Person, sondern das apersonale Ge- 
heimnis der Erfahrung" (136 f). 
4 G. Bessiere, Beten Revolutionäre noch? Zeugnisse aus Südamerika, in: Concilium 1972, 
Heft 11, 698. Das ganze Heft ist der Theologie des Gebetes gewidmet, besonders bemer- 
kenswert außer dem genannten Artikel das Vorwort von Ch. Duquoc und J. Bommer 
Haben das Bittgebet und die Fürbitte noch einen Sinn? (678-683). 



Die Fraglichkeit des Betens und Antworten der Kirchenväter 447 

stalt oder Personalität des tiefsten Lebens- oder Seinsgrundes. Was die 
Gottesfrage angeht, so steht wohl die Mehrheit unserer Zeitgenossen jen- 
seits der Alternative: Personalität Gottes oder Nihilismus. Dem natura- 
listisch orientierten oder auch innerhalb einer rein naturalen Mystik ver- 
bleibenden Menschen wird das Du Gottes zum Es, und es macht schließlich 
keinen Unterschied aus, ob dieser Es-Wirklichkeit noch eine letzte Sinn- 
haf tigkeit zuerkannt wird oder nicht, denn Gott wird auf diese Weise neu- 
tralisiert, wird ein Neutrum, und der Mensch spricht nur noch mit sich 
selbst. Ob der einzelne sich in diese über-ich-hafte Es-Wirklichkeit einfügt 
oder sich von ihr losreißt, sich emanzipiert, hängt unter diesen Umstän- 
den ab von seinem Charakter, seinen Erfahrungen und den gesellschaft- 
lichen Verhältnissen, in denen er lebt. 

Nun ist jedoch die Neutralisierung Gottes, derzufolge alle Gebete ins 
Leere greifen, ein Vorgang, der sich auf sehr verschiedene Weise ereignen 
kann. Er kann sich in der philosophischen Spekulation vollziehen, ja auf 
besonders sublime Art in der philosophischen Mystik, wie z. B. der Neu- 
platonismus mit seinen ersatzweisen Ausdrücken für das göttliche Eine 
zeigt5, oder in der praktischen Gottlosigkeit, oder auch in einem Mißbrauch 
des göttlichen Du durch den infantil Gläubigen, der Gott in seinen Gebe- 
ten - um ein Motiv von Stefan Andres6 frei abzuwandeln - sozusagen als 
Mottenkugel benutzt, die alles Unangenehme von ihm abwenden soll, wie 
die Mottenkugeln jene fahlen Flatterwesen, die überall einen Zugang fin- 
den und in unsere Schränke eindringen, abwehren sollen. 

Auch wenn diese Neutralisierung Gottes heute in größtem Ausmaß von- 
statten geht, ist sie doch keineswegs grundsätzlich neu. Das zeigt schon das 
Beispiel des Neuplatonismus; wir könnten es auch an der weltlosen und 
deshalb letztlich gottlosen Gnosis der Spätantike aufweisen, deren Vertre- 
ter den Sinn des Gebetes z. T. ausdrücklich leugneten7, weil für den Gno- 
stiker das Ur-Eine, der Vater, als schweigender Urgrund jenseits aller 
durch Wort und Gedanken erfaßbaren Wirklichkeit liegt. Die Gefährdung 
des Gebetes hat auch damals bestanden, denn obwohl die in diesem geisti- 
gen Klima beheimatete Mystik und die Pietät gegenüber dem Oberliefe- 
rungsgut ihm seinen Platz zu sichern suchten, wurde es leicht von Seiten 
der Gebildeten und religiös Aufgeklärten zu einem Tun-als-ob wider 
•bessere" Einsicht. Das war der empfindliche Nerv, der - ebenso wie der 

5 Vgl. dazu H. Hanse, •Gott Haben" in der Antike und im frühen Christentum. Eine reli- 
gions- und begriffsgeschichtliche Untersuchung. Religionsgeschichtliche Versuche und Vor- 
arbeiten 27, Berlin 1939, 89. 
6 St. Andres, Die Dumme. Roman, dtv-Taschenbuch 798 (1972), 35 f. 
7 Vgl. Klemens v. Alex., Teppiche VII 41, 1-3 = BKV2 20, 46 f. - Da uns hier keine philo- 
logischen Fragen beschäftigen werden, wird bei den Väterstellen nur auf deutsche Über- 
setzungen verwiesen. 



Klaus Schmäle 448 

vulgäre Mißbrauch des Gebetes - von der auch in der Spätantike verbrei- 
teten literarischen Gattung der Gebetsparodie8 durchaus getroffen wurde. 

Schon dieser nur flüchtige historische Hinweis legt die Frage nahe, wie 
denn die Kirchenväter und Theologen der alten Kirche dieser Fraglichkeit 
des Gebetes begegnet sind und ob sie uns Heutigen vielleicht wichtige Ein- 
sichten über das Gebet vermitteln können. Wir wollen uns bei dieser Be- 
schäftigung mit den Gedanken der Kirchenväter, die immer die strenge 
Dialog-Gestalt des Betens vor Augen haben, an drei Fragenkreise halten, 
die in der modernen Problematik des Betens aufgebrochen und in unseren 
Vorüberlegungen z. T. bereits angeklungen sind. Dabei geht es um das 
Gebet als eine spezifische Form der Bezugsfindung des Menschen 1. zur 
Welt als dem ihm gewährten Daseinsraum, 2. zur Subjektivität der eige- 
nen Person und 3. zur mitmenschlichen Wir-Gemeinschaft. 

1. Gebet als Einklang des Subjektes mit dem geheimnisvollen 
Tiefengrund des Lebens und der Welt (Meditation) 

Wenden wir uns zunächst den beiden Alexandrinern Klemens und Orige- 
nes zu. Neben vielen anderen Einwänden referiert Origenes folgende mar- 
kante Kritik des Bittegebetes: •Wie nun jemand für töricht gelten würde, 
der darum bäte, daß die Sonne aufgehe, da er das auch ohne sein Gebet 
Eintretende durch sein Gebet herbeizuführen verlangte, so wäre auch ein 
Mensch unverständig, der meinte, daß um seines Gebetes willen das ein- 
träte, was auch ohne sein Beten auf jeden Fall eintreten würde. Wiederum 
wie derjenige allen Wahnwitz überbietet, der zur Zeit der Sommerson- 
nenwende belästigt und vor Hitze vergehend der Meinung ist, die Sonne 
werde sich infolge seines Gebets zu den Sternbildern des Frühjahres ent- 
fernen, damit er mäßige Luftwärme genießen könnte: ebenso dürfte (auch) 
der, welcher seines Betens wegen nicht (all) das (Widerwärtige) erleiden zu 
müssen glaubt, was dem Menschengeschlecht notwendigerweise zustößt, 
wohl alle Verrücktheit übertreffen"9. In diesem Text, der auch für den heu- 
tigen Leser fast von naturwissenschaftlicher Nüchternheit erscheint, geht es 
um mehr als um die Unaufhebbarkeit der in sich geschlossenen Natur- 
kausalität, es geht um die Unausweichlichkeit des für den antiken Men- 
schen durch die Sonne und die Sternbilder angezeigten Schicksals (Heim- 
armene, Fatum). Der Betende - darauf zielt der Einwand - versucht das 
Unmögliche, er sucht das Schicksal zu sprengen. Zwar belehrt uns Kle- 

8 H. Kleinknecht, Die Gebetsparodie in der Antike, Stuttgart 1937 (Nachdruck Hildesheim 
1967), 137-203. 
» Origenes, Vom Gebet 5,3=BKV2 48, 23. 



Die Fraglichkeit des Betens und Antworten der Kirchenväter 449 

mens10, daß der Getaufte der Wirkmacht des Schicksals entzogen sei - und 
Origenes teilt diese Ansicht, sicherlich auf Grund seiner Lehre von der 
göttlichen Vorsehung und der göttlichen Pädagogik mittels der Dinge 
dieser Welt -, aber überraschenderweise legt er es in seiner Schrift über das 
Gebet auf diesen Gedanken gar nicht so sehr an. Was er im ersten Teil der 
Schrift über die Vorsehung darlegt, gleicht mehr einem trockenen schul- 
philosophischen Einschub, als daß es in innerem Zusammenhang mit der 
von ihm gebotenen theologischen Darlegung stünde. Eigentlich beantwor- 
tet er den oben zitierten Einwand gar nicht in direktem Zugriff, d. h. er läßt 
dem Beter auf rationaler Ebene durchaus seine Skrupel; er argumentiert 
viel behutsamer, indem er das Problem nicht im Rahmen einer spekula- 
tiven Verhältnisbestimmung von Vorsehung und Gebetserhörung zu lösen 
versucht, sondern es auf psychologischer Ebene angeht. Der Betende legt 
gleich zu Beginn seines Betens alle Unzufriedenheit mit der göttlichen Vor- 
sehung ab, •da der mit den Ereignissen zufriedene Mensch frei von aller 
Fessel geworden ist und seine Hände nicht gegen Gott, der was er will 
zur Prüfung für uns anordnet, ausstreckt, aber auch nicht einmal in der 
Verborgenheit seiner Gedanken murrt, ohne daß Menschen ihn hören. In 
solcher Weise murren ja nach Art von schlechten Dienern, die die Anord- 
nungen ihrer Herren nicht öffentlich tadeln, diejenigen, welche um des 
willen, das ihnen zustößt, die Vorsehung nicht mit lauter Stimme und aus 
vollem Herzen zu schmähen wagen und gleichsam den Wunsch hegen, so- 
gar dem Herrn des Weltalls den Grund ihrer Unzufriedenheit zu verber- 
gen"11. Vom Vorherwissen Gottes wird dann allerdings bewirkt, daß 
(durch das Gebet) •der freie Wille eines jeden diejenige Einordnung in 
die Verwaltung des Ganzen erhält, die dem Bestände der Welt nützlich 
ist"12. 

Im Hintergrund steht hier das kosmopolitische Daseinsgefühl der Stoa, 
die Vorstellung von der einen, durch göttliche Ökonomie verwalteten und 
gelenkten Weltstadt, und indem der Mensch sich dieser göttlichen Welt- 
ökonomie ganz einfügt, bringt er die in ihm selbst befindlichen auseinan- 
derstrebenden Kräfte in Harmonie und wird so selbst zu einem •wohlge- 
ordneten Staatswesen", in dem die •geistigen Gesetze Gottes" maßgebend 
sind. Dieser Zustand wird nach Origenes herbeigeführt durch das Gebet, 
näherhin durch die Vater-Unser-Bitte •Es komme dein Reich", denn mit 
•Reich Gottes", sagt er, sei •der selige Zustand des herrschenden Willens 
und die Ordnung der weisen Gedanken" gemeint18. Ausgangspunkt ist 
10 Klemens von Alex, in seinen Fragmenten Excerpta ex Theodoto 78, 1 (griech. Text in 
GCS 17,131). 
11 Origenes, Vom Gebet 10,1 = BKV2 48, 37. 
12 Ebd.6,3=BKVM8,29. 
18 Ebd.25,l = BKV248,86f. 



Klaus Schmöle 450 

der alte, heraklitisch-stoische Gedanke von dem einen Logos, der den 
Makro- und Mikrokosmos durchdringt und beide aufeinander abstimmt. 
Origenes jedoch wendet diese Auffassung ins Christliche, indem er sie ent- 
scheidend abwandelt: Nur der betende Mensch vermag •den Grund des 
Friedens und Zusammenklangs im Weltganzen"14 klar zu durchdringen, 
ihm sein eigenes Ich anheimzugeben und sich so von allen falschen Zwän- 
gen zu befreien. Solches Gebet ist für Origenes immer ein Geschehen der 
Gnade und nicht eine natural vorgegebene Möglichkeit, denn es übersteigt 
die Fähigkeit des Menschen, in der verstreuten Vielzahl seiner Erfahrun- 
gen der alles verbindenden Hinordnung auf das Eine und den Einen hin 
ansichtig zu werden. Zu ähnlichem Ergebnis kommen wir auch, wenn wir 
eine andere von den Alexandrinern aufgenommene Gedankenlinie verfol- 
gen, die mehr platonische Züge trägt. Nehmen wir zum Ausgangspunkt ein 
Wort des Klemens über das Sprachproblem des Gebetes (die gleiche 
Äußerung könnte sich auch bei Origenes finden): •Es ist... möglich, das 
Gebet auch ohne das gesprochene Wort zu Gott zu senden, wenn man nur in 
seinem Innern entsprechend der unverrückbaren Hinwendung zu Gott alle 
Kraft des Geistes (Pneuma) auf die Stimme des Geistes (Nus) sammelt"15. 
Es gibt also eine Instanz im Menschen, die erst durch das Gebet sozusagen in 
ihr ureigenes Element kommt, ja im Gebet erst ihre ureigene Mächtigkeit 
erreicht: der Nus (Vernunft) oder das Pneuma (Geist) - beide Ausdrücke 
werden auch sonst von Klemens häufig unterschiedslos gebraucht. Nun sind 
aber Nus, Pneuma und Logos (Wort) auch verschiedene Bezeichnungen der 
einen Ordnungsmacht, kraft deren die göttliche Planung die Welt der gött- 
lichen Dinge und Menschen durchwaltet und die vorgezeichnet ist im Ord- 
nungsprinzip jener metaempirischen geistigen Welt (•/.öayi.oq vorrto^), die 
Klemens als christlicher Platoniker annimmt16. Indem der Mensch im Ge- 
bet den Geist zu seinem eigentlichen Recht bringt, berührt er gewisserma- 
ßen die im göttlichen Geist (Pneuma) der Welt zugewandte Seite Gottes, 
der nicht radikal von Welt und Geschichte geschieden, sondern in Bezug 
auf die Welt •ganz Ohr und ganz Auge" ist, wie Klemens im Rückgriff auf 
dieses herrliche Bild des Vorsokratikers Xenophanes ausführt17. 

Man wird dieser Auffassung des Betens keine naive, gänzlich ungebro- 
chene Unmittelbarkeit des Gottesverhältnisses vorwerfen können, mag sie 
auch für unser heutiges Empfinden schwer nachzuvollziehen sein, da uns 
der kosmische Harmoniegedanke nicht mehr verwirklichbar erscheint. Und 
doch behält dieser Entwurf des Betens als Einordnung des Menschen in das 

14 Ebd. 27, 6 = BKV2 48, 99.     15 Klemens v. Alex., Teppiche VII 43, 5=BKV2 20, 49. 
18 Ebd. VII 40,1 =BKV2 20, 46. 
17 Ebd. VII 37, 6 = BKV2 20, 44. Vgl. Xenophanes, Fragment 24 (Diels-Kranz, Die Frag- 
mente der Vorsokratiker. Griech. u. deutsch I 135). 



Die Fraglichkeit des Betens und Antworten der Kirchenväter 451 

ihn Umgreifende der Wirklichkeit seinen Wert, wenn man ihn nämlich be- 
trachtet als ein Gegengewicht gegen ein übersteigertes Aktionsprogramm, 
das sich in höchst einseitigem technologischem Verständnis des Schöpfungs- 
befehls (Gen 1, 28) der hemmungslosen Ausbeutung der Natur verschrie- 
ben hat und dabei übersieht, daß dem Menschen der Kosmos auch als der 
ihn bergende Daseinsraum von Gott zugewiesen ist, was sich doch eben- 
falls aus dem Schöpfungsbericht ergibt. Zugleich leuchtet in dieser Auf- 
fassung des Betens als einer •Rückführung auf die Geheimnisse" (•reduc- 
tio ad mysteria", um die Formel, mit der Nikolaus von Kues die Philoso- 
phie definiert, aufzugreifen) auch etwas auf von dem sehnsuchtsvollen Ziel, 
das allem gerade in heutiger Zeit so elementaren Bedürfnis nach Medita- 
tion zugrundeliegt: das demütige und gelassene Sich-Einswissen mit dem 
letzten, allen Mächten des Chaos widerstreitenden Sinngrund des Lebens. 
Diesen Sinn des Gebetes scheint mir auch Marie-Luise Kaschnitz in ihrem 
meisterhaften Zyklus •fünf mögliche Gebete" in der Sprache des Gedichtes 
anzudeuten: 

•Das fünfte für mich selbst 
... Daß mich noch überkomme 

Heiterkeit unvermutet 
Dann und wann, ein Lächeln von Innen 

.. . Auch in der Nacht, wenn ein Lichtstrahl 
Über die Decke wandert von Unbekannt. 
Daß nicht über mich komme 
Die Lust am Untergang, an der Überschwemmung 
Den Blitzschlägen, blauem Hagel. 
Diese abgründige Freude 
Besonders der alten, allein Gelassenen. Aber allein 
soll mir heißen Hellhörigkeit, Hellsieht 
Helles Gewölk im Osten, wohin zu schauen 
Und zu warten auf einen Anbruch 
Meinen Jahren geziemt"18. 

2. Gebet als Weg zur wahren Selbstidentität (Selbstaussage und 
Bewußtseinserhellung) 

Auch zu der gegenwärtig viel erörterten Frage nach dem anthropologisch- 
psychologischen Ertrag des Gebetes finden sich bei den altkirchlichen Theo- 
logen bemerkenswerte Textzeugnisse. Hier handelt es sich zunächst um 
das durch den steten Vollzug des Betens zu entwickelnde Bewußtsein von 
der Rangordnung der menschlichen Lebensgüter. Grundvoraussetzung ist 

18 M. L. Kaschnitz, Ein Wort weiter. Gedichte, Hamburg 1965, 107. 



Klaus Sdimöle 452 

freilich das Axiom, •daß das Irdische vor dem Himmlischen zurücktrete 
und das Geistliche und Göttliche die Oberhand gewinne"19. Die Erkennt- 
nis des Göttlichen aber und die Erkenntnis der wahren Bedürfnisse des 
Subjektes kann man nur im Gebet erlangen, und beide Erkenntnisvor- 
gänge können nicht voneinander getrennt werden, denn •wenn jemand 
Gott nicht kennt und nicht kennt, was zu Gott gehört, der kennt auch seine 
eigenen Bedürfnisse nicht, denn gänzlich verfehlt ist das, dessen er zu be- 
dürfen meint"20. Der gleiche Gedanke veranlaßte auch R. Guardini, einer 
seiner kleineren Schriften den Titel zu geben: •Nur wer Gott kennt, kennt 
den Menschen". Es ist das erklärte Ziel des Origenes, seine Leser •abzu- 
bringen von dem Gebet um die kleinen und irdischen Dinge"21, und auch 
für Klemens ist das Beten eine Übung im Gleichmut gegenüber den vielen 
zweitrangigen irdischen Gütern, die auch der Beter nicht zu erlangen ver- 
mag22. Zum Beispiel kann der Beter ruhig den Wunsch nach beständiger 
physischer Gesundheit vorbringen, letzten Endes verweist er damit nur auf 
den viel tiefer verwurzelten Wunsch nach der Fähigkeit und Beständigkeit 
des vollkommenen Schauens oder der wahren Erkenntnis, die auf der 
Vollkommenheit der Liebe gründet28 und in dem Wissen besteht, •was 
die wahren Güter sind und was man erbitten muß"24. Solange man noch 
nicht auf dieses Ziel ausgerichtet ist, verfällt man leicht dem unreifen Ver- 
langen, •das zu erbitten, was nicht zuträglich ist. .. in der Vorstellung, daß 
es sich um etwas Gutes handle"25. Wie das Beispiel von dem Wunsch nach 
Gesundheit und dem damit eigentlich Gemeinten zeigt, ist der Mensch ge- 
neigt, den Gegenstand seines Betens aufzuteilen, obwohl dieser eigentlich 
unteilbar ein einziger ist. Origenes verdeutlicht das in einer Reflexion über 
Mt 6, 33 (•Suchet zuerst das Reich Gottes und seine Gerechtigkeit, und alles 
andere wird euch hinzugegeben werden") mit einem bildhaften Vergleich: 
•Wie man nicht sagen darf, daß, wenn jemand uns irgendeinen beliebigen 
Gegenstand schenkt, er uns den Schatten des Gegenstandes geschenkt habe 
- denn er gab den Gegenstand nicht in der Absicht, gewissermaßen zwei 
Dinge zu gewähren, den Gegenstand und den Schatten -, sondern die Ab- 
sicht des Gebers ist, einen Gegenstand zu geben, mit der Gabe des Gegen- 
standes ist aber auch verbunden, daß wir seinen Schatten erhalten -: ebenso 
werden wir ... ganz passend sagen, daß als Begleiterscheinungen der gro- 

10 Cyprian, Über das Gebet des Herrn 16=BKV2 34, 179. Vgl. auch Tertullian, Über das 
Gebet 25 (Ende) = BKV2 7, 270. 
20 Origenes, Vom Gebet 21, 2=BKV2 48, 72. 
21 Ebd. 13,4=BKV248,48. 
22 Klemens v. Alex., Teppiche VII 44, 3 = BKV2 20, 50. 
23 Ebd. VII 46,3 f. = BKV2 20, 52. 
24 Ebd. VII 39,1 = BKV2 20, 45. 
25 Ebd. VII 39,2. 



Die Fraglidikeit des Betens und Antworten der Rirdienväter 453 

ßen und himmlischen geistigen Gnadengaben die körperlichen Dinge einem 
jeden der Frommen zu seinem Besten gegeben sind"26. Es ist auch •nicht 
auffällig, wenn manchmal die Schatten den Empfängern überhaupt nicht 
zuteil werden, manchmal nicht bei allen, sondern nur bei wenigen Dingen, 
manchmal auch kleinere im Vergleich mit andern, während (wieder) andern 
größere zuteil werden. Wie nun der, welcher nach den Sonnenstrahlen ver- 
langt, weder durch Anwesenheit noch Abwesenheit des Schattens der kör- 
perlichen Dinge erfreut oder betrübt wird, da er das Notwendigste hat, 
sobald er hell beleuchtet ist.. ., so werden wir, wenn das Geistige in unse- 
rem Besitze ist, und wir von Gott zu dem vollkommenen Erwerb der wah- 
ren Güter erleuchtet werden, uns nicht kleinlich um ein unbedeutendes 
Ding, das dem Schatten entspricht, kümmern"27. 

Man wird dem Sachverhalt wohl schwerlich gerecht, wenn man diese 
Einschätzung des Irdisch-Weltlichen als Schatten der neuplatonischen Ge- 
ringschätzung der Außenwelt und des Geschichtlichen zuschreibt, vielmehr 
zeigt sich darin der in aller griechischen Philosophie sich artikulierende 
Freiheitsdrang, der den Menschen von allen untermenschlichen und un- 
menschlichen Bindungen und Zwängen freimachen will, dabei aber nicht 
selten einer folgenschweren Verkennung anthropologischer Gegebenheiten 
verfällt, der auch Origenes teilweise erlegen ist28. Trotzdem finden wir bei 
ihm andererseits wiederum eine Einsicht formuliert, die Erkenntnisse der 
modernen psychosomatischen Medizin anklingen läßt: •Bei vielen, die den 
Mühsalen erlagen und Krankheiten nicht tapfer zu ertragen verstanden, 
ließ sich nachweisen, daß sie damals vielmehr an ihrer Seele krank waren 
als an ihrem Körper"29. 

Das Freiheitsmotiv jedenfalls scheint mir die leitende Wertvorstellung 
zu sein, nach der Origenes sich auch bei seiner allegorischen Interpretation 
der im Alten Testament berichteten Gebetserhörungen gerichtet hat. Im 
Gebet der drei Jünglinge (Dn 3,26 ff.) geht es nicht eigentlich um die 
erfolgte Befreiung aus den Qualen des Feuers, sondern um Befreiung aus 
•der Schlechtigkeit des menschlichen Lebens". Jona betet gemäß dem tiefe- 
ren Schriftsinn nicht so sehr um Befreiung aus dem Bauch des Fisches 
(Jona 2,3), vielmehr um Lösung aus Starrsinn und Ungehorsam30. In der 
Samuelgeschichte zielt Hannas Gebet (1 Sam 1,10 ff.) weniger auf biolo- 

2« Origenes, Vom Gebet 16, 2 BKV2 48, 59. 27 Ebd. 17,1 =BKV* 48, 61. 
28 Ähnliches gilt übrigens auch für Augustinus, dessen Gnadenverständnis man nicht wie 
G. Greshake in seinem Buch: Gnade als konkrete Freiheit. Eine Untersuchung zur Gnaden- 
lehre des Pelagius (Mainz 1972, besonders 208-216) aus der •neuplatonischen Entwertung 
des sinnlichen ,Außen'" herleiten darf. Ebd. 272 schreibt G. dem Römer (!) Augustin sogar 
die •Vergleichgültigung des Geschichtlichen" zu. 
29 Origenes, Vom Gebet 29, 7 = BKV2 48,123. 
30 Ebd. 13, 4=BKV2 48, 48 f. 



Klaus Schmale 454 

gische Fruchtbarkeit, und auch in der Eliasgeschichte geht es kaum um die 
Fruchtbarkeit des Landes nach dreijähriger Dürre (1 Kö 18), sondern beide 
Erzählungen sieht Origenes als belehrende Hinweise darauf, daß •Men- 
schenseelen, die lange Zeit unfruchtbar geblieben waren und die Dürre 
der eigenen Vernunft und die Unfruchtbarkeit ihres Denkens wahrgenom- 
men hatten, infolge anhaltenden Gebetes vom Heiligen Geist befruchtet 
worden sind und heilsame Worte, erfüllt von Lehren der Wahrheit, her- 
vorgebracht haben"31, und das ist für Origenes schließlich immer die Wir- 
kung jeder echten betenden Versenkung in das Göttliche. Ganz kurz und 
prägnant sagt Klemens, daß das Ziel des Betens darin bestehe, •zum 
Zustand des Guten zu kommen, so daß (man) das Gute nicht mehr wie ein 
Stück Wissen neben sich liegen hat, sondern selbst gut ist"32. Hier meldet 
sich der Einheitsgedanke zu Wort, der schon im pythagoreisch-platonischen 
Ideal des Menschen als Monade zutage tritt und sich dann fortsetzt in den 
philosophischen Systemen der Stoa und des Neuplatonismus mit ihrer 
offenen bzw. heimlichen Tendenz zum Monismus hin. 

In der altkirchlichen Theologie kommt nicht zuletzt dem Gebet eine ein- 
heitsstiftende, allen Zwiespalt aus dem menschlichen Wesen tilgende Wir- 
kung zu. Cyprian sagt es paulinisch: Ziel des Gebetes sei die einträchtige 
Einheit von Fleisch und Geist, damit wir auch vollbringen können, was wir 
wollen83. Das Fleisch ist ihm Exponent des Irdischen, der Geist,Exponent des 
Himmlischen. Platonisch sagt es Origenes: Schon in der Form darf das Ge- 
bet nicht viele Worte machen, dadurch bliebe es nämlich der Welt des 
Scheins und des Trugs verhaftet und ebenso der Beter, der es ausspricht. 
Statt dessen soll ja im Vorgang des Betens •gleichsam die Seele ausge- 
spannt" und •der Geist zu Gott hingestreckt" werden; alles Zwiespältige, 
Böse muß aus dem pneumatischen Mittenbereich des betenden Christen 
entfernt werden34, •damit wir uns schon jetzt inmitten der Güter der Wie- 
dergeburt und der Auferstehung befinden"35. •Denn nichts von der Mate- 
rie und den Körpern ist einheitlich, sondern jedes von den als Einheiten 
angesehenen Dingen ist gespalten und zerschlagen und in mehrere (Teile) 
zerlegt, die die Einheit verloren haben. Einfach nämlich ist das Gute, viel- 
fach aber ist das sittlich Schlechte; und einfach ist die Wahrheit, vielfach 
aber die Lüge; und einfach ist die wahre Gerechtigkeit, vielfach aber sind 
die Fähigkeiten, diese zu erheucheln; und einfach ist die Weisheit Gottes, 
vielfach aber ,die Weisheit dieser Welt'. . . und einfach ist das Wort Got- 
31 Ebd. 13, 3=BKV2 48, 46. 
32 Klemens v. Alex., Teppiche VII 38,4 = BKV2 20, 45. 
33 Vgl. Gal 5, 15. Cyprian, Über das Gebet des Herrn 16 = BKV2 34, 179 (In Auslegung der 
Bitte •Dein Wille geschehe ..."). 
34 Origenes, Vom Gebet 31, 2 = BKV2 48, 139. 
35 Ebd. 25, 3 = BKV2 48, 90.      3« Ebd. 21, 2=BKV2 48,71. 



Die Fraglichkeit des Betens und Antworten der Kirchenväter 455 

tes, vielfach aber das Gott entfremdete Wort"36. Vom wahrhaft geistgetra- 
genen Gebet gilt nach Klemens und Origenes, was L. Boros vom geistigen 
Prozeß des Verstehens ausführt: es •verknotet" in der •Existenzmitte" 
des Beters •alle Eigenschaften - die physischen, psychischen, intellektuel- 
len, willens- und gefühlsmäßigen - in unlösbarer Einheit"37. 

In diesen Rahmen paßt auch die schöne Antwort Tertullians auf die 
psychologische und theologische Schwierigkeit des Bittgebetes. Auch in 
dieser Antwort ist nichts von einer naiven Gottunmittelbarkeit zu spüren. 
Letztlich zielen nach Tertullian die vielerlei Anliegen vortragenden Bitten 
auf Eines hin, das bei rechter innerer Haltung des Betenden von Gott auch 
gewährt wird. •Es (das Bittgebet) stellt zwar nicht den Engel des Morgen- 
taues in die Mitte der Feuerflammen, es stopft nicht den Rachen der Löwen, 
es bringt nicht den Hungernden das Mittagsbrot der Feldarbeiter hinüber, 
auch wird das Gefühl des Leidens nicht durch eine gesendete Gnade abge- 
wendet, wohl aber rüstet es leidende, fühlende und Schmerz empfindende 
Wesen mit der Kraft zu dulden aus. Es vermehrt die Gnade durch Verlei- 
hung der Tugend, so daß der Glaube sich dessen bewußt wird, was er von 
Gott erhält, und einsieht, was er für den Namen Gottes leidet"38. Damit ist 
jeder magischen Erwartungshaltung von vornherein der Boden ent- 
zogen. Auch Klemens ist bestrebt, das Bittgebet aus einem magischen, 
ritualistischen Mißverständnis zu lösen und ihm einen weiten, befreienden 
theologischen Verständnishorizont zu eröffnen. Das wird deutlich in sei- 
nen folgenden Worten: •Wenn jemand zugleich mit guten Vorsätzen und 
mit Dankbarkeit etwas im Gebet für sich erbittet, so hilft er in einem ge- 
wissen Sinn dazu mit, daß er das Erbetene erlangt, indem er dadurch, daß 
er betet, sich willig zeigt, das Gewünschte (d. h. was immer es auch sei) an- 
zunehmen. Denn wenn der Geber alles Guten von uns die Bereitwilligkeit 
(nämlich zur Annahme) entgegennimmt, dann wird uns alles Gute auf ein- 
mal zuteil gleichzeitig damit, daß wir es in Gedanken erfassen"39. Hier 
zeigt sich noch einmal die schon oben erwähnte Auffassung des Klemens, 
daß der eigentlich gemeinte Gegenstand unseres Verlangens sozusagen 
•hinter" dem im Bittgebet sich äußernden Wunsch liegt. Und weiter eröff- 
net Klemens dem Bittgebet auch nach Form und Gestalt ein weites Feld, 
wenn er schreibt, schon die Zuversicht, daß man etwas erlangen werde, 
komme einem Gebet gleich, das nach der Weise einer wahren Erkenntnis 
im Innern vorhanden sei40, da ja für ihn die von Liebe durchdrungene Er- 
kenntnis (Gnosis) immer auch Gebetscharakter hat. 

37 L. Boros, Der anwesende Gott, Olten-Freiburg/B. 1964, 52 f. 
88 Tertullian, Über das Gebet 29=BKV2 7, 272. 
38 Klemens v. Alex., Teppiche VII 43,1 f. = BKV2 20, 49. 
40 Ebd. VII 41, 8=BKV* 20,48. 



Klaus Schmäle 455 

3. Gebet als Ausdruck und Weg zu sozialer Solidarität (Handeln als Gebet) 

In beharrlichem Gebet geht dem Menschen auf, wer er ist und wie es um 
ihn steht; er gesteht sich seine Fehler ein und lernt, sich zu bescheiden41. Das 
entsprach auch der Absicht Jesu, als er uns im Vater Unser den Idealtyp 
christlichen Betens schenkte: •Dadurch macht er (Christus) aber auch die 
Feindschaften unmöglich, unterdrückt den Stolz, verbannt den Neid und 
öffnet der Quelle alles Guten, der Liebe, den Zugang, beseitigt die Un- 
gleichheit unter den Menschen und zeigt, daß der König nicht viel höher 
stehe als der Bettler, da wir ja alle in den höchsten und wichtigsten Dingen 
gleich sind"42. Der Betende erkennt also seinen wahren Standort innerhalb 
der menschlichen Gesellschaft, und alle Standesunterschiede sind damit auf 
ihr rechtes Maß zurückgeführt. Dieser Gedanke des Chrysostomus begegnet 
freilich schon in ähnlicher Form bei den Kynikern und den Stoikern, allen 
voran bei Epiktet (ca. 50-140 n. Chr.), und wird dort begründet mit der 
prinzipiellen, in der gemeinsamen Abstammung wurzelnden Gleichheit 
und Verwandtschaft aller Menschen, denen Gott der gemeinsame Vater ist. 
Bekannt ist der Hymnus des Stoikers Kleanthes (ca. 331-232 v. Chr.) an 
den •unsterblichen Vater": •Sei mir gegrüßt, o Zeus, denn alle Sterblichen 
dürfen dich anreden, o Vater, da wir ja deines Geschlechtes sind", und auch 
Kleanthes folgert aus der gemeinsamen Vaterschaft des Zeus die Verpflich- 
tung des Menschen, sich zu bescheiden, wenn er klagt: •Nun stürmen sie 
alle am Guten vorbei hierher, dorthin. Der eine kämpft um Ehre gefähr- 
lichen Kampf, der andere läuft nach Gewinn mit schnöder Habsucht"43. 
Die Theologen der alten Kirche greifen diese Gedanken vielfältig auf, für 
die u. a. die Schriften des Klemens von Alexandrien eine reiche Fundgrube 
bieten. Der Popularphilosophie konnten die Väter ähnliche Argumente 
entnehmen, und so schreibt z. B. Johannes Chrysostomus: •Eigentlich ge- 
nügte ja dieses Wort ,Vater' allein schon, um die Forderung jeglicher Tu- 
gend daraus abzuleiten. Wer nämlich Gott einen Vater nennt, und zwar 
den gemeinsamen Vater aller, der sollte billigerweise ein Leben führen, 
daß er solch edler Abstammung nicht unwürdig erscheint, und sollte einen 
dieser Gabe entsprechenden Eifer im Guten an den Tag legen"44. 

Allerdings ist es kein Zufall, daß die meisten Äußerungen der Kirchen- 
väter zu diesem Thema im Rahmen ihrer Auslegungen des Vater Unser 
erfolgen, in dem Jesus selbst die Solidarität der Menschen vor Gott am 
eindrucksvollsten ausspricht, und das ist auch der Grund dafür, weshalb 

41 Johannes Chrysostomus, Homilie 19, 4 (zu Mt 6, 8) = BKV2 25, 10. 
42 Ebd. BKV2 25,11. 
43 Kleanthes, Fragment 537 (v. Arnim, Stoicorum Veterum Fragmenta I 121. Deutsche 
Übersetzung leicht zugänglich in: Antike Geisteswelt II, dtv-Taschenbuch 420, 27 f) 
44 Vgl. Anm.41. ' 



Die Fraglichkeit des Betens und Antworten der Kirchenväter 457 

in diesen Texten der Gedanke von der Brüderlichkeit aller Menschen mit 
einer solchen Wucht und Entschiedenheit auftritt. Erst wo sich im Gebet die 
Überschreitung des Ich in Richtung auf das Du des göttlichen Vaters ver- 
dichtet, kommt es zur vollen Solidarisierung des einzelnen mit der mensch- 
lichen Wir-Gemeinschaft, wie es am radikalsten bei Jesus selbst der Fall 
ist. So ist dem Gebet unaufgebbar der Bezug auf das göttliche Du zueigen, 
wenn anders seine dialogische Struktur nicht nur als Chiffre der Selbst- 
reflexion herhalten soll. Nehmen wir nochmals ein Beispiel aus der Vater- 
Unser-Erklärung Cyprians: •Vor allem wollte der Lehrer des Friedens 
und der Erzieher zur Einheit nicht haben, daß wir unser Gebet einzeln und 
besonders verrichten, so daß etwa einer, wenn er betet, nur für sich allein 
betete. Wir sagen nicht: ,Mein Vater, der Du bist im Himmel', auch nicht: 
,Mein Brot gib mir heute', und ebensowenig fleht der einzelne nur für sich 
um Vergebung seiner Schuld oder bittet für sich allein, nur er möge nicht in 
Versuchung geführt, nur er möge von dem Übel erlöst werden, öffentlich 
ist unser Gebet, und es gilt allen; und wenn wir beten, so beten wir nicht für 
einen einzigen, sondern für das ganze Volk, weil wir alle eins sind. Gott, 
der Lehrmeister des Friedens und der Eintracht, der die Einheit gelehrt 
hat, wollte, daß ebenso einer für alle bete, wie er selbst alle in einem getra- 
gen hat"45. Auch hier liegt - ähnlich wie bei Kleanthes - der Grund für die 
Solidarität aller Menschen in der Vaterschaft Gottes, aber diese kommt, 
wie Cyprian verdeutlicht, erst im erlösenden Christusereignis voll zum 
Tragen, das folglich in das Gebet zum Vater auch Einlaß finden muß (vgl. 
das Bitten im •Namen" Jesu, Joh 14, 13 f). 

Es ist wohl kein unwesentlicher Zug am Vater Unser, dem exemplari- 
schen Gebet, daß in keiner seiner Bitten die Kirche ausdrücklich genannt 
wird (wenngleich sie indirekt dauernd zur Sprache kommt). Man muß darin 
die Aufforderung sehen, sich im Gebet über die Grenzen von Christentum 
und Kirche hinaus der universalen Menschheitsgemeinschaft zuzuwenden. 
Das erläutert Cyprian an der Bitte: •Dein Wille geschehe wie im Himmel 
so auf Erden", denn wenn der Christ so betet, vollzieht er damit den Frie- 
densdienst, den Dienst an der Versöhnung von Himmel und Erde mit all 
ihren Bewohnern: •Brüder, man kann diese Bitte auch so verstehen: Der 
Herr gebietet und ermahnt, auch die Feinde zu lieben und auch für die zu 
beten, die uns verfolgen. So laßt uns also bitten für alle, die noch Erde 
und nicht Himmel sind, damit auch an ihnen der Wille Gottes geschehe. 
Christus hat ihn ganz erfüllt, da er den Menschen rettete und der Unver- 
sehrtheit wiederschenkte. Er nennt die Jünger nicht mehr Erde, sondern 
das Salz der Erde (Mt 5, 13), und der Apostel sagt, der erste Mensch sei aus 

45 Cyprian, Über das Gebet des Herrn 8 = BKV2 34,171. 



Klaus Schmale 458 

dem Lehm der Erde gemacht, der zweite aber vom Himmel (1 Kor 15, 47). 
Wir sollen ja Gott, dem Vater, ähnlich sein, der seine Sonne aufgehen läßt 
über Böse und Gute und regnen läßt über Gerechte und Ungerechte (Mt 
5,45). Darum bitten und beten wir nach der Mahnung Christi für das Heil 
aller"46. 

Schaut man jedoch in die liturgische Praxis, so ergibt sich Anlaß zu der 
Vermutung, daß sich diese universale Ausrichtung speziell in den Fürbit- 
ten nicht immer durchgehalten hat. Als Beispiel kann man etwa das Große 
Fürbittgebet der syrischen Jakobusliturgie anführen (freilich ließe sich aus 
anderen Liturgien eine Vielzahl von Gegenbeispielen nennen): •Gedenke, 
Herr, unseres gottesfürchtigen und christusliebenden Kaisers und unserer 
Kaiserin. .. Unterwirf ihnen die feindlichen Völker und kriegerischen 
Barbaren .. . Mache den Spaltungen der Kirche und den Empörungen der 
Häretiker ein Ende. Vernichte die stolzen Anschläge der Heiden"47. Hier 
ergibt sich aus der Union, die der christliche Glaube mit dem politischen 
Reichsgedanken eingegangen war oder mit der Reichsideologie (wenn man 
so will), für das Gebet eine ideologische Enge und eine partikuläre Ten- 
denz, was in Anbetracht der von den •Barbaren" im 4./5. Jahrhundert ver- 
ursachten steten Kriegsnöte verständlich ist. 

Im Grunde aber hat jedes für den gottesdienstlichen oder privaten Ge- 
brauch formulierte Gebet, ob Lob- oder Dankgebet, gewisse soziale •Aus- 
fallserscheinungen". Das liegt an der unaufhebbaren Differenz zwischen 
der Wirklichkeit, so wie sie in das Gebet einzuholen wäre, und wie sie tat- 
sächlich ins Wort gebracht wird. Übereinstimmung von Lebens- und Ge- 
betswirklichkeit bleibt auch für den Christen eine schmerzlich unerfüllte 
Sehnsucht. •Wer wollte leugnen, daß unsere Gebetstexte einseitig sakral, 
feierlich, formelhaft, auf einige wenige theologische Begriffe fixiert sind, 
daß sie in vielen Fällen zu hoch und zu pathetisch ansetzen, daß sie weithin 
eine naturale und ländliche Welt voraussetzen, daß sie die Welt der Stadt, 
der industriellen Arbeit, der politischen Verantwortung, des allgemeinen 
Konsums, der Zeitung und der Nachricht auslassen . . . Unser Beten ent- 
hält zu wenig Wirklichkeit"48. Sicherlich kann dieses Problem nicht gelöst 
werden, indem auf die Sparsamkeit, ja Kargheit liturgischer Gebetssprache 
verzichtet wird zugunsten einer möglichst vielerlei zur Sprache bringenden 
Redseligkeit. Sonst erliegen wir in unserer informationshungrigen, aber 
mitunter auch so informationswütigen Zeit der Gefahr, das Gebet zu einem 
bloßen Medium der Information zu degradieren und bleiben so in unseren 

46 Ebd. 17«=BKV2 84, 180. Ich bevorzuge hier jedoch die Übersetzung in: Gebete der er- 
sten Christen, hrsg. v. A. Hamman, Düsseldorf 1963, 426 f. 
47 Gebete der ersten Christen 341 f. 



Die Fraglichkeit des Betens und Antworten der Kirchenväter 459 

Gebeten, wie Origenes es ausdrückt, dem Menschengeschlecht jene Er- 
kenntnisse schuldig, •die wir, wenn wir wollen, von der Weisheit lernen 
können"49. 

Den meisten Vätertexten über das Gebet ist die herbe Strenge und Nüch- 
ternheit gemeinsam, die auf den heutigen Leser zunächst eher spröde und 
abweisend wirkt. Sie hebt sich jedoch wohltuend ab von der wortreichen 
Anbiederung mancher heutigen Gebetsschöpfungen, im Vergleich zu der 
dem Menschen von heute seine große Scheu vor dem Gebet immer noch 
besser ansteht. Diese Scheu dürfte freilich nicht in gänzliches Verstummen 
führen und auch nicht in die Resignation eines puren Aktionismus (Han- 
deln als Gebet), denn oft verbindet sie sich ja mit jenem tiefen Verlangen, 
das aus den folgenden Versen von Ingeborg Bachmann spricht: 

•In die Mulde meiner Stummheit 
leg ein Wort 
und zieh Wälder groß zu beiden Seiten, 
daß mein Mund 
ganz im Schatten liegt"50. 

48 P. K. Kurz zu Magiera-Reding, Gebete aus der Zeitung 2, Frankfurt/M. 1971 (auf d. 
Buchdeckel). 
49 Origenes, Vom Gebet 28, 3 = BKV2 48, 113. 
50 I. Bachmann, Psalm 4, in: Gedichte, Erzählungen, Hörspiel, Essays (Die Bücher der 
Neunzehn 111) München 1964, 24. 




