
AUS DEM LEBEN DER KIRCHE 

Äbtekongreß des Benediktinerordens 1973 

Von einem Teilnehmer berichtet 

Die Äbte und Prioren der selbständigen Klöster des Benediktinerordens versam- 
melten sich vom 19. September bis 2. Oktober 1973 in Rom zum Äbtekongreß des 
Ordens. Von den 216 Gemeinschaften waren 210 vertreten; die weiblichen Kon- 
vente hatten zwölf Beobachterinnen entsandt. Drei nichtkatholische Benediktiner 
und drei Vertreter des orthodoxen Mönchtums waren anwesend und dokumen- 
tierten die ökumenische Dimension der Versammlung. Die Leitung des Kon- 
gresses lag beim Abtprimas des Ordens, Rembert Weakland. 

Der Äbtekongreß im Benediktinerorden 

Um die Bedeutung eines Äbtekongresses zu ermessen, muß man die eigenartige 
Struktur des Benediktinerordens bedenken. Organisationseinheit ist das einzelne 
Kloster, das in allen seinen Lebensbelangen prinzipiell autonom ist. Die einzelnen 
Klöster sind zusammengefaßt in Kongregationen. Die Kongregationen haben ihre 
eigene Rechtssatzung (Konstitutionen) und entscheiden über die Art, wie in den 
Klöstern der Kongregation nach der benediktinischen Tradition das Mönchsleben 
gelebt wird. Die Kongregationen bilden die benediktinische Konföderation, die 
im allgemeinen als •Benediktinerorden" bezeichnet wird. Die Leitung der Konfö- 
deration liegt beim Abtprimas mit Generalsekretär; deren Befugnisse und die 
Belange der Konföderation werden durch eine eigene Satzung geordnet (Lex pro- 
pria) und in das allgemeine Kirchenrecht eingefügt. Die wichtigsten Organe der 
Konföderation sind (1) die Versammlung der Präsides der Kongregationen (jähr- 
lich) und (2) der Äbtekongreß (alle vier Jahre, früher alle sechs Jahre). Der Äbte- 
kongreß wählt den Abtprimas und behandelt Fragen, die alle Klöster betreffen 
und die vom Abtprimas mit seinem Rat ihm vorgelegt werden. Die Beschlüsse des 
Äbtekongresses haben nur dann verpflichtende Kraft, wenn dies ausdrücklich mit 
Zweidrittelmehrheit vom Kongreß erklärt wird. In der Satzung der Konfödera- 
tion wird festgehalten, daß der Äbtekongreß kein Generalkapitel ist, das die 
Autonomie der Kongregationen und der einzelnen Klöster beschränken soll; es 
handelt sich um ein Instrument kollegialer Leitung der Konföderation. Kurz ge- 
sagt: Abtprimas und Äbtekongreß haben kaum Rechtsbefugnisse, was das innere 
Leben der Klöster betrifft. Ihre Autorität kann nur auf der Überzeugungskraft 
ihrer Aussagen beruhen. Der Zusammenhalt des Ordens ist begründet in der ge- 
meinsamen Ausrichtung nach der Weisung der Regel des hl. Benedikt und in der 
Prägung durch die benediktinische Tradition. Die föderalistische Struktur ermög- 
licht eine große Vielfalt der Verwirklichungen des Mönchslebens; sie ist hinder- 
lich, wenn es darum geht, auf Erwartungen der Gesamtkirche schnell und effi- 



Aus dem Leben der KIT die 461 

zient zu reagieren; sie ist ungemein förderlich, wenn innere Entwicklungen in den 
Gemeinschaften anstehen, weil die Lebensentscheidungen von den einzelnen Kon- 
venten und den Kapiteln der Kongregationen selbst gefällt werden müssen. 

Zur Vorbereitung des Kongresses 

In früheren Jahren beschäftigten sich die Äbtekongresse weithin mit dem Eigen- 
recht des Ordens, der Wahl des Abtprimas und den Belangen der gemeinsamen 
Hochschule, S. Anselmo in Rom. Seit 1966 änderte sich der Stil. Die Reformimpulse 
des Konzils führten dazu, daß eine bestimmte Zeit auf den Kongressen dem Nach- 
denken über Themen gewidmet wurde, die als wesentlich für das monastische 
Leben und Zeugnis betrachtet wurden. Man begann 1967 mit der Besprechung 
und Verabschiedung eines Textes über das benediktinische Leben. Auf dem nach- 
folgenden Kongreß 1970 schloß sich eine Diskussion an über verschiedene Berüh- 
rungspunkte des Mönchtums mit der nachkonziliaren Theologie. Bei der Vorbe- 
reitung des diesjährigen Kongresses entschloß man sich, den geistlichen Teil unter 
ein einziges Thema zu stellen. Die Vorbereitungskommission einigte sich auf das 
Thema •Gotteserfahrung", weil man glaubte, darin die Grundlagen des Mönchs- 
lebens zu berühren. Man war sich von vornherein klar darüber, daß das Ergebnis 
des Kongresses (jedenfalls von der Planung her) nicht in der philosophischen oder 
theologischen Aufarbeitung des Themas •Gotteserfahrung im Mönchsleben" lie- 
gen konnte. Es ging in erster Linie nicht um wissenschaftliche Ergebnisse, sondern 
um pastorale Orientierung. 

Die Vorbereitungskommission gab eine Artikelserie zum Thema heraus, die 
theoretische Anstöße vermitteln sollte, um das praktische Nachdenken zu erleich- 
tern, das auf dem Kongreß selbst im Vordergrund stehen sollte. Man erwartete, 
daß diese Artikel nicht nur von den Äbten gelesen würden, sondern auch Grund- 
lage von Gesprächen in den Konventen sein könnten; auf Grund dieser Gespräche 
wollte man dann die konkreten Fragen für die Behandlung auf dem Kongreß 
auswählen. Die Themen der Artikel waren gruppiert um die Gotteserfahrung im 
Hinblick auf die menschliche Person, um ihre Verwirklichung in der Gemeinschaft, 
um Beziehungen zur Situation der Kirche und der Welt. In der Zeit der Vorbe- 
reitung wurde im wesentlichen eine zweifache Kritik geäußert. 

1. Das Thema sei zu theoretisch. Es zeigte sich sehr bald, daß das Thema •Got- 
teserfahrung im Mönchsleben" mit einer Vielzahl von Mißverständnissen belastet 
ist. Offensichtlich denkt man dabei sehr leicht an die Behandlung mystischer Vor- 
gänge im strengen Sinn. Im Unterschied dazu ging es der Vorbereitungskommis- 
sion um die Konkretionen des Lebens mit Gott im Kloster, bzw. um die Erfah- 
rung der Wirklichkeit, daß Gott in unserem Leben da ist und uns begleitet. 

2. Die Artikelserie sei zu umfangreich. In der Tat waren die Einzelthemen der 
20 Artikel etwas breit gestreut; die Gattung der Artikel war sehr unterschiedlich, 
teils sehr wissenschaftlich, teils sehr praktisch orientiert; es entstand keine Samm- 
lung mit einheitlichem Charakter. Aber immerhin legten die Verfasser eine Viel- 
zahl von Anregungen vor, die natürlich von einem durch Erfahrung bestimmten 
Standpunkt aus aufzunehmen waren. Ob nicht diese Kritik eine zusätzliche Ur- 



Aus dem Leben der Kirche 462 

sache hat? Eine Vielzahl von verantwortlichen Leitern in den Klöstern haben zu 
wenig Zeit, um sich intensiver mit einem Thema zu beschäftigen, das die Erfor- 
dernisse des Tages übersteigt. 

Auf Grund der Resonanz in den Sprachgruppen stellte die Vorbereitungskom- 
mission einen Themenkatalog für die Behandlung auf dem Kongreß zusammen. 
Zwei Fragen drängten in den Vordergrund: 

1. In dem Geschehen, das wir Gotteserfahrung nennen, ist zwar Gott der Han- 
delnde; was ist aber derAnteil des Menschen in diesem Geschehen? 

2. Worin kann die Bedeutung des Klosters für die Gotteserfahrung bestehen? 
An den Anfang stellte man das Thema •Die Gabe des Geistes". Wegen der 

sehr unterschiedlichen Vorstellungen zum Begriff der •Erfahrung" und zum 
•Wirken Gottes" sollten hier die Überzeugungen von der Wirkweise Gottes in 
der Welt konkret besprochen werden. Die drei nachfolgenden Einzelthemen bezo- 
gen sich dann auf den Anteil des Menschen, der in der offenen Bereitschaft zur 
Wahrnehmung und in der Entschlossenheit, aus Begegnungen die Konsequenz zu 
ziehen, gesehen werden kann: •Hören auf das Wort / das Gebet", •Der Lebens- 
stil", •Die Armut". Die drei letzten Einzelthemen sollten sich beschäftigen mit der 
Funktion des Klosters, günstige Umstände für ein Leben mit Gott auf dem Weg 
der Berufung als Mönch zu schaffen. Als besonders dringlich wählte man aus: 
•Kommunikation (Gruppen, Einsamkeit, Gäste)", •Arbeit", •Geistliche Vater- 
schaft". 

Zum Verlauf des Kongresses 

Der Verlauf des Kongresses war so geordnet, daß man sich an den Vormittagen 
jeweils mit der geistlichen Thematik beschäftigte, während die Nachmittage ande- 
ren Fragen gewidmet waren. Diese waren nicht minder bedeutsam: Die Gestal- 
tung der Liturgie (die Forderung der Gottesdienstkongregation nach einheit- 
lichen Formen im Stundengebet brachte die Versammlung, die in ihrer Stellung- 
nahme eine große Einmütigkeit bewies, an den Rand eines •Ritenstreites" mit 
den kurialen Behörden); die Klostergründungen in der Dritten Welt; das ökume- 
nische Engagement der Klöster (dieser Punkt erhielt einen gewissen Glanz durch 
eine hervorragende Ansprache von Charles Moeller); die Beziehung zum weibli- 
chen Zweig des Ordens; die Disposition der Ordenshochschule u. a. In diesem 
Bericht möchte ich nur eingehen auf die Behandlung der geistlichen Thematik. 
Selbst bei dieser Beschränkung ist es mir unmöglich, einen einigermaßen objek- 
tiven Überblick zu geben. 

Hilfreich für den Gedankenaustausch war die ausgewogene Kombination meh- 
rerer Gesprächsebenen. Nach einer Einführung in das Thema des Tages im Ple- 
num traf man sich in kleinen Gruppen (etwa 20 Personen). Das Gespräch in den 
Gruppen ermöglichte einen intensiven Gedanken- und Erfahrungsaustausch der 
Teilnehmer. Die wichtigsten Gesichtspunkte wurden von den Sekretären gesam- 
melt und in einer Zusammenfassung am folgenden Tag dem Plenum vorgetragen. 
Anschließend bestand die Möglichkeit, das betreffende Thema im Plenum weiter 
zu diskutieren. Bei den sowohl in den Gesprächsgruppen wie im Plenum zwangs- 



Aus dem Leben der Kirche 463 

läufig kurzen Redezeiten war es von vornherein klar, daß die Beteiligten im 
wesentlichen nur Details zusammentragen konnten. 

Die Einführung gab Abt Denis Huerre von La-Pierre-qui-Vire, der Vorsit- 
zende der Vorbereitungskommission. Bei der Vorstellung des Themas versuchte 
er, die Verwendung des Begriffs •Erfahrung" im Zusammenhang des Lebens mit 
Gott zu rechtfertigen. Überzeugt, daß Erfahrung zum Ziel dessen gehört, der sich 
einer Mönchsgemeinschaft anschließt, legte Abt Denis mit Berufung auf Jean 
Mouroux und Hans Urs von Balthasar dar, daß der Erfahrungsbegriff unentbehr- 
lich ist, wo Glaube die Begegnung des gesamten Menschen mit Gott ist. Der Bezug 
auf die Ausführungen von Hans Urs von Balthasar war sehr klärend und erleich- 
terte das Gespräch in den nachfolgenden Diskussionen. 

1. Der Gedankenaustausch über die •Gabe des Geistes" und die Wirkweisen 
Gottes kam nur schleppend in Gang. Konkrete Fragen sollten das Gespräch in den 
Gruppen erleichtern; eine lautete: •Was kann es für eine Kommunität bedeuten, 
daß alle Mitglieder der Kommunität die Salbung des Geistes empfangen haben?" 
Bei den Antworten auf diese Frage konnte man ohne Zweifel etwas Hilflosigkeit 
feststellen. Demgegenüber war man eher bereit, über die Funktion des Abtes im 
Hinblick auf christliche Prophetie und über Meditationsmethoden zu sprechen. Es 
legt sich der Eindruck nahe, daß der Bekenntnisstand der Teilnehmer im Hin- 
blick auf das Wirken des Geistes und die Eigentümlichkeit des sakramentalen 
Wirkens Gottes unterbaut und konkretisiert werden müßte. 

2. Das Gespräch über die Bereitschaft zur Wahrnehmung als Anteil des Men- 
schen im Leben mit Gott verlief indessen sehr lebendig, sehr reich an fruchtbaren 
Hinweisen und gekennzeichnet durch eine außerordentliche Ernsthaftigkeit der 
Gesprächsbeiträge. Es war nicht zu verkennen, daß die Teilnehmer das Thema als 
Frage an ihr eigenes Leben verstanden. So sprach man im allgemeinen nicht über 
andere, sondern über Erfahrungen auf dem eigenen Lebensweg. An konkreten 
Fragen wurden eingehender besprochen: Die charismatischen Gebetsgruppen und 
die Ermöglichung charismatischen Gebetes in unseren Klöstern; die Verlebendi- 
gung der Beziehung zu Jesus durch das Lesen der Heiligen Schrift; die Atmosphäre 
der Sammlung im Kloster und das Bemühen um einen Ausgleich zwischen Ar- 
beitsbelastung und persönlichem Gebet. 

3. Es erwies sich als nicht sehr einfach, über den Tatbestand zu sprechen, daß 
nach Meinung Jesu die Erfahrung der Barmherzigkeit Gottes ein konkretes Han- 
deln des Menschen und eine Lebenshaltung zur Folge haben muß, um lebendig 
und für die Zukunft des Menschen bedeutsam zu bleiben. Es war günstig, daß die 
Frage des richtigen Lebensstiles in den Artikeln der Vorbereitungskommission 
häufig berührt worden war. Man besprach, wie die Gesinnung der Buße und Um- 
kehr in unseren Gemeinschaften konkret gelebt und zum Ausdruck gebracht wer- 
den kann. Ohne Zweifel stellt die Einfachheit des persönlichen Lebens und die 
Anspruchslosigkeit des Mönchs ein echtes geistliches Problem dar, das in unseren 
Gemeinschaften gelöst werden muß, wenn wir dem Anspruch Gottes gerecht wer- 
den wollen; die Gütergemeinschaft aus Überzeugung bleibt nach wie vor ein un- 
trügliches Kennzeichen für die Intensität des geistlichen Engagements. Kompro- 
misse auf diesem Gebiet bringen die Gefahr mit sich, eine Vernebelung der Be- 



Aus dem Leben der Kirche 464 

Ziehungen zu Jesus zu begünstigen. Des weiteren wurden besprochen die Aus- 
drucksmittel der Brüderlichkeit und die psychologischen und kulturellen 
Voraussetzungen des ehelosen Lebens in der Nachfolge Jesu. Bemerkenswert war 
die Plenardiskussion über die Ehelosigkeit. Als Beobachter mußte man den Ein- 
druck haben, daß die kirchlichen Dokumente und die bisherigen Diskussions- 
beiträge durchaus noch nicht die ekklesiale Bedeutung und die notwendigen 
Voraussetzungen des ehelosen Lebens in der Nachfolge Jesu geklärt haben. Eine 
gewisse Unsicherheit war unverkennbar. Die Gemeinschaften werden in diesem 
Punkt etwas tun müssen, wenn sie nicht einfach einer weiteren Verunsicherung 
tatenlos zusehen wollen. Aufschlußreich war, daß im Zusammenhang mit der 
Frage des Lebensstils auch über die Bedeutung von Formen im Gemeinschafts- 
leben gesprochen wurde; es erschien wichtig, daß Überzeugungen und Wertvor- 
stellungen in Formen des Umgangs und auch in körperlicher Haltung zum Aus- 
druck kommen müssen. 

4. Das Gespräch über die Armut war streng bezogen auf den Dienst der Mönche 
zur Verminderung der Armut in der Welt im Einsatz für Gerechtigkeit und 
Frieden. Als Anregung für das Gespräch wurden konkrete Modelle vorgestellt 
für die Art und Weise, wie ein Kloster sein Vermögen richtig einsetzen kann. 
Dementsprechend bezog sich die Diskussion auf die Einstellung der Mönchsge- 
meinschaften zu ihrem Besitz und auf dessen richtige Verwaltung. Sehr aufrichtig 
stellten sich die Teilnehmer der Frage, wie man dem Einsatz der Kirche für 
mehr Gerechtigkeit in der Welt entsprechen kann, wie Mißverständnisse in der 
Öffentlichkeit durch angemessene Information ausgeräumt werden können und 
welcher Zusammenhang besteht zwischen wirtschaftlicher Verfassung des Klosters 
und geistlichem Leben einer Kommunität. Man wird es vielleicht bedauern, daß 
gerade der letzte Gesichtspunkt aus Zeitmangel nicht ausreichend besprochen 
wurde. Die Diskussionsbeiträge lassen immerhin vermuten, daß die Wirtschafts- 
verfassung eines Klosters der benediktinischen Tradition für das geistliche Leben 
der Mönche sehr viel folgenreicher ist, als man bisher gemeinhin annimmt. 

5. Die Diskussion über die Kommunikationsformen beschäftigte sich weithin 
mit der Berechtigung und der Entwicklung von Gruppen innerhalb der Gemein- 
schaften; im Vordergrund stand die Frage nach deren geistlicher Fruchtbarkeit. 
Das Gespräch bewegte sich im allgemeinen auf der Ebene eines Gedankenaus- 
tauschs, ohne daß Hintergründe und Voraussetzungen, begünstigende Faktoren 
oder beeinträchtigende Umstände näher besprochen worden wären Es wurde 
hervorgehoben, daß ein Kloster seinen Mönchen die Möglichkeit zeitweiliger Ein- 
samkeit und Zurückgezogenheit bieten sollte, da dies für die Entwicklung des 
einzelnen sehr bedeutsam sei. Sicherlich hatte das Gespräch die Folge, daß viele 
Beteiligte dazu ermutigt wurden, offen nach den Bedürfnissen der Mitglieder 
einer Gemeinschaft zu fragen und zuversichtlicher nach Formen zu suchen, die 
die Beziehungen untereinander intensivieren und der Entfaltung der Persön- 
lichkeit des einzelnen dienen. Leider wurde der Kontakt zu Außenstehenden und 
die Gestaltung der Aufnahme von Gästen nur am Rande besprochen. Für ein 
Kloster der benediktinischen Tradition ist dies aber von entscheidender Bedeu- 
tung; denn in der Aufnahme von Gästen soll ein Zeugnis vom lebendigen Gott 



Aus dem Leben der Kirche 465 

gegeben und die Stellung des Klosters in der Kirche über die Anbetung Gottes 
hinaus fruchtbar werden. Es wäre zu wünschen, daß dieses Thema in den Kon- 
venten weiter behandelt wird. 

6. Die Gesprächseinheit über die Arbeit wurde vom Programm abgesetzt aus 
Zeitmangel. Aus zwei Gründen ist dies bedauerlich: Einerseits ist die Berufsarbeit 
neben der Anbetung Gottes ein Hauptelement des benediktinischen Lebensstiles; 
denn nach der benediktinischen Tradition gehört zu einer personal getragenen 
Anbetung eine voll auslastende Arbeit. Andererseits wird von manchem die Be- 
rufsarbeit und ihre Beanspruchung als ein Hindernis für die Gotteserfahrung 
bezeichnet. Aber es war leicht einzusehen, daß die Besprechung der geistlichen 
Vaterschaft, also der Funktion des Abtes selbst, einen Vorrang beansprucht. 

7. Der Gedankenaustausch zum Thema der geistlichen Vaterschaft setzte ein bei 
der Art, wie die Äbte im einzelnen ihre Funktion in ihren Klöstern wahrnehmen. 
Man kann sagen, daß in der Lebenswirklichkeit der Konvente ein sehr starker 
Akzent auf der Brüderlichkeit liegt. Das •Geistliche" an der geistlichen Vater- 
schaft der benediktinischen Tradition besteht in der Aufgabe, Gott als Vater für 
den Einzelnen - zeichenhaft - erfahrbar zu machen. Es kommt darauf an, daß der 
Einzelne mit allen vorhandenen Mitteln angeleitet wird, zu sehen, wie der füh- 
rende und fürsorgende und •das Erbe schenkende" Gott im Leben gegenwärtig 
ist. Die Mittel zu diesem Ziel müssen nicht unbedingt die Verhaltensweisen eines 
irdischen Vaters sein, auch wenn dies immer wieder geschehen ist. Geistliche Va- 
terschaft kann es auch in partnerschaftlichen oder bruderschaftlichen Verhaltens- 
strukturen geben. Diese Auffassung kam nur etwas zögernd zum Ausdruck. Das 
lag vielleicht daran, daß die konkreten Führungsmethoden der Äbte in den Kon- 
venten weithin noch durch herkömmliche Formen und lang eingeführte Gebräuche 
geprägt sind. Die Aussprache war aber gekennzeichnet durch eine außerordent- 
liche Offenheit der Gesprächsteilnehmer. Man war sich darüber im klaren, daß 
keiner Grund hat, stolz zu sein, und daß jeder große Schwierigkeiten hat, seinen 
Auftrag gegenüber der Gemeinschaft zu erfüllen. Man war sich allgemein bewußt, 
daß es sehr vom Verhalten des Abtes abhängt, ob in einer Gemeinschaft günstige 
Umstände geschaffen werden können für die Erfahrung Gottes im Leben des 
einzelnen. 

Am Schluß der Diskussion stand eine zusammenfassende Stellungnahme der 
Kommission, die als Rückblick und Anregung für die Zukunft gedacht war. Dieser 
Schlußbericht ging unter anderem auf ein selten, aber deutlich geäußertes Be- 
dauern ein, das der Kritik aus der Vorbereitungszeit konträr war: Das Haupt- 
thema, die Gotteserfahrung, sei häufig aufgegeben worden zugunsten von 
Themen, die zweitrangig seien. Man beanstandete, daß die Verbindung solcher 
Themen mit der Gotteserfahrung zu wenig oder nur flüchtig ins Licht gerückt 
worden sei. Demgegenüber weist der Bericht auf die ernste Gefahr hin, die 
darin besteht, den Leib, die Zeit, die konkreten Bedingungen des Menschlichen 
beiseite zu lassen, wenn es sich um die Gotteserfahrung handelt. Der Bericht 
wehrt damit einer Tendenz, die in den Diskussionen von Ordensleuten über 
Fragen des spirituellen Lebens häufig zu beobachten ist: Die Gefahr, von einem 
Idealzustand und einem Ziel zu handeln, ohne offen, eindeutig und mutig über 



Aus dem Leben der Kirche 466 

die augenblicklichen Verhältnisse und die sich daraus ergebenden Probleme zu 
sprechen. Es ist wichtig, festzuhalten, daß Gotteserfahrung immer an einem •Ort" 
geschieht; man hatte den Mut, offen über diesen Ort zu sprechen und dabei stellte 
sich heraus, daß dieser Ort nicht fixierbar ist, sondern nur erfaßt werden kann in 
einer geistlichen, aber auch ganz und gar menschlichen Bewegung. Der Lebens- 
typ, den die benediktinische Tradition anstrebt, ist ein Leben im Werden. Die 
Gotteserfahrung ist unerklärlich in einer statischen Perspektive. Ausgehend von 
diesen Betrachtungen, legte die Kommission dem Plenum als Zusammenfassung 
der in den Gesprächen vorgetragenen Details einige pastorale Empfehlungen vor. 
Diese Empfehlungen gegenüber den Teilnehmern bezogen sich auf Themen, die 
dem weiteren Studium der Äbte empfohlen wurden, auf konkrete Maßnahmen, 
die der Erfahrung der Wirklichkeit Gottes in den Klöstern dienlich sein können, 
und auf Fragen, die den Konventen zur Beratung vorgelegt werden sollten. 
Dieser Schlußtext verhindert vielleicht, daß die Gespräche einfachhin versickern. 
Die genannten Punkte können auch weiterhin den Gemeinschaften Anlaß sein, 
die wesentlichen Faktoren ihres Lebens mit Jesus zu überdenken und die im All- 
tag wirksame Wertordnung zu überprüfen. 

Allgemeine Beobachtungen 

Nach diesem Überblick über den Gesprächsverlauf bleibt nun noch etwas zu 
sagen zum Gesamteindruck. 

Wie schon gesagt, ist der Äbtekongreß kein wissenschaftlicher Kongreß; auch 
die Herausgabe der wichtigsten Texte in einem Dokumentarband kann nicht 
darüber hinwegtäuschen, daß seine Leistungsfähigkeit beschränkt ist. Eine etwas 
verborgene Leistung darf jedoch nicht übersehen werden: die Vermittlung per- 
sönlicher Kontakte. Die Offenheit im Gespräch und die Bereitschaft zum Gedan- 
kenaustausch führte zu Begegnungen, die Grundlage von Freundschaften werden 
können zwischen gleichgesinnten Männern über die Grenze von Sprachen und 
Kongregationen hinweg. Es ist ein altes Gut benediktinischer Überlieferung, daß 
das institutionelle Element unseres Lebens nur fruchtbar werden und in der rich- 
tigen Proportion bleiben kann, wenn es getragen wird und erfüllt ist von starken 
zwischenmenschlichen Beziehungen, d. h. im Grunde genommen von Freund- 
schaften. Ein Orden in föderalistischer Struktur kann seinen Auftrag in der Kirche 
nur erfüllen, wenn er die Möglichkeit bietet für ein Geflecht verschiedenartiger 
und intensiver Beziehungen. Für denjenigen, der hören und sehen konnte, bot 
der diesjährige Äbtekongreß in dieser Hinsicht eine sehr große Chance. 

Eine weitere wichtige Beobachtung ist, daß eine spürbare geistliche Dynamik 
dann entsteht, wenn sich eine Versammlung ernsthaft und offen mit wesentlichen 
Fragen des geistlichen Lebens, des Lebens mit Jesus Christus in der Berufung 
Gottes, beschäftigt. Dies könnte die Äbte bewegen, auch bei anderen Versamm- 
lungen und auf anderen Ebenen und in den eigenen Konventen die wesentlichen 
Fragen des geistlichen Lebens mutig aufzugreifen. Man kann dann gewiß sein, 
daß die Dynamik nicht ausbleibt. Der Äbtekongreß stärkt in dieser Hinsicht die 
Hoffnung. Es ist ja zu bedenken, daß man eine geistliche Bewegung nicht mit einer 



Im Spiegel der Zeit 467 

gut funktionierenden Administration verwechseln darf; das Mönchtum ist von 
seiner Entstehung her eine Bewegung und kann nur als Bewegung lebendig blei- 
ben; die Administration hat mehr dienende Funktion. Es ist noch niemals gehört 
oder beobachtet worden, daß Administration mitzureißen verstand. 

Über die Unterschiede in den sogenannten Observanzen hinweg, trotz der Un- 
terschiede in der Ausprägung der benediktinischen Tradition, konnte eine Kon- 
vergenz zur Einmütigkeit hin festgestellt werden. Selbst in Fragen, die früher die 
unterschiedlichen Haltungen markierten, wie zum Beispiel der Eremitismus, die 
Ausdehnung des Schweigens, das Maß des Gebets u. ä. war in den Gesprächsbei- 
trägen eine Entschlossenheit zu spüren, die Einheit im wesentlichen hervorzuhe- 
ben. Es ist undenkbar, daß dies ohne Folgen bleiben wird. 

Noch eine letzte Beobachtung ist anzufügen. Unter den Teilnehmern des Kon- 
gresses waren auch verschiedene Angehörige der (für Äbte und Prioren) •jünge- 
ren" Generation. Bei ihren Gesprächsbeiträgen, die bisweilen sehr nachdrück- 
lich die Interessen und Bedürfnisse der jüngeren Generation zum Ausdruck brach- 
ten, spürte man im Plenum keine ablehnende Reaktion. Im Gegenteil; man war 
im allgemeinen bemüht, die legitimen Bedürfnisse der jüngeren Generation zu 
verstehen und zu berücksichtigen. Für einen Äbtekongreß ist das durchaus keine 
Selbstverständlichkeit. Die Hoffnung ist doch wohl berechtigt, daß diese Haltung 
nicht auf den Kongreß beschränkt bleibt, sondern in der Bereitschaft zum Ausdruck 
kommt, die konkreten Lebensumstände in den Klöstern immer wieder von neuem 
daraufhin zu überprüfen, ob sie fruchtbar und für das geistliche Leben und die 
Berufung der Mönche dienlich sind. Manche bedauerlichen Ereignisse dürfen 
nicht darüber hinwegtäuschen, daß an sich die junge Generation in diesem Orden 
eine große Chance hat, eine Chance, die es richtig zu nutzen gilt. 

Abt Athanasius Polag OSB 

IM SPIEGEL DER ZEIT 

Der pilgernde Philosoph 

Zum Tod von Gabriel Marcel 

Um das Auf-dem-Weg-Sein des Menschen geht es nicht nur in seinen Büchern, 
unterwegs zu sein kennzeichnete sein Selbstverständnis, zeitlebens. Das gilt auch 
für den äußeren Lebensablauf. Gabriel Marcel, am 7. 12. 1889 in Paris geboren, 
nannte sich gern einen •philosophe itinerant". Suche charakterisiert sein Werk, 
das dramatische und philosophische. Ein Suchender ist er auch nach seiner Kon- 
version zur katholischen Kirche im Jahre 1929 geblieben. Sein enormes Werk 
umfaßt philosophische Abhandlungen, dramatische Dichtung, Musik- und Litera- 
turkritiken sowie Kompositionen. Ausgezeichnet wurde Gabriel Marcel mit vielen 
Preisen, u. a. mit dem Großen Literaturpreis der Academie Francaise, dem 




