AUS DEM LEBEN DER KIRCHE

AbtekongreB des Benediktinerordens 1973

Von einem Teilnehmer berichtet

Die Abte und Prioren der selbstindigen Kldster des Benediktinerordens versam-
melten sich vom 19. September bis 2. Oktober 1973 in Rom zum Abtekongrefl des
Ordens. Von den 216 Gemeinschaften waren 210 vertreten; die weiblichen Kon-
vente hatten zwolf Beobachterinnen entsandt. Drei nichtkatholische Benediktiner
und drei Vertreter des orthodoxen Monchtums waren anwesend und dokumen-
tierten die 6kumenische Dimension der Versammlung. Die Leitung des Kon-
gresses lag beim Abtprimas des Ordens, Rembert Weakland.

Der AbtekongreR im Benediktinerorden

Um die Bedeutung eines Abtekongresses zu ermessen, mufl man die eigenartige
Struktur des Benediktinerordens bedenken. Organisationseinheit ist das einzelne
Kloster, das in allen seinen Lebensbelangen prinzipiell autonom ist. Die einzelnen
Kloster sind zusammengefafit in Kongregationen. Die Kongregationen haben ihre
eigene Rechtssatzung (Konstitutionen) und entscheiden iber die Art, wie in den
Kléstern der Kongregation nach der benediktinischen Tradition das Ménchsleben
gelebt wird. Die Kongregationen bilden die benediktinische Konféderation, die
im allgemeinen als ,,Benediktinerorden“ bezeichnet wird. Die Leitung der Konf6-
deration liegt beim Abtprimas mit Generalsekretir; deren Befugnisse und die
Belange der Konféderation werden durch eine eigene Satzung geordnet (Lex pro-
pria) und in das allgemeine Kirchenrecht eingefiigt. Die wichtigsten Organe der
Konféderation sind (1) die Versammlung der Prisides der Kongregationen (jahr-
lich) und (2) der Abtekongref} (alle vier Jahre, friiher alle sechs Jahre). Der Abte-
kongref wahlt den Abtprimas und behandelt Fragen, die alle Kléster betreffen
und die vom Abtprimas mit seinem Rat ihm vorgelegt werden. Die Beschliisse des
Abtekongresses haben nur dann verpflichtende Kraft, wenn dies ausdriicklich mit
Zweidrittelmehrheit vom Kongrefl erklirt wird. In der Satzung der Konfodera-
tion wird festgehalten, dafl der Abiekongref kein Generalkapitel ist, das die
Autonomie der Kongregationen und der einzelnen Kléster beschranken soll; es
handelt sich um ein Instrument kollegialer Leitung der Konfdderation. Kurz ge-
sagt: Abtprimas und Abtekongref} haben kaum Redhtshefugnisse, was das innere
Leben der Kloster betrifft. IThre Autoritit kann nur auf der Uberzeugungskraft
ihrer Aussagen beruhen. Der Zusammenhalt des Ordens ist begriindet in der ge-
meinsamen Ausrichtung nach der Weisung der Regel des bl. Benedikt und in der
Prigung durch die benediktinische Tradition. Die foderalistische Struktur ermég-
licht eine grofie Vielfalt der Verwirklichungen des Ménchslebens; sie ist hinder-
lich, wenn es darum geht, auf Erwartungen der Gesamtkirche schnell und effi-



Aus dem Leben der Kirche 461

zient zu reagieren; sie ist ungemein férderlich, wenn innere Entwicklungen in den
Gemeinschaften anstehen, weil die Lebensentscheidungen von den einzelnen Kon-
venten und den Kapiteln der Kongregationen selbst geféllt werden miissen.

Zur Vorbereitung des Kongresses

In fritheren Jabren beschiftigten sich die Abtekongresse weithin mit dem Eigen-
recht des Ordens, der Wahl des Abtprimas und den Belangen der gemeinsamen
Hochschule, S. Anselmo in Rom. Seit 1966 dnderte sich der Stil. Die Reformimpulse
des Konzils fiihrten dazu, dafl eine bestimmte Zeit auf den Kongressen dem Nach-
denken iiber Themen gewidmet wurde, die als wesentlich fiir das monastische
Leben und Zeugnis betrachtet wurden. Man begann 1967 mit der Besprechung
und Verabschiedung eines Textes iiber das benediktinische Leben. Auf dem nach-
folgenden Kongref 1970 schlofl sich eine Diskussion an fiber verschiedene Beriih-
rungspunkte des Monchtums mit der nachkonziliaren Theologie. Bei der Vorbe-
reitung des diesjahrigen Kongresses entschloff man sich, den geistlichen Teil unter
ein einziges Thema zu stellen, Die Vorbereitungskommission einigte sich auf das
Thema ,Gotteserfahrung®, weil man glaubte, darin die Grundlagen des Monchs-
lebens zu berithren. Man war sich von vornherein klar dariiber, dafi das Ergebnis
des Kongresses (jedenfalls von der Planung her) nicht in der philosopbischen oder
theologischen Aufarbeitung des Themas ,Gotteserfahrung im Ménchsleben® lie-
gen konnte. Es ging in erster Linie nicht um wissenschaftliche Ergebnisse, sondern
um pastorale Orientierung.

Die Vorbereitungskommission gab eine Artikelserie zum Thema heraus, die
theoretische Anstofie vermitteln sollte, um das praktische Nachdenken zu erleich-
tern, das auf dem Kongref selbst im Vordergrund stehen sollte. Man erwartete,
daf diese Artikel nicht nur von den Abten gelesen wiirden, sondern auch Grund-
lage von Gesprichen in den Konventen sein kénnten; auf Grund dieser Gespriche
wollte man dann die konkreten Fragen fiir die Behandlung auf dem Kongref§
auswihlen. Die Themen der Artikel waren gruppiert um die Gotteserfahrung im
Hinblick auf die menschliche Person, um ihre Verwirklichung in der Gemeinschaft,
um Beziehungen zur Situation der Kirche und der Welt. In der Zeit der Vorbe-
reitung wurde im wesentlichen eine zweifache Kritik gedufert.

1. Das Thema sei zu theoretisch. Es zeigte sich sehr bald, dafl das Thema ,Got-
teserfahrung im Ménchsleben® mit einer Vielzahl von Mifiverstindnissen belastet
ist. Offensichtlich denkt man dabei sehr leicht an die Behandlung mystischer Vor-
gange im strengen Sinn. Im Unterschied dazu ging es der Vorbereitungskommis-
sion um die Konkretionen des Lebens mit Gott im Kloster, bzw. um die Erfah-
rung der Wirklichkeit, da Gott in unserem Leben da ist und uns begleitet.

2. Die Artikelserie sei zu umfangreich. In der Tat waren die Einzelthemen der
20 Artikel etwas breit gestreut; die Gattung der Artikel war sehr unterschiedlich,
teils sehr wissenschaftlich, teils sehr praktisch orientiert; es entstand keine Samm-
lung mit einheitlichem Charakter. Aber immerhin legten die Verfasser eine Viel-
zahl von Anregungen vor, die natiirlich von einem durch Erfahrung bestimmten
Standpunkt aus aufzunehmen waren. Ob nicht diese Kritik eine zusitzliche Utr-



Aus dem Leben der Kirche 462

sache hat? Eine Vielzahl von verantwortlichen Leitern in den Kléstern haben zu
wenig Zeit, um sich intensiver mit einem Thema zu beschiftigen, das die Erfor-
dernisse des Tages uibersteigt.

Auf Grund der Resonanz in den Sprachgruppen stellte die Vorbereitungskom-
mission einen Themenkatalog fiir die Bebandlung auf dem Kongref zusammen.
Zwei Fragen dringten in den Vordergrund:

1. In dem Geschehen, das wir Gotteserfahrung nennen, ist zwar Gott der Han-
delnde; was ist aber derAnteil des Menschen in diesem Geschehen?

2. Worin kann die Bedeutung des Klosters fiir die Gotteserfahrung bestehen?

An den Anfang stellte man das Thema ,Die Gabe des Geistes“. Wegen der
sehr unterschiedlichen Vorstellungen zum Begriff der ,Erfahrung® und zum
» Wirken Gottes“ sollten hier die Uberzeugungen von der Wirkweise Gottes in
der Welt konkret besprochen werden. Die drei nachfolgenden Einzelthemen bezo-
gen sich dann auf den Anteil des Menschen, der in der offenen Bereitschaft zur
Wahrnehmung und in der Entschlossenheit, aus Begegnungen die Konsequenz zu
ziehen, gesehen werden kann: ,Héren auf das Wort / das Gebet®, ,Der Lebens-
stil“, ,Die Armut“. Die drei letzten Einzelthemen sollten sich beschéftigen mit der
Funktion des Klosters, giinstige Umstdnde fiir ein Leben mit Gott auf dem Weg
der Berufung als Ménch zu schaffen. Als besonders dringlich wahlte man aus:
»,Kommunikation (Gruppen, Einsamkeit, Géste)“, ,Arbeit“, ,Geistliche Vater-
schaft®.

Zum Verlauf des Kongresses

Der Verlauf des Kongresses war so geordnet, daff man sich an den Vormittagen
jeweils mit der geistlichen Thematik beschiftigte, wihrend die Nachmittage ande-
ren Fragen gewidmet waren. Diese waren nicht minder bedeutsam: Die Gestal-
tung der Liturgie (die Forderung der Gottesdienstkongregation nach einheit-
lichen Formen im Stundengebet brachte die Versammlung, die in ihrer Stellung-
nahme eine grofle Einmiitigkeit bewies, an den Rand eines ,Ritenstreites“ mit
den kurialen Behérden); die Klostergriindungen in der Dritten Welt; das 6kume-
nische Engagement der Kloster (dieser Punkt erhielt einen gewissen Glanz durch
eine hervorragende Ansprache von Charles Moeller); die Beziechung zum weibli-
chen Zweig des Ordens; die Disposition der Ordenshochschule u. a. In diesem
Bericht mochte ich nur eingehen auf die Behandlung der geistlichen Thematik.
Selbst bei dieser Beschrankung ist es mir unméglich, einen einigermaflen objek-
tiven Uberblick zu geben.

Hilfreich fiir den Gedankenaustausch war die ausgewogene Kombination meh-
rerer Gesprachsebenen. Nach einer Einfihrung in das Thema des Tages im Ple-
num traf man sich in kleinen Gruppen (etwa 20 Personen). Das Gesprach in den
Gruppen ermoglichte einen intensiven Gedanken- und Erfahrungsaustausch der
Teilnehmer. Die wichtigsten Gesichtspunkte wurden von den Sekretiren gesam-
melt und in einer Zusammenfassung am folgenden Tag dem Plenum vorgetragen.
Anschliefend bestand die Moglichkeit, das betreffende Thema im Plenum weiter
zu diskutieren. Bei den sowohl in den Gesprachsgruppen wie im Plenum zwangs-



Aus dem Leben der Kirche 463

laufig kurzen Redezeiten war es von vornherein klar, dafi die Beteiligten im
wesentlichen nur Details zusammentragen konnten.

Die Einfithrung gab Abt Denis Huerre von La-Pierre-qui-Vire, der Vorsit-
zende der Vorbereitungskommission. Bei der Vorstellung des Themas versuchte
er, die Verwendung des Begriffs ,Erfahrung im Zusammenhang des Lebens mit
Gott zu rechtfertigen. Uberzeugt, daf Erfahrung zum Ziel dessen gehort, der sich
einer Monchsgemeinschaft anschliefit, legte Abt Denis mit Berufung auf Jean
Mouroux und Hans Urs von Balthasar dar, daf8 der Erfahrungsbegriff unentbehr-
lich ist, wo Glaube die Begegnung des gesamten Menschen mit Gott ist. Der Bezug
auf die Ausfithrungen von Hans Urs von Balthasar war sehr kldrend und erleich-
terte das Gespréich in den nachfolgenden Diskussionen.

1. Der Gedankenaustausch iiber die ,Gabe des Geistes* und die Wirkweisen
Gottes kam nur schleppend in Gang. Konkrete Fragen sollten das Gesprich in den
Gruppen erleichtern; eine lautete: ,Was kann es fiir eine Kommunitit bedeuten,
dafl alle Mitglieder der Kommunitét die Salbung des Geistes empfangen haben?“
Bei den Antworten auf diese Frage konnte man ohne Zweifel etwas Hilflosigkeit
feststellen. Demgegeniiber war man eher bereit, iber die Funktion des Abtes im
Hinblick auf christliche Prophetie und iiber Meditationsmethoden zu sprechen. Es
legt sich der Eindruck nahe, daf der Bekenntnisstand der Teilnebmer im Hin-
blick auf das Wirken des Geistes und die Eigentiimlichkeit des sakramentalen
Wirkens Gottes unterbaut und konkretisiert werden miifite.

2. Das Gesprach iiber die Bereitschaft zur Wahrnehmung als Anteil des Men-
schen im Leben mit Gott verlief indessen sehr lebendig, sebr reich an fruchtbaren
Hinweisen und gekennzeichnet durch eine auflerordentliche Ernsthaftigkeit der
Gesprachsbeitrige. Es war nicht zu verkennen, daf} die Teilnehmer das Thema als
Frage an ihr eigenes Leben verstanden. So sprach man im allgemeinen nicht iiber
andere, sondern iiber Erfahrungen auf dem eigenen Lebensweg. An konkreten
Fragen wurden eingehender besprochen: Die charismatischen Gebetsgruppen und
die Ermoglichung charismatischen Gebetes in unseren Kléstern; die Verlebendi-
gung der Beziehung zu Jesus durch das Lesen der Heiligen Schrift; die Atmosphire
der Sammlung im Kloster und das Bemiihen um einen Ausgleich zwischen Ar-
beitsbelastung und persénlichem Gebet.

8. Es erwies sich als nicht sehr einfach, iiber den Tatbestand zu sprechen, dafl
nach Meinung Jesu die Erfahrung der Barmherzigkeit Gottes ein konkretes Han-
deln des Menschen und eine Lebenshaltung zur Folge haben muf}, um lebendig
und fiir die Zukunft des Menschen bedeutsam zu bleiben. Es war giinstig, dafl die
Frage des richtigen Lebensstiles in den Artikeln der Vorbereitungskommission
haufig beriihrt worden war. Man besprach, wie die Gesinnung der Bufie und Um-
kehr in unseren Gemeinschaften konkret gelebt und zum Ausdruck gebracht wer-
den kann. Ohne Zweifel stellt die Einfachheit des persénlichen Lebens und die
Anspruchslosigkeit des Monchs ein echtes geistliches Problem dar, das in unseren
Gemeinschaften geldst werden mufl, wenn wir dem Anspruch Gottes gerecht wer-
den wollen; die Giitergemeinschaft aus Uberzeugung bleibt nach wie vor ein un-
triigliches Kennzeichen fiir die Intensitéit des geistlichen Engagements. Kompro-
misse auf diesem Gebiet bringen die Gefahr mit sich, eine Vernebelung der Be-



Aus dem Leben der Kirche 464

ziehungen zu Jesus zu begiinstigen. Des weiteren wurden besprochen die Aus-
drucksmittel der Briiderlichkeit und die psychologischen und kulturellen
Voraussetzungen des ehelosen Lebens in der Nachfolge Jesu. Bemerkenswert war
die Plenardiskussion iiber die Ehelosigkeit. Als Beobachter mufite man den Ein-
druck haben, daf die kirchlichen Dokumente und die bisherigen Diskussions-
beitrage durchaus noch nicht die ekklesiale Bedeutung und die notwendigen
Voraussetzungen des ehelosen Lebens in der Nachfolge Jesu geklirt haben. Eine
gewisse Unsicherheit war unverkennbar. Die Gemeinschaften werden in diesem
Punkt etwas tun miissen, wenn sie nicht einfach einer weiteren Verunsicherung
tatenlos zusehen wollen. Aufschlufireich war, dafl im Zusammenhang mit der
Frage des Lebensstils auch {iber die Bedeutung von Formen im Gemeinschafts-
leben gesprochen wurde; es erschien wichtig, dafl Uberzeugungen und Wertvor-
stellungen in Formen des Umgangs und auch in kérperlicher Haltung zum Aus-
druck kommen miissen.

4. Das Gesprich iiber die Armut war streng bezogen auf den Dienst der Monche
zur Verminderung der Armut in der Welt im Einsatz fiir Gerechtigkeit und
Frieden. Als Anregung fiir das Gespriach wurden konkrete Modelle vorgestellt
fiir die Art und Weise, wie ein Kloster sein Vermégen richtig einsetzen kann.
Dementsprechend bezog sich die Diskussion auf die Einstellung der Monchsge-
meinschaften zu ihrem Besitz und auf dessen richtige Verwaltung. Sehr aufrichtig
stellten sich die Teilnehmer der Frage, wie man dem Einsatz der Kirche fiir
mehr Gerechtigkeit in der Welt entsprechen kann, wie Mifiverstandnisse in der
Offentlichkeit durch angemessene Information ausgeriumt werden kénnen und
welcher Zusammenhang besteht zwischen wirtschaftlicher Verfassung des Klosters
und geistlichem Leben einer Kommunitit. Man wird es vielleicht bedauern, daf}
gerade der letzte Gesichtspunkt aus Zeitmangel nicht ausreichend besprochen
wurde. Die Diskussionsbeitridge lassen immerhin vermuten, dafi die Wirtschafts-
verfassung eines Klosters der benediktinischen Tradition fiir das geistliche Leben
der Monche sehr viel folgenreicher ist, als man bisher gemeinhin annimmt.

5. Die Diskussion iiber die Kommunikationsformen beschiftigte sich weithin
mit der Berechtigung und der Entwicklung von Gruppen innerhalb der Gemein-
schaften; im Vordergrund stand die Frage nach deren geistlicher Fruchtbarkeit.
Das Gespriach bewegte sich im allgemeinen auf der Ebene eines Gedankenaus-
tauschs, ohne dafl Hintergriinde und Voraussetzungen, begiinstigende Faktoren
oder beeintrichtigende Umstinde ndher besprochen worden wiren Es wurde
hervorgehoben, dafl ein Kloster seinen Monchen die Méglichkeit zeitweiliger Ein-
samkeit und Zuriickgezogenheit bieten sollte, da dies fiir die Entwicklung des
einzelnen sehr bedeutsam sei. Sicherlich hatte das Gesprich die Folge, dafl viele
Beteiligte dazu ermutigt wurden, offen nach den Bediirfnissen der Mitglieder
einer Gemeinschaft zu fragen und zuversichtlicher nach Formen zu suchen, die
die Bezichungen untereinander intensivieren und der Entfaltung der Person-
lichkeit des einzelnen dienen. Leider wurde der Kontakt zu Auflenstehenden und
die Gestaltung der Aufnahme von Gésten nur am Rande besprochen. Fiir ein
Kloster der benediktinischen Tradition ist dies aber von entscheidender Bedeu-
tung; denn in der Aufnahme von Gisten soll ein Zeugnis vom lebendigen Gott



Aus dem Leben der Kirche 465

gegeben und die Stellung des Klosters in der Kirche iiber die Anbetung Gottes
hinaus fruchtbar werden. Es wire zu wiinschen, dafl dieses Thema in den Kon-
venten weiter behandelt wird.

6. Die Gesprichseinheit iiber die Arbeit wurde vom Programm abgesetzt aus
Zeitmangel. Aus zwei Griinden ist dies bedauerlich: Einerseits ist die Berufsarbeit
neben der Anbetung Gottes ein Hauptelement des benediktinischen Lebensstiles;
denn nach der benediktinischen Tradition gehért zu einer personal getragenen
Anbetung eine voll auslastende Arbeit. Andererseits wird von manchem die Be-
rufsarbeit und ihre Beanspruchung als ein Hindernis fiir die Gotteserfahrung
bezeichnet. Aber es war leicht einzusehen, daf die Besprechung der geistlichen
Vaterschaft, also der Funktion des Abtes selbst, einen Vorrang beansprucht.

7. Der Gedankenaustausch zum Thema der geistlichen Vaterschaft setzte ein bei
der Art, wie die Abte im einzelnen ihre Funktion in ihren Kléstern wahrnehmen.
Man kann sagen, dafl in der Lebenswirklichkeit der Konvente ein sehr starker
Akzent auf der Briiderlichkeit liegt. Das ,Geistliche® an der geistlichen Vater-
schaft der benediktinischen Tradition besteht in der Aufgabe, Gott als Vater fiir
den Einzelnen — zeichenhaft — erfahrbar zu machen. Es kommt darauf an, dafl der
Einzelne mit allen vorhandenen Mitteln angeleitet wird, zu sehen, wie der fith-
rende und fiirsorgende und ,das Erbe schenkende® Gott im Leben gegenwirtig
ist. Die Mittel zu diesem Ziel miissen nicht unbedingt die Verhaltensweisen eines
irdischen Vaters sein, auch wenn dies immer wieder geschehen ist. Geistliche Va-
terschaft kann es auch in partnerschaftlichen oder bruderschaftlichen Verhaltens-
strukturen geben. Diese Auffassung kam nur etwas zégernd zum Ausdruck. Das
lag vielleicht daran, daf die konkreten Fithrungsmethoden der Abte in den Kon-
venten weithin noch durch herkémmliche Formen und lang eingefiihrte Gebrauche
gepragt sind. Die Aussprache war aber gekennzeichnet durch eine auflerordent-
liche Offenheit der Gesprichsteilnehmer. Man war sich dartiber im klaren, dafl
keiner Grund hat, stolz zu sein, und daf jeder grofie Schwierigkeiten hat, seinen
Auftrag gegeniiber der Gemeinschaft zu erfiillen. Man war sich allgemein bewufit,
daf es sehr vom Verhalten des Abtes abhingt, ob in einer Gemeinschaft giinstige
Umstinde geschaffen werden kénnen fiir die Erfahrung Gottes im Leben des
einzelnen.

Am Schluf der Diskussion stand eine zusammenfassende Stellungnahme der
Kommission, die als Riickblick und Anregung fiir die Zukunft gedacht war. Dieser
Schluflbericht ging unter anderem auf ein selten, aber deutlich geduflertes Be-
dauern ein, das der Kritik aus der Vorbereitungszeit kontrar war: Das Haupt-
thema, die Gotteserfahrung, sei hdufig aufgegeben worden zugunsten von
Themen, die zweitrangig seien. Man beanstandete, dafl die Verbindung solcher
Themen mit der Gotteserfahrung zu wenig oder nur fliichtig ins Licht geriickt
worden sei. Demgegeniiber weist der Bericht auf die ernste Gefahr hin, die
darin besteht, den Leib, die Zeit, die konkreten Bedingungen des Menschlichen
beiseite zu lassen, wenn es sich um die Gotteserfahrung handelt. Der Bericht
wehrt damit einer Tendenz, die in den Diskussionen von Ordenslenten tber
Fragen des spirituellen Lebens hdufig zu beobachten ist: Die Gefahr, von einem
Idealzustand und einem Ziel zu handeln, ohne offen, eindeutig und mutig Gber



Aus dem Leben der Kirche 466

die augenblicklichen Verhaltnisse und die sich daraus ergebenden Probleme zu
sprechen. Es ist wichtig, festzuhalten, dafl Gotteserfahrung immer an einem ,Ort*
geschieht; man hatte den Mut, offen iiber diesen Ort zu sprechen und dabei stellte
sich heraus, dafl dieser Ort nicht fixierbar ist, sondern nur erfafit werden kann in
ciner geistlichen, aber auch ganz und gar menschlichen Bewegung. Der Lebens-
typ, den die benediktinische Tradition anstrebt, ist ein Leben im Werden. Die
Gotteserfahrung ist unerklirlich in einer statischen Perspektive. Ausgehend von
diesen Betrachtungen, legte die Kommission dem Plenum als Zusammenfassung
der in den Gesprichen vorgetragenen Details einige pastorale Empfehlungen vor.
Diese Empfeblungen gegeniiber den Teilnehmern bezogen sich auf Themen, die
dem weiteren Studium der Abte empfohlen wurden, auf konkrete Mafinahmen,
die der Erfahrung der Wirklichkeit Gottes in den Kldstern dienlich sein konnen,
und auf Fragen, die den Konventen zur Beratung vorgelegt werden sollten.
Dieser Schlufitext verhindert vielleicht, dafl die Gespriche einfachhin versickern.
Die genannten Punkte kénnen auch weiterhin den Gemeinschaften Anla8l sein,
die wesentlichen Faktoren ihres Lebens mit Jesus zu iiberdenken und die im All-
tag wirksame Wertordnung zu iberpriifen.

Allgemeine Beobachtungen

Nach diesem Uberblick iiber den Gesprachsverlauf bleibt nun noch etwas zu
sagen zum Gesamteindruck.

Wie schon gesagt, ist der Abtekongref kein wissenschaftlicher Kongref}; auch
die Herausgabe der wichtigsten Texte in einem Dokumentarband kann nicht
dariiber hinwegtiuschen, daf} seine Leistungsfahigkeit beschrankt ist. Eine etwas
verborgene Leistung darf jedoch nicht iibersehen werden: die Vermittlung per-
sonlicher Kontakte. Die Offenheit im Gesprich und die Bereitschaft zum Gedan-
kenaustausch fithrte zu Begegnungen, die Grundlage von Freundschaften werden
konnen zwischen gleichgesinnten Ménnern iiber die Grenze von Sprachen und
Kongregationen hinweg. Es ist ein altes Gut benediktinischer Uberlieferung, dafl
das institutionelle Element unseres Lebens nur fruchtbar werden und in der rich-
tigen Proportion bleiben kann, wenn es getragen wird und erfiillt ist von starken
zwischenmenschlichen Beziehungen, d. h. im Grunde genommen von Freund-
schaften. Ein Orden in foderalistischer Struktur kann seinen Auftrag in der Kirche
nur erfitllen, wenn er die Mdglichkeit bietet fir ein Geflecht verschiedenartiger
und intensiver Beziehungen. Fir denjenigen, der horen und sehen konnte, bot
der diesjahrige Abtekongrefl in dieser Hinsicht eine sehr grofle Chance.

Eine weitere wichtige Beobachtung ist, dafl eine spiirbare geistliche Dynamik
dann entsteht, wenn sich eine Versammlung ernsthaft und offen mit wesentlichen
Fragen des geistlichen Lebens, des Lebens mit Jesus Christus in der Berufung
Gottes, beschiftigt. Dies konnte die Abte bewegen, auch bei anderen Versamm-
lungen und auf anderen Ebenen und in den eigenen Konventen die wesentlichen
Fragen des geistlichen Lebens mutig aufzugreifen. Man kann dann gewif sein,
dafl die Dynamik nicht ausbleibt. Der Abtekongref stirkt in dieser Hinsicht die
Hoffnung. Es ist ja zu bedenken, dafl man eine geistliche Bewegung nicht mit einer



Im Spiegel der Zeit 467

gut funktionierenden Administration verwechseln darf; das Monchtum ist von
seiner Entstehung her eine Bewegung und kann nur als Bewegung lebendig blei-
ben; die Administration hat mehr dienende Funktion. Es ist noch niemals gehért
oder beobachtet worden, dafy Administration mitzureiflen verstand.

Uber die Unterschiede in den sogenannten Observanzen hinweg, trotz der Un-
terschiede in der Ausprigung der benediktinischen Tradition, konnte eine Kon-
vergenz zur Einmitigkeit hin festgestellt werden. Selbst in Fragen, die friher die
unterschiedlichen Haltungen markierten, wie zum Beispiel der Eremitismus, die
Ausdehnung des Schweigens, das Maf des Gebets u. 4. war in den Gesprichsbei-
trigen eine Entschlossenheit zu spiiren, die Einheit im wesentlichen hervorzuhe-
ben. Es ist undenkbar, daf} dies ohne Folgen bleiben wird.

Noch eine letzte Beobachtung ist anzufigen. Unter den Teilnehmern des Kon-
gresses waren auch verschiedene Angehoérige der (fiir Abte und Prioren) ,jiinge-
ren“ Generation. Bei ihren Gesprachsbeitragen, die bisweilen sehr nachdriick-
lich die Interessen und Bediirfnisse der jingeren Generation zum Ausdruck brach-
ten, spiirte man im Plenum keine ablehnende Reaktion. Im Gegenteil; man war
im allgemeinen bemiiht, die legitimen Bediirfnisse der jiingeren Generation zu
verstehen und zu bericksichtigen. Fiir einen Abtekongref ist das durchaus keine
Selbstverstiandlichkeit. Die Hoffnung ist doch wohl berechtigt, dafl diese Haltung
nicht auf den Kongref beschrankt bleibt, sondern in der Bereitschaft zum Ausdruck
kommt, die konkreten Lebensumstinde in den Kléstern immer wieder von neuem
daraufhin zu dberpriifen, ob sie fruchtbar und fiir das geistliche Leben und die
Berufung der Ménche dienlich sind. Manche bedauerlichen Ereignisse diirfen
nicht dariiber hinwegtduschen, daf} an sich die junge Generation in diesem Orden
eine grofle Chance hat, eine Chance, die es richtig zu nutzen gilt.

Abt Athanasius Polag OSB

IMSPIEGEL DER ZEIT

Der pilgernde Philosoph
Zum Tod von Gabriel Marcel

Um das Auf-dem-Weg-Sein des Menschen geht es nicht nur in seinen Biichern,
unterwegs zu sein kennzeichnete sein Selbstverstindnis, zeitlebens. Das gilt auch
fir den dufieren Lebensablauf. Gabriel Marcel, am 7. 12. 1889 in Paris geboren,
nannte sich gern einen ,philosophe itinérant“. Suche charakterisiert sein Werk,
das dramatische und philosophische. Ein Suchender ist er auch nach seiner Kon-
version zur katholischen Kirche im Jahre 1929 geblieben. Sein enormes Werk
umfafit philosophische Abhandlungen, dramatische Dichtung, Musik- und Litera-
turkritiken sowie Kompositionen. Ausgezeichnet wurde Gabriel Marcel mit vielen
Preisen, v.a. mit dem Groflen Literaturpreis der Académie Francaise, dem





