
Im Spiegel der Zeit 467 

gut funktionierenden Administration verwechseln darf; das Mönchtum ist von 
seiner Entstehung her eine Bewegung und kann nur als Bewegung lebendig blei- 
ben; die Administration hat mehr dienende Funktion. Es ist noch niemals gehört 
oder beobachtet worden, daß Administration mitzureißen verstand. 

Über die Unterschiede in den sogenannten Observanzen hinweg, trotz der Un- 
terschiede in der Ausprägung der benediktinischen Tradition, konnte eine Kon- 
vergenz zur Einmütigkeit hin festgestellt werden. Selbst in Fragen, die früher die 
unterschiedlichen Haltungen markierten, wie zum Beispiel der Eremitismus, die 
Ausdehnung des Schweigens, das Maß des Gebets u. ä. war in den Gesprächsbei- 
trägen eine Entschlossenheit zu spüren, die Einheit im wesentlichen hervorzuhe- 
ben. Es ist undenkbar, daß dies ohne Folgen bleiben wird. 

Noch eine letzte Beobachtung ist anzufügen. Unter den Teilnehmern des Kon- 
gresses waren auch verschiedene Angehörige der (für Äbte und Prioren) •jünge- 
ren" Generation. Bei ihren Gesprächsbeiträgen, die bisweilen sehr nachdrück- 
lich die Interessen und Bedürfnisse der jüngeren Generation zum Ausdruck brach- 
ten, spürte man im Plenum keine ablehnende Reaktion. Im Gegenteil; man war 
im allgemeinen bemüht, die legitimen Bedürfnisse der jüngeren Generation zu 
verstehen und zu berücksichtigen. Für einen Äbtekongreß ist das durchaus keine 
Selbstverständlichkeit. Die Hoffnung ist doch wohl berechtigt, daß diese Haltung 
nicht auf den Kongreß beschränkt bleibt, sondern in der Bereitschaft zum Ausdruck 
kommt, die konkreten Lebensumstände in den Klöstern immer wieder von neuem 
daraufhin zu überprüfen, ob sie fruchtbar und für das geistliche Leben und die 
Berufung der Mönche dienlich sind. Manche bedauerlichen Ereignisse dürfen 
nicht darüber hinwegtäuschen, daß an sich die junge Generation in diesem Orden 
eine große Chance hat, eine Chance, die es richtig zu nutzen gilt. 

Abt Athanasius Polag OSB 

IM SPIEGEL DER ZEIT 

Der pilgernde Philosoph 

Zum Tod von Gabriel Marcel 

Um das Auf-dem-Weg-Sein des Menschen geht es nicht nur in seinen Büchern, 
unterwegs zu sein kennzeichnete sein Selbstverständnis, zeitlebens. Das gilt auch 
für den äußeren Lebensablauf. Gabriel Marcel, am 7. 12. 1889 in Paris geboren, 
nannte sich gern einen •philosophe itinerant". Suche charakterisiert sein Werk, 
das dramatische und philosophische. Ein Suchender ist er auch nach seiner Kon- 
version zur katholischen Kirche im Jahre 1929 geblieben. Sein enormes Werk 
umfaßt philosophische Abhandlungen, dramatische Dichtung, Musik- und Litera- 
turkritiken sowie Kompositionen. Ausgezeichnet wurde Gabriel Marcel mit vielen 
Preisen, u. a. mit dem Großen Literaturpreis der Academie Francaise, dem 



Im Spiegel der Zeit 468 

Friedenspreis des deutschen Buchhandels und dem Erasmus-Preis. Am 8. 10. 1973 
ist er in Paris gestorben, wo er seinen Wohnsitz hatte. Inmitten von zahlreichen 
Büchern und Schallplatten, die sich zu Bergen türmen konnten, die Hände auch 
sitzend oft über einem Gehstock gefaltet, hütete er das Leben des Geistes und 
suchte es im Gespräch mit seinen Besuchern, unter denen er Studenten besonders 
schätzte, zu vermehren. Verfügbar war er auch für unbekannte Besucher. Von 
disponibilite sprach er nicht nur in seinen Büchern. Charme und esprit kontrastier- 
ten mit ungespieltem Ernstnehmen seines Gegenüber. Ihn umgab Menschlichkeit, 
gekennzeichnet vom Primat des einfachen und lauteren Herzens. 

•Philosophie, die uns helfen kann, zu leben" 

Sein Ziel war, dem konkreten Menschen zu helfen, nicht eine Theorie über den 
Menschen zu verbreiten. Abstraktion und Pragmatismus verabscheute er. Als 
Philosoph wollte und mußte er denkend die Probleme der Zeit bewältigen, so 
wie er nach-denkend sich selbst gefunden hatte. Ihn leitete das Vertrauen in die 
Kraft des Geistes, der schöpferisch ist. Dieses Prinzip des geistigen Lebens deutete 
er als Hoffnung. Sie ließ ihn die Erfahrung des Tragischen überwinden, ohne es 
zu verneinen. 

Gabriel Marcel setzte bei seinem Engagement für die Welt voraus, daß Hilfe 
not-tut. Er sah die Welt als zerbrochene, angesichts derer die Aufgabe des Philo- 
sophen nicht im Betrachten bestehen konnte, eher schon in der Analyse, vor allem 
aber im Aufzeigen von Hilfen. Zerbrochen war in der Welt nicht irgend etwas, 
sondern das Wir. Die Welt hatte einen echten Schaden erlitten, das ließ Hoffen 
und Verzweifeln möglich werden. 

Wachzusein und wachzurufen verstand Marcel als seine Berufung. Seine Philo- 
sophie ist immer auch Metaphysik. Das bedeutet nicht, er habe sich einem Denk- 
system verschrieben. Im Gegenteil, alles Systematische blieb ihm fremd. Marcels 
metaphysisches Denken richtete sich reflektierend auf das Mysterium, das man 
nicht erklärt, sondern an dem man teil-hat. In seiner Metaphysik des •Wir sind" 
bleibt der Mensch kein Ojbekt, das man haben könnte, sondern das •Er" wird 
zum •Du" hin transzendiert, schließlich zum absoluten Du. Das Anderssein des 
Anderen wird anerkannt, nicht aufgehoben. Marcel sah darin die Bedingung 
eigener Freiheit und die Durchbrechung des Bannkreises des Ich und einer Meta- 
physik des •Ich denke". 

Besonders in seinem dramatischen Werk hat Marcel die konkrete Welt des 
Menschen dargestellt, scharfsinnig und anteilnehmend zugleich. Die Rolle eines 
Beobachtenden lehnte er ab. Er fühlte sich betroffen, weil er sich mit dem Men- 
schen identifizierte. Die den Rahmen des Gewohnten sprengenden Lebensbedin- 
gungen und Charaktere seiner Gestalten stellen Menschen mit Besonderheiten 
oder in Grenzsituationen in den Mittelpunkt. In ihrer Einmaligkeit gewinnen sie 
allgemeine Gültigkeit. Mit Recht verwahrte sich Marcel gegen Verallgemeinerun- 
gen, die seine Gestalten zu Typen einer bestimmten Gruppe machen wollten. Eine 
solche Klassifizierung hätte nicht nur dem Geist der dramatischen Dichtung wider- 
sprochen, sondern auch der philosophischen Überzeugung des Autors, daß näm- 



Im Spiegel der Zeit 469 

lieh der Mensch ein Wesen sei, das durch nichts ersetzt werden könne. Universale 
Gültigkeit hängt nicht ab von allgemeiner Zustimmung, noch von der Möglichkeit 
der Wiederholung. Nicht ohne Kritik an politischen Verhältnissen stützte Marcel 
diese These durch den Hinweis, daß Abstimmung über Wert oder Unwert eines 
Kunstwerkes abgelehnt werden müsse. 

Positive Unruhe, ein unruhiges Herz im augustinischen Sinne bezeichnete 
Marcel wiederholt als Triebkraft seines Werkes. Zeigt das dramatische Schaffen 
auch eine düster gefärbte Unruhe, einen breiten Horizont der Verzweiflung und 
des Scheiterns, so bleibt doch auch hier Raum für Hoffnung. Trotz allem fühlte 
sich Marcel aber den düsteren Stücken zeitlebens enger verbunden. Darin erkannte 
er sich besser wieder. Immer neu mußte er die Erfahrung der Verzweiflung zur 
Hoffnung hin überschreiten. Auch Hoffnung konnte nicht zum Haben werden. 
Durch Verlust und Schmerz hindurch fand Gabriel Marcel eine geläuterte Hoff- 
nung, tastete er sich vor zum Geheimnis des Seins, zum Mysterium. 

Um diese Mitte seines Denkens sammelt er seine Aussagen über Schmerz, Lei- 
den, Tod, Liebe, Hoffnung, Treue, Glaube, Offensein. Unter ihnen ragt die Hoff- 
nung hervor. Sie fällt mit dem Prinzip des Geistigen selbst zusammen, ist ein 
Wegzeichen der Transzendenz für den homo viator. 

Scharf unterschieden wird Hoffen vom Glauben an den Fortschritt, von der 
Bewältigung der Welt durch die Technik. Deren Errungenschaften hat Marcel 
stets mit Argwohn betrachtet. Er beklagte ein Zunehmen der Technik der Ent- 
würdigung des Menschen, die Tötung des kritischen Sinns und die Verfinsterung 
des Verstandes. Die wachsende Autonomie zog für Marcel das Schwinden der 
pietas nach sich, eines Bandes der Ehrfurcht vor dem Menschen, das die Men- 
schen - diesseits aller Offenbarung - miteinander verbindet. 

Der Philosoph und sein Glaube 

Gabriel Marcels Konversion zur katholischen Kirche im Jahre 1929 beeinflußte 
selbstverständlich sein Werk. Doch blieb er Philosoph und wurde ein Glaubender, 
der nicht vergaß und weiter suchte. Als Philosoph der Schwelle oder der Kreuz- 
wege kennzeichnete er seine Position in diesem Zusammenhang. Das Problem 
des Zugangs, um das er sich mühte, ließ ihn stets für die Ungläubigen sprechen, 
sich in ihre Lage versetzen. Helfende Philosophie hieß dann, von der Ablehnung 
zur Anrufung zu führen. Eine Objektivierbarkeit lehnte Marcel ab. Der Glaube 
liege nicht auf der Ebene des Feststellbaren, er trage vielmehr ein Zeichen der 
Transzendenz, die er bezeuge. Das Problem verschiebt sich vom Erkennen zum 
Anerkennen, schließlich zur Anrufung eines absoluten Du, d. h. aus der Zone 
des Wissens tritt der Mensch in die Zone des Gebetes und der Anbetung. 

Als Philosoph wollte Marcel diesseits der Offenbarung bleiben. Das hinderte 
ihn aber nicht an der Feststellung, im Glauben ein Licht erkannt zu haben und 
zu erkennen, dessen Prinzip schon am Ursprung der Bewegung des Geistes 
anwesend war. So versuchte er den Zusammenhang zu erläutern, der rein philo- 
sophisch zwischen Glauben, Hoffen und Lieben besteht. Als Metaphysik des 
Glaubens, Hoffens und Liebens könnte man seine Philosophie kennzeichnen. 



Im Spiegel der Zeit 470 

Doch erkannte er an, daß die Mystiker weit eher diese Beziehungen ausgedrückt 
hätten. Typisch für Marcels Denken ist seine Ansiedlung im Bannkreis der Offen- 
barung. So konnte er Linien ausziehen, vom Licht der Erkenntnis weiterschreiten 
zum johanneischen Licht, dem einzig wahren, das die Welt erleuchtet, oder 
betonen, daß einen Begriff von der Wir-Welt schließlich nur das geben könne, 
was die Theologie das corpus Christi mysticum nenne. 

Zur christlichen Philosophie kann man diejenige Marcels insofern zählen, als 
sie den Glauben nicht aus dem Bereich des Menschseins und Denkens ausklam- 
mert. Besser spräche man vom Glauben des Philosophen und seinem Bekenntnis. 

Den Glauben deutete er als aktiven Sieg über den Tod, den eigenen und mehr 
noch den Tod derer, die wir lieben. Der Mythos von Orpheus und Euridike stehe 
mitten in seinem Leben, so lesen wir als Vorspruch zu •Presence et Immortality " 
(Anwesenheit statt Gegenwart wollte Marcel übersetzt wissen). Die Theologie 
könnte folgern: Die Überwindung des Mythos ereigne sich in der Liebe, deren 
Gestalt für den pilgernden Menschen die Hoffnung ist. 

Daß Hoffnung der Glaube an die Liebe eines absoluten Du sei, hat Marcel mit 
Nachdruck betont. Eine Liebe wohlverstanden, die den Tod überwindet. Nur 
Hoffnung, die vom Tod erlöst, verdient diesen Namen. Die Mitteilbarkeit bleibt 
ein Problem wie das des Zugangs. Marcel war überzeugt und hat das auch öfter 
dargestellt, daß der glaubende und hoffende Mensch oft nur dann wirklich die 
Not seiner Mitmenschen, den Fluch, der der Welt innewohnt, und das mysterium 
iniquitatis verstehen könne, wenn er selbst in den Abgrund dessen gerissen 
worden sei, was Schmerz und Schuld heißt, wenn er daran teilgewonnen habe. 

Last, not least verstand Marcel Hoffnung als Prinzip der Gelöstheit eines 
Lebens, das von den Ketten des Habens befreit ist, d. h. als ein Leben aus der 
Gnade. Den Verstehenshorizont eines solchen Beschenktseins stecken der Geist 
der Kindschaft und der Freundschaft ab. Auf diesen Pfaden kann der homo viator 
an sein Ziel gelangen, das Marcel nur als ein nicht im räumlichen Sinn verstan- 
denes Jenseits bezeichnen konnte. Dort liegt die wahre und endgültige Heimat 
des Menschen. Gabriel Marcel war ein Wanderer ins Jenseits. 

Die Musik als Zugang 

Zur Kennzeichnung des Denkens, der geistigen Welt Marcels gehört sein Ver- 
hältnis zur Musik. Das Problem des Zugangs zum Geheimnis des Seins erläuterte 
er im Bild von drei konzentrischen Kreisen: der erste stehe für die philosophische 
Reflexion, der zweite für die (dramatische) Dichtung, der dritte (und direkteste) 
für die Musik. 

Die Musik hat ihm seit früher Kindheit den Zugang zu einer übersinnlichen 
Dimension eröffnet, wo - nach seinen Worten über Mozarts Zauberflöte zur 
Eröffnung der Salzburger Festspiele 1965 - Gnade und Schönheit, die beiden 
Bedeutungen von grace, sich begegneten. Die Musik pries er als Heimat der Seele, 
zu der unsere Augen um so sehnlicher hinüberblickten, als diese Welt an Heimat- 
losigkeit zunehme. Schließlich definierte er die Musik als Dimension, in der der 
Friede wahrhaft weilt. 



Einübung und Weisung 471 

Weit stärker als alle Philosophie und Dichtung hat ihn die Musik geprägt. Was 
Denker und Dichter nicht haben geben können, ließen ihn Bach, Beethoven und 
Mozart finden: Bach die Ewigkeit des Glaubens, Beethoven den Frieden jenseits 
unlösbarer Spannungen, Mozart die Ewigkeit eines glücklichen Liedes. 

Lieder hat Marcel auch selbst komponiert, zumeist auf deutsche Texte. Eine 
bedeutende Rolle spielt die Musik bei vielen Gestalten seiner Dramen. Vorweg- 
nehmend sprechen sie aus, was die Reflexion oft erst viel später einholt. Wie 
Marcel im gaudium cognoscendi eine Vorwegnahme der laetitia contemplandi 
sah, die das letzte und höchste Ziel unserer Erdenreise ist, so führen Philosophie 
und Dichtung zur Erkenntnis der Wahrheit, Musik aber ist der Ort der Anwesen- 
heit des Ewigen, wo wir dem Segen des Jenseits begegnen. •Ist sie nicht das ewige 
Leben alles dessen, was wir für tot halten - was aber nie stirbt?" 

In das Bild des Orpheus, das Gabriel Marcel zentral in seinem Leben stehend 
nannte, gehört nicht allein das Motiv der Überwindung des Todes durch liebende 
Hoffnung, sondern ebenso seine Musik - nun als Dimension der Anwesenheit der 
erfüllten Hoffnung, ihrer tröstenden Segnung, als Vor-Spiel ewiger Freude. 

Heino Sonnemans 

EINÜBUNG UND WEISUNG 

•Ein Kind ist uns geboren" (Jes 9,5) 

Anregungen zu einer Weihnachtsmeditation 

1. Verheißungen eines kommenden Messias, eines von Gott selbst Gesalbten und 
zum König Bestellten, eines Retters des Volkes, der ein neues Reich, ein endgül- 
tiges Reich des Friedens aufrichten wird, gibt es im Alten Testament eine ganze 
Reihe. Daß aber der Verheißene, mit dem die Macht Gottes kommen soll und 
durch den die Feinde des Volkes zerschlagen werden, als ein Kind, ein Neuge- 
borenes eingeführt wird, ist eine Besonderheit des ersten Teiles des Buches Jesaja. 
Die Stellen sind bekannt: •Seht, die junge Frau wird empfangen und einen Sohn 
gebären und seinen Namen Immanuel nennen. Von Dickmilch und Honig wird 
er sich ernähren, bis er versteht, das Böse zu verwerfen und das Gute zu erwählen" 
(Jes 7, 14 f.). •Ein Kind ist uns geboren, ein Sohn ist uns gegeben, und die Herr- 
schaft ruht auf seinen Schultern" (Jes 9, 5). •Aus Isais Stumpf sproßt ein Reis, und 
ein Schößling bricht hervor aus seinem Wurzelstock. Auf ihm ruht der Geist Jah- 
wes" (Jes 11,1 f). Dazu ist vielleicht noch eine Stelle aus dem Propheten Micha zu 
zählen: •Du aber, (Betlehem) Ephrata, zwar das kleinste unter Judas Geschlech- 
tern, doch aus dir wird mir hervorgehen, der über Israel herrschen soll. Sein Ur- 
sprung geht zurück bis in die Vorzeit, bis in längst entschwundene Tage. Darum 
wird er (Jahwe) sie hingeben bis zur Zeit, da die Gebärende geboren hat" (Micha 




