Im Spiegel der Zeit 467

gut funktionierenden Administration verwechseln darf; das Monchtum ist von
seiner Entstehung her eine Bewegung und kann nur als Bewegung lebendig blei-
ben; die Administration hat mehr dienende Funktion. Es ist noch niemals gehért
oder beobachtet worden, dafy Administration mitzureiflen verstand.

Uber die Unterschiede in den sogenannten Observanzen hinweg, trotz der Un-
terschiede in der Ausprigung der benediktinischen Tradition, konnte eine Kon-
vergenz zur Einmitigkeit hin festgestellt werden. Selbst in Fragen, die friher die
unterschiedlichen Haltungen markierten, wie zum Beispiel der Eremitismus, die
Ausdehnung des Schweigens, das Maf des Gebets u. 4. war in den Gesprichsbei-
trigen eine Entschlossenheit zu spiiren, die Einheit im wesentlichen hervorzuhe-
ben. Es ist undenkbar, daf} dies ohne Folgen bleiben wird.

Noch eine letzte Beobachtung ist anzufigen. Unter den Teilnehmern des Kon-
gresses waren auch verschiedene Angehoérige der (fiir Abte und Prioren) ,jiinge-
ren“ Generation. Bei ihren Gesprachsbeitragen, die bisweilen sehr nachdriick-
lich die Interessen und Bediirfnisse der jingeren Generation zum Ausdruck brach-
ten, spiirte man im Plenum keine ablehnende Reaktion. Im Gegenteil; man war
im allgemeinen bemiiht, die legitimen Bediirfnisse der jiingeren Generation zu
verstehen und zu bericksichtigen. Fiir einen Abtekongref ist das durchaus keine
Selbstverstiandlichkeit. Die Hoffnung ist doch wohl berechtigt, dafl diese Haltung
nicht auf den Kongref beschrankt bleibt, sondern in der Bereitschaft zum Ausdruck
kommt, die konkreten Lebensumstinde in den Kléstern immer wieder von neuem
daraufhin zu dberpriifen, ob sie fruchtbar und fiir das geistliche Leben und die
Berufung der Ménche dienlich sind. Manche bedauerlichen Ereignisse diirfen
nicht dariiber hinwegtduschen, daf} an sich die junge Generation in diesem Orden
eine grofle Chance hat, eine Chance, die es richtig zu nutzen gilt.

Abt Athanasius Polag OSB

IMSPIEGEL DER ZEIT

Der pilgernde Philosoph
Zum Tod von Gabriel Marcel

Um das Auf-dem-Weg-Sein des Menschen geht es nicht nur in seinen Biichern,
unterwegs zu sein kennzeichnete sein Selbstverstindnis, zeitlebens. Das gilt auch
fir den dufieren Lebensablauf. Gabriel Marcel, am 7. 12. 1889 in Paris geboren,
nannte sich gern einen ,philosophe itinérant“. Suche charakterisiert sein Werk,
das dramatische und philosophische. Ein Suchender ist er auch nach seiner Kon-
version zur katholischen Kirche im Jahre 1929 geblieben. Sein enormes Werk
umfafit philosophische Abhandlungen, dramatische Dichtung, Musik- und Litera-
turkritiken sowie Kompositionen. Ausgezeichnet wurde Gabriel Marcel mit vielen
Preisen, v.a. mit dem Groflen Literaturpreis der Académie Francaise, dem



Im Spiegel der Zeit 468

Friedenspreis des deutschen Buchhandels und dem Erasmus-Preis. Am 8. 10. 1973
ist er in Paris gestorben, wo er seinen Wohnsitz hatte. Inmitten von zahlreichen
Biichern und Schallplatten, die sich zu Bergen tiirmen konnten, die Hinde auch
sitzend oft iber einem Gehstock gefaltet, hiitete er das Leben des Geistes und
suchte es im Gesprach mit seinen Besuchern, unter denen er Studenten besonders
schitzte, zu vermehren, Verfiigbar war er auch fiir unbekannte Besucher. Von
disponibilité sprach er nicht nur in seinen Biichern. Charme und esprit kontrastier-
ten mit ungespieltem Ernstnehmen seines Gegeniiber. Ihn umgab Menschlichkeit,
gekennzeichnet vom Primat des einfachen und lauteren Herzens.

»Philosophie, die uns helfen kann, zu leben®

Sein Ziel war, dem konkreten Menschen zu helfen, nicht eine Theorie tiber den
Menschen zu verbreiten. Abstraktion und Pragmatismus verabscheute er. Als
Philosoph wollte und mufite er denkend die Probleme der Zeit bewiltigen, so
wie er nach-denkend sich selbst gefunden hatte. Ihn leitete das Vertrauen in die
Kraft des Geistes, der schopferisch ist. Dieses Prinzip des geistigen Lebens deutete
er als Hoffnung. Sie lief ihn die Erfahrung des Tragischen iiberwinden, ohne es
Zu verneinen.

Gabriel Marcel setzte bei seinem Engagement fiir die Welt voraus, dafl Hilfe
not-tut. Er sah die Welt als zerbrochene, angesichts derer die Aufgabe des Philo-
sophen nicht im Betrachten bestehen konnte, eher schon in der Analyse, vor allem
aber im Aufzeigen von Hilfen. Zerbrochen war in der Welt nicht irgend etwas,
sondern das Wir. Die Welt hatte einen echten Schaden erlitten, das lieR Hoffen
und Verzweifeln moéglich werden.

‘Wachzusein und wachzurufen verstand Marcel als seine Berufung. Seine Philo-
sophie ist immer auch Metaphysik. Das bedeutet nicht, er habe sich einem Denk-
system verschrieben. Im Gegenteil, alles Systematische blieb ihm fremd. Marcels
metaphysisches Denken richtete sich reflektierend auf das Mysterium, das man
nicht erklért, sondern an dem man teil-hat. In seiner Metaphysik des , Wir sind“
bleibt der Mensch kein Ojbekt, das man haben konnte, sondern das ,Er“ wird
zum ,Du” hin transzendiert, schliefllich zum absoluten Du. Das Anderssein des
Anderen wird anerkannt, nicht aufgehoben. Marcel sah darin die Bedingung
eigener Freiheit und die Durchbrechung des Bannkreises des Ich und einer Meta-
physik des ,Ich denke®.

Besonders in seinem dramatischen Werk hat Marcel die konkrete Welt des
Menschen dargestellt, scharfsinnig und anteilnehmend zugleich. Die Rolle eines
Beobachtenden lehnte er ab. Er fithlte sich betroffen, weil er sich mit dem Men-
schen identifizierte. Die den Rahmen des Gewohnten sprengenden Lebensbedin-
gungen und Charaktere seiner Gestalten stellen Menschen mit Besonderheiten
oder in Grenzsituationen in den Mittelpunkt. In ihrer Einmaligkeit gewinnen sie
allgemeine Giltigkeit. Mit Recht verwahrte sich Marcel gegen Verallgemeinerun-
gen, die seine Gestalten zu Typen einer bestimmten Gruppe machen wollten. Eine
solche Klassifizierung hatte nicht nur dem Geist der dramatischen Dichtung wider-
sprochen, sondern auch der philosophischen Uberzeugung des Autors, dafi nim-



Im Spiegel der Zeit 469

lich der Mensch ein Wesen sei, das durch nichts ersetzt werden kénne. Universale
Giiltigkeit hangt nicht ab von allgemeiner Zustimmung, noch von der Méglichkeit
der Wiederholung. Nicht ohne Kritik an politischen Verhiltnissen stiitzte Marcel
diese These durch den Hinweis, dafl Abstimmung iiber Wert oder Unwert eines
Kunstwerkes abgelehnt werden miisse.

Positive Unruhe, ein unruhiges Herz im augustinischen Sinne bezeichnete
Marcel wiederholt als Triebkraft seines Werkes. Zeigt das dramatische Schaffen
auch eine diister gefarbte Unruhe, einen breiten Horizont der Verzweiflung und
des Scheiterns, so bleibt doch auch hier Raum fiir Hoffnung. Trotz allem fiihlte
sich Marcel aber den diisteren Stiicken zeitlebens enger verbunden. Darin erkannte
er sich besser wieder. Immer neu mufite er die Erfahrung der Verzweiflung zur
Hoffnung hin iiberschreiten. Auch Hoffnung konnte nicht zum Haben werden.
Durch Verlust und Schmerz hindurch fand Gabriel Marcel eine gelduterte Hoff-
nung, tastete er sich vor zum Geheimnis des Seins, zum Mysterium.

Um diese Mitte seines Denkens sammelt er seine Aussagen iiber Schmerz, Lei-
den, Tod, Liebe, Hoffnung, Treue, Glaube, Offensein. Unter ihnen ragt die Hoff-
nung hervor. Sie fillt mit dem Prinzip des Geistigen selbst zusammen, ist ein
Wegzeichen der Transzendenz fiir den homo viator.

Scharf unterschieden wird Hoffen vom Glauben an den Fortschritt, von der
Bewiltigung der Welt durch die Technik. Deren Errungenschaften hat Marcel
stets mit Argwohn betrachtet. Er beklagte ein Zunehmen der Technik der Ent-
wiirdigung des Menschen, die Tétung des kritischen Sinns und die Verfinsterung
des Verstandes. Die wachsende Autonomie zog fiir Marcel das Schwinden der
pietas nach sich, eines Bandes der Ehrfurcht vor dem Menschen, das die Men-
schen — diesseits aller Offenbarung ~ miteinander verbindet.

Der Philosoph und sein Glaube

Gabriel Marcels Konversion zur katholischen Kirche im Jahre 1929 beeinflufite
selbstversténdlich sein Werk. Doch blieb er Philosoph und wurde ein Glaubender,
der nicht vergafl und weiter suchte. Als Philosoph der Schwelle oder der Kreuz-
wege kennzeichnete er seine Position in diesem Zusammenhang. Das Problem
des Zugangs, um das er sich miihte, lief} ihn stets fiir die Unglaubigen sprechen,
sich in ihre Lage versetzen. Helfende Philosophie hiefl dann, von der Ablehnung
zur Anrufung zu fihren, Eine Objektivierbarkeit lehnte Marcel ab. Der Glaube
liege nicht auf der Ebene des Feststellbaren, er trage vielmehr ein Zeichen der
Transzendenz, die er bezeuge. Das Problem verschiebt sich vom Erkennen zum
Anerkennen, schlieflich zur Anrufung eines absoluten Du, d. h. aus der Zone
des Wissens tritt der Mensch in die Zone des Gebetes und der Anbetung.

Als Philosoph wollte Marcel diesseits der Offenbarung bleiben. Das hinderte
ihn aber nicht an der Feststellung, im Glauben ein Licht erkannt zu haben und
zu erkennen, dessen Prinzip schon am Ursprung der Bewegung des Geistes
anwesend war. So versuchte er den Zusammenhang zu erldutern, der rein philo-
sophisch zwischen Glauben, Hoffen und Lieben besteht. Als Metaphysik des
Glaubens, Hoffens und Liebens konnte man seine Philosophie kennzeichnen.



Im Spiegel der Zeit 470

Doch erkannte er an, daff die Mystiker weit eher diese Beziehungen ausgedriickt
hitten. Typisch fiir Marcels Denken ist seine Ansiedlung im Bannkreis der Offen-
barung. So konnte er Linien ausziehen, vom Licht der Erkenntnis weiterschreiten
zum johanneischen Licht, dem einzig wahren, das die Welt erleuchiet, oder
betonen, dafl einen Begriff von der Wir-Welt schliefilich nur das geben konne,
was die Theologie das corpus Christi mysticum nenne.

Zur diristlichen Philosophie kann man diejenige Marcels insofern zihlen, als
sie den Glauben nicht aus dem Bereich des Menschseins und Denkens ausklam-
mert. Besser spriche man vom Glauben des Philosophen und seinem Bekenntnis.

Den Glauben deutete er als aktiven Sieg iiber den Tod, den eigenen und mehr
noch den Tod derer, die wir lieben. Der Mythos von Orpheus und Euridike stehe
mitten in seinem Leben, so lesen wir als Vorspruch zu ,Présence et Immortalité®
(Anwesenheit statt Gegenwart wollte Marcel iibersetzt wissen). Die Theologie
konnte folgern: Die Uberwindung des Mythos ereigne sich in der Liebe, deren
Gestalt fiir den pilgernden Menschen die Hoffnung ist.

Dafl Hoffnung der Glaube an die Liebe eines absoluten Du sei, hat Marcel mit
Nachdruck betont. Eine Liebe wohlverstanden, die den Tod iiberwindet. Nur
Hoffnung, die vom Tod erlgst, verdient diesen Namen. Die Mitteilbarkeit bleibt
ein Problem wie das des Zugangs. Marcel war iiberzeugt und hat das auch 6fter
dargestellt, dafl der glaubende und hoffende Mensch oft nur dann wirklich die
Nof seiner Mitmenschen, den Fluch, der der Welt innewohnt, und das mysterium
iniquitatis verstehen konne, wenn er selbst in den Abgrund dessen gerissen
worden sei, was Schmerz und Schuld heifit, wenn er daran teilgewonnen habe.

Last, not least verstand Marcel Hoffnung als Prinzip der Geldstheit eines
Lebens, das von den Ketten des Habens befreit ist, d. h. als ein Leben aus der
Gnade. Den Verstehenshorizont eines solchen Beschenktseins stecken der Geist
der Kindschaft und der Freundschaft ab. Auf diesen Pfaden kann der homo viator
an sein Ziel gelangen, das Marcel nur als ein nichf im rdumlichen Sinn verstan-
denes Jenseits bezeichnen konnte. Dort liegt die wahre und endgiiltige Heimat
des Menschen. Gabriel Marcel war ein Wanderer ins Jenseits.

Die Musik als Zugang

Zur Kennzeichnung des Denkens, der geistigen Welt Marcels gehort sein Ver-
héltnis zur Musik. Das Problem des Zugangs zum Geheimnis des Seins erlauterte
er im Bild von drei konzentrischen Kreisen: der erste stehe fiir die philosophische
Reflexion, der zweite fiir die (dramatische) Dichtung, der dritte (und direkteste)
fir die Musik.

Die Musik hat ihm seit frither Kindheit den Zugang zu einer iibersinnlichen
Dimension eréffnet, wo — nach seinen Worten iilber Mozarts Zauberflote zur
Eréffnung der Salzburger Festspiele 1965 — Gnade und Schénheit, die beiden
Bedeutungen von gréce, sich begegneten. Die Musik pries er als Heimat der Seele,
zu der unsere Augen um so sehnlicher hiniiberblickten, als diese Welt an Heimat-
losigkeit zunehme. Schliefllich definierte er die Musik als Dimension, in der der
Friede wahrhaft weilt.



Einiibung und Weisung 471

Weit stirker als alle Philosophie und Dichtung hat ihn die Musik geprigt. Was
Denker und Didchter nicht haben geben konnen, lieflen ihn Bach, Beethoven und
Mozart finden: Bach die Ewigkeit des Glaubens, Beethoven den Frieden jenseits
unlésbarer Spannungen, Mozart die Ewigkeit eines glitklichen Liedes.

Lieder hat Marcel auch selbst komponiert, zumeist auf deutsche Texte. Eine
bedeutende Rolle spielt die Musik bei vielen Gestalten seiner Dramen. Vorweg-
nehmend sprechen sie aus, was die Reflexion oft erst viel spater einholt. Wie
Marcel im gaudium cognoscendi eine Vorwegnahme der laetitia contemplandi
sah, die das letzte und hochste Ziel unserer Erdenreise ist, so fithren Philosophie
und Dichtung zur Erkenntnis der Wahrheit, Musik aber ist der Ort der Anwesen-
heit des Ewigen, wo wir dem Segen des Jenseits begegnen. ,Ist sie nicht das ewige
Leben alles dessen, was wir fiir tot halten — was aber nie stirbt?“

In das Bild des Orpheus, das Gabriel Marcel zentral in seinem Leben stehend
nannte, gehort nicht allein das Motiv der Uberwindung des Todes durch liebende
Hoffnung, sondern ebenso seine Musik — nun als Dimension der Anwesenheit der
erfiillten Hoffnung, ihrer trostenden Segnung, als Vor-Spiel ewiger Freude,

Heino Sonnemans

EINUBUNGUND WEISUNG

»Ein Kind ist uns geboren“ (Jes 9,5)

Anregungen zu einer Weihnachtsmeditation

1. Verheiflungen eines kommenden Messias, eines von Gott selbst Gesalbten und
zum Kénig Bestellten, eines Retters des Volkes, der ein neues Reich, ein endgiil-
tiges Reich des Friedens aufrichten wird, gibt es im Alten Testament eine ganze
Reihe. Dafl aber der Verheiflene, mit dem die Macht Gottes kommen soll und
durch den die Feinde des Volkes zerschlagen werden, als ein Kind, ein Neuge-
borenes eingefithrt wird, ist eine Besonderheit des ersten Teiles des Buches Jesaja.
Die Stellen sind bekannt: ,Seht, die junge Frau wird empfangen und einen Sohn
gebiren und seinen Namen Immanuel nennen. Von Dickmilch und Honig wird
er sich erndhren, bis er versteht, das Bose zu verwerfen und das Gute zu erwihlen®
(Jes 7, 14 £.). ,Ein Kind ist uns geboren, ein Sohn ist uns gegeben, und die Herr-
schaft ruht auf seinen Schultern“ (Jes 9, 5). ,,Aus Isais Stumpf sprofit ein Reis, und
ein Schoflling bricht hervor aus seinem Wurzelstock. Auf ihm ruht der Geist Jah-
wes“ (Jes 11, 1 f). Dazu ist vielleicht noch eine Stelle aus dem Propheten Micha zu
zdhlen: ,Du aber, (Betlehem) Ephrata, zwar das kleinste unter Judas Geschlech-
tern, doch aus dir wird mir hervorgehen, der iiber Israel herrschen soll. Sein Ur-
sprung geht zuriick bis in die Vorzeit, bis in ldngst entschwundene Tage. Darum
wird er (Jahwe) sie hingeben bis zur Zeit, da die Gebdrende geboren hat“ (Micha





