Der zwiespﬁltige Mensch
Friedrich Wulf S], Miinchen

Zwei Grundhaltungen menschlicher Selbstwerdung

Entfaltung und Reifung des Menschen sind gekniipft an die tiefere Einheit
von Selbstand und Sich-Verdanken. Da ist zundchst der Selbstand. Schon
der Jugendliche muf sein Leben frithzeitig in die Hand nehmen; er muf}
seinen Weg suchen, seine Krafte einsetzen, sich entscheiden, Verantwor-
tung iibernehmen, einen Platz in der Gesellschaft erobern und in der (fir
die) Gemeinschaft eine Lebensleistung erbringen. Anders kommt er nicht
zu sich selbst, wird er nicht er selber, sondern bleibt ewig ein Geschobener,
von unkontrollierten Antrieben, Zufillen und Fremdeinfliissen gesteuert.
Und an dem einmal Gefundenen gilt es festzuhalten, aber so, dafl es weiter-
verfolgt, entfaltet und in die Zukunft hinein offengehalten wird. Das
geschieht nur unter Miihe, in stindiger Auseinandersetzung mit sich und
der Welt. Die Selbstbehauptung steht unter dem Vorzeichen des Wider-
standes. Erst nach vielen Kdmpfen, Siegen und Niederlagen wiachst dem
Selbst, dem Ich eine Stidrke zu, die das Abenteuer des Lebens, auch in
schwierigen Situationen und Aufgaben, bestehen 1afit.

Aber das ist nur das eine. Hinzu kommt als wesentliches Element
menschlicher Entfaltung und Reifung die Erkenntnis und Annahme des
Geschenkcharakters des Lebens. Der Mensch verdankt sein Dasein nicht
sich selbst, es ist ihm geschenkt worden. Das ist nicht nur von seinem
Anfang, seiner Geburt und Mitgift zu verstehen. Das Gesetz des Anfangs
ist vielmehr ein bleibendes Gesetz seines Lebens. Die eigentlich humanen
Krafte kann er nicht an sich reiflen; sie fliefen ihm nur aus der Tiefe zu.
Dafiir mufl er sich lassen konnen, muf} er still werden und hinhorchen.
Anders erschlieft sich ihm nicht der unverfiigbare Ursprung seines Daseins,
der im Geheimnis liegt. Wo aber dieses Geheimnis einmal entdeckt ist, da
beginnt der Mensch zu erkennen, dafl er arm und reich zugleich ist, reich
in seiner Armut, einem tiefsten Angewiesensein auf einen Geber; da sieht
er neu, da kommt die Welt der Dinge und Menschen in einer neuen Weise
auf ihn zu, um fir ihn da zu sein, um ihn zu beschenken; da wachst das
Urvertrauen zum Dasein, da wird auch dort noch Sinnerfahrung gemacht,
wo alles den Blick zu verstellen scheint. Vieles von dem, was Menschen
sich selbst und ihrem guten Willen zuzuschreiben pflegen, das erachtet der-
jenige, der sein Leben tieferen Machten verdankt, als etwas, das ihm, nicht
zuletzt durch Menschen, ermdglicht und geschenkt wurde.



Friedrich Wulf 2
Wachsende Selbstentfremdung des Menschen

Die Finheit nun von Selbstand und Sich-Verdanken ist zutiefst gestort,
um nicht zu sagen, zerstort. Die Spannung zwischen beiden ist einem
Widerstreit und einem Zwiespalt gewichen. Der Mensch, so wie er sich
vorfindet, sucht sich einseitig auf sich selbst zu stellen und sich dem unver-
fiigharen Geheimnis seines Lebens, dem er sich verdankt, zu entziehen.
Diese Grundneigung des Menschen, die jeder erfahrt und die sich schon
friih im Leben bemerkbar macht, hat in der rationalisierten und technisier-
ten Welt von heute eine ungeheure und gefdhrliche Verschdrfung erfahren.
Alles ist im Bewufitsein des Menschen machbar geworden. Die Welt in
ihren verschiedenen Dimensionen, Dinge und Menschen werden in erster
Linie und fast ausschlieflich nach ihrem Nutzwert gesehen. Der Mensch
versucht im groflen wie im kleinen sein Leben zu manipulieren, nach
eigenen (diesseitigen) Zielvorstellungen zu gestalten. Die viel beschworene
»Lebensqualitit®, die dem Unmenschlichen in Rhythmus und Verzwek-
kung unserer Zeit wehren soll, iiberschreitet diesen Rahmen und Horizont
nicht. Damit aber verstellt sich der Mensch den Blick auf seinen Ursprung
und auf sein Grundwesen, wie sie im Geheimnis seines Anfangs vor-
gegeben sind. Der homo faber ist auf sich selbst zuriickgeworfen; er hat
sich mehr und mehr von seiner Lebensader abgeschnitten. Er schaut nicht
mehr iiber sich und seinen verfiigbaren, erklarbaren Welthorizont hinaus;
er sitzt in einem Kerker, den er selbst verschlossen hat. Je mehr er aber den
Geheimnischarakter seines Daseins aus den Augen verliert, desto mehr
wird er sich selbst zum Rétsel, verliert er seine Identitit. Damit ist eine
viel tiefere und schlimmere Selbstentfremdung angezeigt, als sie Marx fiir
den Lohnarbeiter beklagt hatte, der durch den Entzug seiner Arbeits-
leistung an der Selbstverwirklichung gehindert werde. Denn der Mensch
ist mehr als nur ein Schaffender und Werker im Raum des Sichtbaren und
Greifbaren, an denen er sich seines ,Ich-Selbst“ vergewissern kann. Er
iibersteigt sich von seinem Wesen her (Pascal). Er muf sich darum, um er
selbst sein zu konnen, iiberschreiten, aber nicht nur auf die Welt und den
Menschen hin, sondern auf eben jene grofiere geheimnisvolle Wirklichkeit
hin, die beide: das Ich und das Nicht-Ich (den anderen, die Welt der Dinge)
umgreift, unterfdngt und in ein Umfassenderes aufnimmt.

Auf derﬁ Weg der Wiedergewinnung der Identitat

Diese Einsicht scheint heute wieder im Wachsen zu sein; ja, sie bricht an
vielen Stellen elementar durch, aus offenkundiger Not und einer allseiti-
gen, tiefen Verunsicherung heraus. Sie zeigt sich im Suchen nach der Tie-
fendimension und den Urspriingen des menschlichen Daseins, nach Trans-



Der rwiespiltige Mensch 3

zendenz, nach dem ganz Anderen, und zugleich im Verlangen nach Schof}
und Bergung, nach Ganzheit und Gelassenheit, nach Einswerden mit dem
eigenen Grund, mit der Liebe schlechthin, mit dem tibersinnlichen Geheim-
nis der Welt. Hier wie dort geht es darum, herauszukommen aus Vereinze-
lung und Vereinsamung, aus Verzweckung und Zwang, aus Orientierungs-
und Ortlosigkeit, aus Unruhe und Zerrissenheit, wie sie heute viele erfah-
ren, um so zur Eigentlichkeit des Selbst zuriickzufinden. Der Wege dazu
gibt es viele. Der am meisten genannte und beschrittene ist der der Medita-
tion. Der Drang nach ihr kennzeichnet geradezu die Notsituation der
gegenwartigen (vor allem westlichen) Gesellschaft. Nicht alles allerdings,
was hier angeboten wird, befreit den Menschen von seiner Ichverkramp-
fung. Wo etwa dem Meditierenden baldige Erfolge versprochen werden:
hohere Erkenntnisse durch (transzendentale) Bewuftseinserweiterung,
Leistungssteigerung durch eine Stirkung der Konzentrationsfahigkeit, und
er selbst diese anstrebt, da wird er unter Umstinden noch mehr als bisher
auf sein eigenes, isoliertes Ich geworfen, da kann sich ein Erlebnisbewufit-
sein herausbilden, das wie selbstverstindlich alles, was im Leben gelingt,
diesem Ich und seinem Ingenium zuschreibt. Aber auch dort, wo einer von
vornherein zur Meditation die Absicht und Bereitschaft mitbringt, sich und
seine Dinge zu vergessen, nichts selbst zu wollen, dafiir um so mehr hin-
zuhordhen, sich auf seine Tiefe einzulassen, da steigt er nicht nur in einen
gottlichen Grund hinab, sondern gerit auch in Untiefen, da begegnet er
nicht nur dem ,inneren Fiihrer®, sondern auch dem Versucher. Die Psycho-
analyse weil} davon zu berichten. Wenn einer darum allzu schnell in der
Ubung der Meditation — womdglich in einem der meist nur wenige Tage
dauernden Meditationskurse — innere Fortschritte zu machen glaubte und
zu tiefen Einungserlebnissen kime, da wird man nicht ganz ohne Grund
mifitranisch sein und vor Selbsttduschung warnen miissen. Der Weg zur
inneren Freiheit ist weit und nicht ohne Miihsal und Gefahr. Wer ihn in
der Meditation geht, der wird mit einigem rechnen miissen: mit inneren
Widerstinden und mit Uberdrufi, mit Abwehr und Niedergeschlagenheit,
und oft wird er versucht sein, aufzugeben und in das scheinbar Leichtere,
wo er nicht mehr von jenseits seiner selbst angerufen und gefordert wird,
zuriickzukehren. Wo aber einer aushilt, wo er sich dem, wie er sich erfihrt,
aussetzt und dem Anruf des geheimnisvollen Anderen stellt, da wird der
innere Grund gereinigt und geldutert, da beginnt es aus der Tiefe zu
sprechen, in Bildern und Symbolen, in einem umfangenden und sich
offnenden Schweigen, da werden neue Krifte, Krifte der Liebe und Hin-
gabe frei, da wird der Mensch, da er ganz offen geworden ist auf den
unendlichen Horizont seines Geistes, zuzeiten plotzlich und unvorbereitet
iiberfallen, und es setzt sich immer tiefer das Bewufltsein fest, wie sehr er



Friedrich Wulf 4

sich einem anderen verdankt. Echt, weil den ganzen Menschen ergreifend,
wird das alles aber nur dann sein, wenn es zuriickschwingt in den Selbstand
und von innen her die Krifte des Menschen zur Gestaltung des Lebens
und zur Humanisierung der Welt mobilisiert. Wo das geschieht, da kommt
die verlorengegangene Identitit in Sicht, die immer Fiille in der eigenen
Leere, Tun im Empfangen, Selbstand im Sich-Verdanken ist.

Der heilstheologische Hintergrund der Zwiespaltigkeit des Menschen

Die Dialektik von Selbstand und Sich-Verdanken ist auf Selbstwerdung
angelegt und konnte darum eine Quelle des Reichtums sein. Tatsdchlich
macht sie aber den Menschen unheimlich zwiespéltig und bedroht ihn bis
in seinen Existenzgrund. Sucht man diesen Zwiespalt auf seinen christ-
lichen Glaubenshintergrund transparent zu machen, dann st6ft man fast
notwendig auf das dritte Kapitel des Buches Genesis, das vom Urfall und
von der Urschuld des Menschengeschlechtes handelt. Dort hat der biblische
Verfasser versucht, den tiefen und stindigen Widerstreit, aus dem der
Mensch aus eigenem nicht mehr herauszukommen vermag, theologisch, im
Licht des sich offenbarenden und in der Geschichte des Volkes der Erwah-
lung wirkenden Gottes, zu erhellen. Nach ihm steht hinter diesem Zwie-
spalt der Griff des Menschen von Uranfang an nach der verbotenen
Frucht, die ihm die Selbstmichtigkeit Gottes und darum die Sicherung sei-
nes Lebens verspricht. Die Katastrophe folgt auf dem Fufi, nicht als eine
von auflen auferlegte Strafe, sondern als Enthilllung dessen, was der
Mensch, auf sich allein gestellt, ohne Gemeinschaft mit dem Urheber des
Lebens und ohne dessen Beistand ist: Nacktheit und Ohnmacht. Sie machen
die Begegnung der Geschlechter, ja menschliche Begegnung tiberhaupt so
schwierig und die Arbeit zur Mithsal. Am Ende von allem steht der Tod.
Die ganze Schwere, das Unheil dieser Katastrophe zeigt sich aber erst in
dem veranderten Verhiltnis der Menschen zu Gott. Waren sie bis dahin
begliickt gewesen, wenn sie ,das Gerdusch Gottes vernahmen®, wie er ,im
Garten wandelte beim Tagwind“, so ,versteckten sie sich“ nun ,vor dem
Angesicht Gottes, des Herrn, zwischen den Biaumen des Gartens“ (Gen
3, 8). Hier wird die tiefste Wirklichkeit des Zwiespaltes im Kern der Per-
son sichtbar. Der Mensch, so wie er vorkommt, ist von seiner ,Natur® aus,
schon vor Zustimmung seines Willens, auf der Flucht vor Gott. Er sucht
sich seinem Blick zu entziehen, er mochte von ihm nicht angesprochen wer-
den und weicht seinen Fragen aus; er vermeidet die Konfrontation, er ver-
steckt sich hinter den vielen Wianden, die ihm das hiesige Dasein gewahrt.
Er bekommt Angst, wenn er ,das Gerdusch Gottes“ auch nur von fern ver-



Der zwiespiltige Mensch 5

nimmt, Angst, seiner Nacktheit und Ohnmacht iberfiihrt, an seine Ein-
samkeit und seine ,Krankheit zum Tode“ (Kierkegaard) erinnert zu
werden. Aber er iiberspielt die tiefsitzende Angst durch die Einiibung der
Rolle des Selbstandes: durch Arbeit, Leistung, Erfolg, Ausiibung von
Macht iiber andere, Aufrichtung von Herrschaftsstrukturen, die ihm Sicher-
heit vortiuschen, und durch Aggression. Er hat tausend Moglichkeiten, um
den Selbstand vor sich und vor anderen zu demonstrieren und daran glau-
ben zu kénnen.

Dennoch kommt er von Gott nicht los. Alle Fluchtversuche bleiben in
einem Graben liegen. Die Angst bricht immer wieder durch. Bald gibt der
Boden nach, auf dem er steht, bald bricht das Haus, das er sich gebaut, an
einer Stelle zusammen, kommt es zu Fehlleistungen und Prestigeverlust,
oder es melden sich die Zeichen der Schwiche und Hilflosigkeit, des Ab-
nehmens der Krifte und des herannahenden Todes, alles Ereignisse und
Momente, in denen ,,das Gerausch Gottes“ wieder vernehmbar wird. Dann
mischt sich in die Angst das Heimweh nach dem verloren gegangenen oder
einem zukiinftigen Paradies. Denn auf dem Grunde der Seele gibt es eine
Erinnerung daran und eine Hoffnung darauf. Ohne sie konnte der Mensch
gar nicht leben; die Utopien der sdkularen Heilslehren unserer Zeit zeigen
es. Unter vielerlei Verfremdungen regt sich die Sehnsucht nach Gott oder
jedenfalls danach, dafl es einen Gott geben mége, der das Urvertrauen
zum Dasein und die kaum zu unterdriickende Hoffnung auf eine heile
Zukuntft eingab. Dem vor Gott Flichenden geht es nach Fénelon wie einem
verwundeten Hirsch, der ein Geschofl in seinem Fleisch trigt. Je schneller
er zu entflichen sucht, um so tiefer rennt er sich das Geschof8 ins Fleisch.
Gott holt den Menschen immer wieder ein.

Flucht vor Gott und zugleich Verlangen nach Gott. Dieser ,Zwie-spalt®
prigt alle, Ungldubige und Glaubige, auch diejenigen, die von Gott her und
auf Gott hin leben wollen und Thn bewuf}t vor Augen haben. Er ist die erb-
siindige Belastung eines jeden, und man begegnet ihm auf allen Stufen des
Glaubenslebens. Vielleicht ist er sogar dort besonders gefahrlich, wo einer
ihn ldngst iiberwunden zu haben meint und er in der Wurzel auch schon
tiberwunden ist (vgl. R6m 7, 25a u. 8, 1). Wessen Gott ist schon in Wahr-
heit der wirkliche Gott, dessen Liebe ebenso glihend macht wie verbrennt?
Wer suchte sich diesem Gott, seinem Anruf und Anspruch, trotz heiligster
Beteuerungen nicht immer wieder zu entziehen? Im Grund kann nur Gott
selbst dem Widerstreit zwischen Flucht und Verlangen ein Ende setzen.
Dem Menschen kommt es zu, um diesen Widerstreit zu wissen und sich mit
thmzusammen téglich von neuem Gott anheimzugeben.So wie er zeit seines
Lebens auf der Suche ist nach der vollkommenen Gemeinschaft mit Gott, so
bleibt er auch immer auf der Suche nach seiner vollkommenen Identitat.





