
Der zwiespältige Mensch 
Friedrich Wulf SJ, München 

Zwei Grundhaltungen menschlicher Selbstwerdung 

Entfaltung und Reifung des Menschen sind geknüpft an die tiefere Einheit 
von Selbstand und Sich-Verdanken. Da ist zunächst der Selbstand. Schon 
der Jugendliche muß sein Leben frühzeitig in die Hand nehmen; er muß 
seinen Weg suchen, seine Kräfte einsetzen, sich entscheiden, Verantwor- 
tung übernehmen, einen Platz in der Gesellschaft erobern und in der (für 
die) Gemeinschaft eine Lebensleistung erbringen. Anders kommt er nicht 
zu sich selbst, wird er nicht er selber, sondern bleibt ewig ein Geschobener, 
von unkontrollierten Antrieben, Zufällen und Fremdeinflüssen gesteuert. 
Und an dem einmal Gefundenen gilt es festzuhalten, aber so, daß es weiter- 
verfolgt, entfaltet und in die Zukunft hinein offengehalten wird. Das 
geschieht nur unter Mühe, in ständiger Auseinandersetzung mit sich und 
der Welt. Die Selbstbehauptung steht unter dem Vorzeichen des Wider- 
standes. Erst nach vielen Kämpfen, Siegen und Niederlagen wächst dem 
Selbst, dem Ich eine Stärke zu, die das Abenteuer des Lebens, auch in 
schwierigen Situationen und Aufgaben, bestehen läßt. 

Aber das ist nur das eine. Hinzu kommt als wesentliches Element 
menschlicher Entfaltung und Reifung die Erkenntnis und Annahme des 
Geschenkcharakters des Lebens. Der Mensch verdankt sein Dasein nicht 
sich selbst, es ist ihm geschenkt worden. Das ist nicht nur von seinem 
Anfang, seiner Geburt und Mitgift zu verstehen. Das Gesetz des Anfangs 
ist vielmehr ein bleibendes Gesetz seines Lebens. Die eigentlich humanen 
Kräfte kann er nicht an sich reißen; sie fließen ihm nur aus der Tiefe zu. 
Dafür muß er sich lassen können, muß er still werden und hinhorchen. 
Anders erschließt sich ihm nicht der unverfügbare Ursprung seines Daseins, 
der im Geheimnis liegt. Wo aber dieses Geheimnis einmal entdeckt ist, da 
beginnt der Mensch zu erkennen, daß er arm und reich zugleich ist, reich 
in seiner Armut, einem tiefsten Angewiesensein auf einen Geber; da sieht 
er neu, da kommt die Welt der Dinge und Menschen in einer neuen Weise 
auf ihn zu, um für ihn da zu sein, um ihn zu beschenken; da wächst das 
Urvertrauen zum Dasein, da wird auch dort noch Sinnerfahrung gemacht, 
wo alles den Blick zu verstellen scheint. Vieles von dem, was Menschen 
sich selbst und ihrem guten Willen zuzuschreiben pflegen, das erachtet der- 
jenige, der sein Leben tieferen Mächten verdankt, als etwas, das ihm, nicht 
zuletzt durch Menschen, ermöglicht und geschenkt wurde. 



Friedrich Wulf 2 

Wachsende Selbstentfremdung des Menschen 

Die Einheit nun von Selbstand und Sich-Verdanken ist zutiefst gestört, 
um nicht zu sagen, zerstört. Die Spannung zwischen beiden ist einem 
Widerstreit und einem Zwiespalt gewichen. Der Mensch, so wie er sich 
vorfindet, sucht sich einseitig auf sich selbst zu stellen und sich dem unver- 
fügbaren Geheimnis seines Lebens, dem er sich verdankt, zu entziehen. 
Diese Grundneigung des Menschen, die jeder erfährt und die sich schon 
früh im Leben bemerkbar macht, hat in der rationalisierten und technisier- 
ten Welt von heute eine ungeheure und gefährliche Verschärfung erfahren. 
Alles ist im Bewußtsein des Menschen machbar geworden. Die Welt in 
ihren verschiedenen Dimensionen, Dinge und Menschen werden in erster 
Linie und fast ausschließlich nach ihrem Nutzwert gesehen. Der Mensch 
versucht im großen wie im kleinen sein Leben zu manipulieren, nach 
eigenen (diesseitigen) Zielvorstellungen zu gestalten. Die viel beschworene 
•Lebensqualität", die dem Unmenschlichen in Rhythmus und Verzwek- 
kung unserer Zeit wehren soll, überschreitet diesen Rahmen und Horizont 
nicht. Damit aber verstellt sich der Mensch den Blick auf seinen Ursprung 
und auf sein Grundwesen, wie sie im Geheimnis seines Anfangs vor- 
gegeben sind. Der homo faber ist auf sich selbst zurückgeworfen; er hat 
sich mehr und mehr von seiner Lebensader abgeschnitten. Er schaut nicht 
mehr über sich und seinen verfügbaren, erklärbaren Welthorizont hinaus; 
er sitzt in einem Kerker, den er selbst verschlossen hat. Je mehr er aber den 
Geheimnischarakter seines Daseins aus den Augen verliert, desto mehr 
wird er sich selbst zum Rätsel, verliert er seine Identität. Damit ist eine 
viel tiefere und schlimmere Selbstentfremdung angezeigt, als sie Marx für 
den Lohnarbeiter beklagt hatte, der durch den Entzug seiner Arbeits- 
leistung an der Selbstverwirklichung gehindert werde. Denn der Mensch 
ist mehr als nur ein Schaffender und Werker im Raum des Sichtbaren und 
Greifbaren, an denen er sich seines •Ich-Selbst" vergewissern kann. Er 
übersteigt sich von seinem Wesen her (Pascal). Er muß sich darum, um er 
selbst sein zu können, überschreiten, aber nicht nur auf die Welt und den 
Menschen hin, sondern auf eben jene größere geheimnisvolle Wirklichkeit 
hin, die beide: das Ich und das Nicht-Ich (den anderen, die Welt der Dinge) 
umgreift, unterfängt und in ein Umfassenderes aufnimmt. 

Auf dem Weg der Wiedergewinnung der Identität 

Diese Einsicht scheint heute wieder im Wachsen zu sein; ja, sie bricht an 
vielen Stellen elementar durch, aus offenkundiger Not und einer allseiti- 
gen, tiefen Verunsicherung heraus. Sie zeigt sich im Suchen nach der Tie- 
fendimension und den Ursprüngen des menschlichen Daseins, nach Trans- 



Der zwiespältige Mensch 3 

zendenz, nach dem ganz Anderen, und zugleich im Verlangen nach Schoß 
und Bergung, nach Ganzheit und Gelassenheit, nach Einswerden mit dem 
eigenen Grund, mit der Liebe schlechthin, mit dem übersinnlichen Geheim- 
nis der Welt. Hier wie dort geht es darum, herauszukommen aus Vereinze- 
lung und Vereinsamung, aus Verzweckung und Zwang, aus Orientierungs- 
und Ortlosigkeit, aus Unruhe und Zerrissenheit, wie sie heute viele erfah- 
ren, um so zur Eigentlichkeit des Selbst zurückzufinden. Der Wege dazu 
gibt es viele. Der am meisten genannte und beschrittene ist der der Medita- 
tion. Der Drang nach ihr kennzeichnet geradezu die Notsituation der 
gegenwärtigen (vor allem westlichen) Gesellschaft. Nicht alles allerdings, 
was hier angeboten wird, befreit den Menschen von seiner Ichverkramp- 
fung. Wo etwa dem Meditierenden baldige Erfolge versprochen werden: 
höhere Erkenntnisse durch (transzendentale) Bewußtseinserweiterung, 
Leistungssteigerung durch eine Stärkung der Konzentrationsfähigkeit, und 
er selbst diese anstrebt, da wird er unter Umständen noch mehr als bisher 
auf sein eigenes, isoliertes Ich geworfen, da kann sich ein Erlebnisbewußt- 
sein herausbilden, das wie selbstverständlich alles, was im Leben gelingt, 
diesem Ich und seinem Ingenium zuschreibt. Aber auch dort, wo einer von 
vornherein zur Meditation die Absicht und Bereitschaft mitbringt, sich und 
seine Dinge zu vergessen, nichts selbst zu wollen, dafür um so mehr hin- 
zuhorchen, sich auf seine Tiefe einzulassen, da steigt er nicht nur in einen 
göttlichen Grund hinab, sondern gerät auch in Untiefen, da begegnet er 
nicht nur dem •inneren Führer", sondern auch dem Versucher. Die Psycho- 
analyse weiß davon zu berichten. Wenn einer darum allzu schnell in der 
Übung der Meditation - womöglich in einem der meist nur wenige Tage 
dauernden Meditationskurse - innere Fortschritte zu machen glaubte und 
zu tiefen Einungserlebnissen käme, da wird man nicht ganz ohne Grund 
mißtrauisch sein und vor Selbsttäuschung warnen müssen. Der Weg zur 
inneren Freiheit ist weit und nicht ohne Mühsal und Gefahr. Wer ihn in 
der Meditation geht, der wird mit einigem rechnen müssen: mit inneren 
Widerständen und mit Überdruß, mit Abwehr und Niedergeschlagenheit, 
und oft wird er versucht sein, aufzugeben und in das scheinbar Leichtere, 
wo er nicht mehr von jenseits seiner selbst angerufen und gefordert wird, 
zurückzukehren. Wo aber einer aushält, wo er sich dem, wie er sich erfährt, 
aussetzt und dem Anruf des geheimnisvollen Anderen stellt, da wird der 
innere Grund gereinigt und geläutert, da beginnt es aus der Tiefe zu 
sprechen, in Bildern und Symbolen, in einem umfangenden und sich 
öffnenden Schweigen, da werden neue Kräfte, Kräfte der Liebe und Hin- 
gabe frei, da wird der Mensch, da er ganz offen geworden ist auf den 
unendlichen Horizont seines Geistes, zuzeiten plötzlich und unvorbereitet 
überfallen, und es setzt sich immer tiefer das Bewußtsein fest, wie sehr er 



Friedrich Wulf 4 

sich einem anderen verdankt. Echt, weil den ganzen Menschen ergreifend, 
wird das alles aber nur dann sein, wenn es zurückschwingt in den Selbstand 
und von innen her die Kräfte des Menschen zur Gestaltung des Lebens 
und zur Humanisierung der Welt mobilisiert. Wo das geschieht, da kommt 
die verlorengegangene Identität in Sicht, die immer Fülle in der eigenen 
Leere, Tun im Empfangen, Selbstand im Sich-Verdanken ist. 

Der heilstheologische Hintergrund der Zwiespältigkeit des Menschen 

Die Dialektik von Selbstand und Sich-Verdanken ist auf Selbstwerdung 
angelegt und könnte darum eine Quelle des Reichtums sein. Tatsächlich 
macht sie aber den Menschen unheimlich zwiespältig und bedroht ihn bis 
in seinen Existenzgrund. Sucht man diesen Zwiespalt auf seinen christ- 
lichen Glaubenshintergrund transparent zu machen, dann stößt man fast 
notwendig auf das dritte Kapitel des Buches Genesis, das vom Urf all und 
von der Urschuld des Menschengeschlechtes handelt. Dort hat der biblische 
Verfasser versucht, den tiefen und ständigen Widerstreit, aus dem der 
Mensch aus eigenem nicht mehr herauszukommen vermag, theologisch, im 
Licht des sich offenbarenden und in der Geschichte des Volkes der Erwäh- 
lung wirkenden Gottes, zu erhellen. Nach ihm steht hinter diesem Zwie- 
spalt der Griff des Menschen von Uranfang an nach der verbotenen 
Frucht, die ihm die Selbstmächtigkeit Gottes und darum die Sicherung sei- 
nes Lebens verspricht. Die Katastrophe folgt auf dem Fuß, nicht als eine 
von außen auferlegte Strafe, sondern als Enthüllung dessen, was der 
Mensch, auf sich allein gestellt, ohne Gemeinschaft mit dem Urheber des 
Lebens und ohne dessen Beistand ist: Nacktheit und Ohnmacht. Sie machen 
die Begegnung der Geschlechter, ja menschliche Begegnung überhaupt so 
schwierig und die Arbeit zur Mühsal. Am Ende von allem steht der Tod. 

Die ganze Schwere, das Unheil dieser Katastrophe zeigt sich aber erst in 
dem veränderten Verhältnis der Menschen zu Gott. Waren sie bis dahin 
beglückt gewesen, wenn sie •das Geräusch Gottes vernahmen", wie er •im 
Garten wandelte beim Tagwind", so •versteckten sie sich" nun •vor dem 
Angesicht Gottes, des Herrn, zwischen den Bäumen des Gartens" (Gen 
3, 8). Hier wird die tiefste Wirklichkeit des Zwiespaltes im Kern der Per- 
son sichtbar. Der Mensch, so wie er vorkommt, ist von seiner •Natur" aus, 
schon vor Zustimmung seines Willens, auf der Flucht vor Gott. Er sucht 
sich seinem Blick zu entziehen, er möchte von ihm nicht angesprochen wer- 
den und weicht seinen Fragen aus; er vermeidet die Konfrontation, er ver- 
steckt sich hinter den vielen Wänden, die ihm das hiesige Dasein gewährt. 
Er bekommt Angst, wenn er •das Geräusch Gottes" auch nur von fern ver- 



Der zwiespältige Mensdi 5 

nimmt, Angst, seiner Nacktheit und Ohnmacht überführt, an seine Ein- 
samkeit und seine •Krankheit zum Tode" (Kierkegaard) erinnert zu 
werden. Aber er überspielt die tiefsitzende Angst durch die Einübung der 
Rolle des Selbstandes: durch Arbeit, Leistung, Erfolg, Ausübung von 
Macht über andere, Aufrichtung von Herrschaftsstrukturen, die ihm Sicher- 
heit vortäuschen, und durch Aggression. Er hat tausend Möglichkeiten, um 
den Selbstand vor sich und vor anderen zu demonstrieren und daran glau- 
ben zu können. 

Dennoch kommt er von Gott nicht los. Alle Fluchtversuche bleiben in 
einem Graben liegen. Die Angst bricht immer wieder durch. Bald gibt der 
Boden nach, auf dem er steht, bald bricht das Haus, das er sich gebaut, an 
einer Stelle zusammen, kommt es zu Fehlleistungen und Prestigeverlust, 
oder es melden sich die Zeichen der Schwäche und Hilflosigkeit, des Ab- 
nehmens der Kräfte und des herannahenden Todes, alles Ereignisse und 
Momente, in denen •das Geräusch Gottes" wieder vernehmbar wird. Dann 
mischt sich in die Angst das Heimweh nach dem verloren gegangenen oder 
einem zukünftigen Paradies. Denn auf dem Grunde der Seele gibt es eine 
Erinnerung daran und eine Hoffnung darauf. Ohne sie könnte der Mensch 
gar nicht leben; die Utopien der säkularen Heilslehren unserer Zeit zeigen 
es. Unter vielerlei Verfremdungen regt sich die Sehnsucht nach Gott oder 
jedenfalls danach, daß es einen Gott geben möge, der das Urvertrauen 
zum Dasein und die kaum zu unterdrückende Hoffnung auf eine heile 
Zukunft eingab. Dem vor Gott Fliehenden geht es nach Fenelon wie einem 
verwundeten Hirsch, der ein Geschoß in seinem Fleisch trägt. Je schneller 
er zu entfliehen sucht, um so tiefer rennt er sich das Geschoß ins Fleisch. 
Gott holt den Menschen immer wieder ein. 

Flucht vor Gott und zugleich Verlangen nach Gott. Dieser •Zwie-spalt" 
prägt alle, Ungläubige und Gläubige, auch diejenigen, die von Gott her und 
auf Gott hin leben wollen und Ihn bewußt vor Augen haben. Er ist die erb- 
sündige Belastung eines jeden, und man begegnet ihm auf allen Stufen des 
Glaubenslebens. Vielleicht ist er sogar dort besonders gefährlich, wo einer 
ihn längst überwunden zu haben meint und er in der Wurzel auch schon 
überwunden ist (vgl. Rom 7, 25a u. 8, 1). Wessen Gott ist schon in Wahr- 
heit der wirkliche Gott, dessen Liebe ebenso glühend macht wie verbrennt? 
Wer suchte sich diesem Gott, seinem Anruf und Anspruch, trotz heiligster 
Beteuerungen nicht immer wieder zu entziehen? Im Grund kann nur Gott 
selbst dem Widerstreit zwischen Flucht und Verlangen ein Ende setzen. 
Dem Menschen kommt es zu, um diesen Widerstreit zu wissen und sich mit 
ihm zusammen täglich von neuem Gott anheimzugeben. So wie er zeit seines 
Lebens auf der Suche ist nach der vollkommenen Gemeinschaft mit Gott, so 
bleibt er auch immer auf der Suche nach seiner vollkommenen Identität. 




