Kann Gebet noch Dialog mit Gott seinz
Béla Weissmahr SJ, Miinchen

Das Gebet iiberhaupt, vor allem aber das Bittgebet ist fiir viele problema-
tisch geworden. Das ist eigentlich nicht verwunderlich. Denn Gebet ist der
»Ernstfall des Glaubens® (Walter Kasper), hier zeigt sich am deutlichsten,
wie jemand tiber Gott denkt. Nun ist aber heute Gott nicht mehr — wie einst
— die selbstverstdndliche Voraussetzung des Lebens. Deshalb tun wir uns
mit dem Gebet, in dem sich unser Verhiltnis zu Gott artikuliert, nicht leicht.

Oft werden die positiven Aspekte dieses geschichtlichen Vorgangs her-
vorgehoben. Tatsachlich miissen wir in der radikalen Infragestellung unse-
res Glaubens einen Lauterungsprozel und auch eine Aufgabe erblicken.
Wir haben es manchmal zu wenig beachtet: Gott ist nicht ,vorhanden® wie
ein Ding, er ist und bleibt unverfigbar, er ist das undurchdringbare Ge-
heimnis. Durch die von der geschichtlichen Stunde uns aufgezwungene
Auseinandersetzung wurde manches, was in unserer Gebetspraxis unwahr-
haft, infantil oder vielleicht magisch war, zu unserem eigenen Nutzen ab-
gebaut.

Doch mufl man sich fragen, ob die (zum Teil berechtigte) Kritik am
traditionellen Gebetsverstindnis nicht oft iiber das Ziel hinausschiefit. —
Man hat recht, wenn man das magische Gebetsverstandnis verurteilt. Gott
1afit sich nicht wie ein Hampelmann behandeln. Wir konnen uns seiner
nicht bemachtigen, wir konnen ihn nicht hin- und herzerren, wir kénnen
nicht erwarten, daf er sich unserer Laune fiigt. Sollte aber jedes Beten, in
dem wir Gott mit kindlichem Vertrauen anflehen, er mége eine uns bedro-
hende Gefahr abwenden oder jemanden zur besseren Einsicht fihren,
schon magisch sein?

Und weiter: Gewil} gibt es infantile Religiositat, fiir die Gott derjenige
ist, der Giberall einspringen mufl, wo seine Kinder Unfug getrieben und die
Dinge der Welt durcheinander gebracht haben. Beten kann tatséchlich der
Ausdruck eines Mangels an gebiihrender Selbstiandigkeit sein, ein ins Kos-
mische gesteigerter Vaterkomplex. Ist es aber immer das? Ist nicht die
Kontingenz der menschlichen Existenz eine Realitit, die nichts mit infan-
tilen Projektionen zu tun hat?

Schlieflich mufl man zugeben, daff das Gebet unwahrhaft, heuchlerisch
sein kann, wie jemand, der einem Armen begegnet und auch die Mittel
hitte, ihm zu helfen, sich um Hilfe an Gott wendet, anstatt selbst das No-
tige zu tun. Folgt aber aus solchen Fehlhaltungen, dafl jedes Gebet nur eine
Ersatzhandlung ist, oder daf} Beten in jedem Fall die Verantwortung, die



Kann Gebet noch Dialog mit Gott sein? 7

man selbst wahrnehmen sollte, auf Gott abschiebt? Sollte es dem Men-
schen nur dann erlaubt sein zu beten, wenn er tatsichlich am Ende seines
Lateins ist — und welchen Sinn hat das Gebet dann, wenn es vorher gar
keinen Sinn gehabt hat?

Auffallend ist jedoch die Tatsache: das Gebet, diese Grundhaltung des
religiosen Menschen, wollen auch die heutigen Gebetskritiker irgendwie
sinnvoll gedeutet wissen. Doch was bleibt vom Gebet noch iibrig, welcher
Sinn wird dem Gebet gegeben? — Die verschiedenen zur Geltung gebrach-
ten Gesichtspunkte konnen auf zwei Gedanken reduziert werden:

Erstens sagt man: Das Gebet soll auf die Tat gerichtet sein, soll in uns
das Verantwortungsbewuftsein wecken. Die zweite These des Kélner Poli-
tischen Nachtgebets formuliert dies: ,Das Gebet bereitet den Menschen
darauf vor, die Verantwortung fiir seine Welt zu iibernehmen. Es wird
also nicht die Aktivitit Gottes an die Stelle der Aktivitit des Menschen
gesetzt. Im Gebet Gbernimmt der Menschen die Verantwortung fiir den
Zustand seiner Welt. . . . Das Gebet macht uns bewufit, was noch nicht ist,
aber durch uns heraufgefiihrt werden soll“*. Und die Grundthese Gert
Ottos tber das Gebet lautet: , Verniinftiger Glaube versteht das Gebet in
der Identitdt mit der Suche nach verantwortlicher Lebensgestalt. Das ist
Absage an gedankenloses Beten, das sich von der Verantwortung fiir die
Welt metaphysisch dispensiert“2.

Zweitens rechtfertigt man das Gebet damit, daf es uns selbst verdndern
kann. Das heifit: Die Gebetserhorung kann — so wird behauptet — nicht
darin bestehen, daf sich als Ergebnis unseres Betens etwas in der Aufien-
welt verdandert, sondern ,Gebetserhorung® ist ein psychologischer Vor-
gang. Durch das Beten, in dem ich mich vor Gott stelle und so Geborgenheit
erfahre, werde ich allmahlich fihig, in den auf mich zukommenden und
von mir nicht beeinfluflbaren Ereignissen den Willen Gottes zu sehen, und
somit finde ich Kraft, meinen Willen dem géttlichen Willen zu unterwer-
fen. Was sich ereignet, wird genau dasselbe sein, als es gewesen wire, wenn
ich nicht gebetet hitte. Und doch kénne man von einer Gebetserhérung
sprechen, weil ich mich verdndert habe; meine Haltung ist eine andere
geworden, und deshalb trifft mich dieses Ereignis ganz anders, als es mich
ohne das Gebet getroffen hitte.

Wir versuchen das Positive in diesen Erkldrungen zu finden. Es trifft zu,
dafl das Gebet uns nicht von unserer Verantwortung dispensieren soll. Und
das tiefere Erfassen unserer Aufgaben in der Welt zur ,Ehre Gottes“ ge-
hort tatsdchlich zu den Friichten des guten Gebets. Auflerdem ist es eine
richtige und sogar grundsitzliche Einsicht, dafl das gute Gebet immer eine

1 D. Sélle, F. Steffensky, Politisches Nadhtgebet in Koln (Stuttgart-Mainz 1969) 24.
2 G. Otto, Vernunft (Stuttgart 1970) 81.



Béla Weissmahr 8

Angleichung unseres Willens an den gé6ttlichen Willen bewirkt. Deshalb ist
es richtig, wenn man sagt: durch das Gebet verdndern wir uns selbst. Hier
ist allerdings darauf hinzuweisen, dafl es zweideutig ist, von Gebets-
erhorung als psychologischem Vorgang zu reden. Deutet man namlich die
Gebetserhérung als blof psychologischen Vorgang (d. h. als einen Vor-
gang, der mit Gott nichts zu tun habe), so ist die Rede von der Wirkung des
Gebets nur eine hofliche Umschreibung fir eine Selbsttduschung, von der
man unter Umstdnden meint, sie sei fiir das seelische Gleichgewicht des
Menschen nitzlich. Die Deutung der Gebetserhérung als psychologischer
Vorgang kann aber auch eine wertvolle Einsicht ausdriicken, freilich nur
dann, wenn man Gott als Realitdt betrachtet und deshalb die durch das
Gebet erreichte innerliche Ergebung in Gottes Willen nicht als eine illuso-
rische Selbstmanipulation, sondern als wirkliche Gnade des fir den Men-
schen unbegreiflichen Gottes auffafit, weil man Gott zutraut, dafl er besser
weil} als der Mensch selbst, was fir ihn gut ist, und das vielleicht eben erst
im Gebet erfafit.

Kritik der Gebetskritik

Aber auch wenn wir das Positive in diesen Deutungen anerkennen, bleiben
sie unbefriedigend; sie verkiirzen das Gebet in einer wesentlichen Hinsicht.

Die das Gebet als Schiarfung unseres Verantwortungsbewufitseins
bestimmen, tun dies ndmlich in polemischer Absicht. Gebet als ein Ruf zu
Gott sei nicht sinnvoll, denn man kdnne von Gott keine Hilfe erwarten.
Dies sei nicht nur unméglich, sondern sogar schiadlich, denn damit speku-
liere man auf eine magische Verdnderung der Situation. Hiermit ist aber
der traditionelle Gedanke, dafl das Gebet ein Dialog mit Gott ist, auf-
gegeben.

In der zweiten Auffassung wird zwar das Gebet zunichst als Dialog mit
Gott dargestellt. Dann wird aber das dialogische Element — auch wenn wir
der Zweideutigkeit der Darstellung Rechnung tragend die fiir uns annehm-
bare Deutung wahlen — doch so stark eingeengt, dafl von einem wirklichen
dialogischen Verhaltnis nicht mehr viel dbrig bleibt. Wenn namlich das
Ergebnis des Betens nur die Veranderung der eigenen Haltung sein kann,
so ist eigentlich nur ein Monolog, nicht aber ein Dialog gegeben. Denn was
ist es fir ein Dialogpartner, der sich wie eine stumme Betonwand verhalt
und in keiner Weise antwortet?

Wenn es um das personliche Verhaltnis zwischen Mensch und Gott geht,
muf noch folgendes bedacht werden: Der Mensch ist ein leibliches Wesen.
Wer meint, eine Gebetserhérung kénne eine Angelegenheit sein, die sich
streng auf die Innerlichkeit der Person beschrankt und mit der Auflerlich-



Kann Gebet noch Dialog mit Gott sein? 9

keit, mit der Leibhaftigkeit nichts zu tun hat, der mifideutet das Wesen
des Menschen. Der Mensch ist eben keine reine Innerlichkeit, das Stoffliche
ist fiir ihn konstitutiv. Nur durch die materielle Welt, durch auferlich
wahrnehmbare Zeichen kommt der Mensch mit anderen Personen in
Kontakt. Dies gilt auch von seinem Kontakt mit Gott. Auch Gott kann der
Mensch nur durch die Vermittlung von Stofflichem erkennen. Daraus folgt:
Das personliche, dialogische Verhaltnis zwischen Gott und Mensch kann
niemals blof§ durch ,existentielle“, von materiellen Verdnderungen ganz
und gar unabhingige Ereignisse begriindet sein.

Es ist schon eine merkwiirdige Tatsache: Eben jene, die in anderen
Zusammenhingen die Stofflichkeit des Menschen, seine Verbundenheit mit
der materiellen Welt zu betonen pflegen, vertreten in dieser Hinsicht eine
Auffassung, die ausgesprochen platonisch ist, d. h. Geistigkeit und Leib-
lichkeit so voneinander trennt, als wiren sie zwei ,Dinge“. Eine verblaf-
fende Inkonsequenz, wiren die Motive nicht allzu deutlich.

Neben diesen mehr philosophisch-anthropologischen Uberlegungen mufl
aber auch das Argument der Glaubenstradition gegen die sich als modern
ausgebende Gebetsauffassung geltend gemacht werden. Es ist sogar in
erster Linie zu beriicksichtigen, will man das heute auch bei Katholiken oft
beschworene Prinzip, nach dem man sich unter die Autoritdt der Heiligen
Schrift zu stellen hat, ernst nehmen. Denn das Bittgebet ist eine ganz all-
gemeine Erscheinung in der Schrift, sowohl im Alten als auch im Neuen
Testament. Und zwar auch jenes Bittgebet, das Gott um zeitliche, inner-
weltliche Gaben anfleht, das um Rettung aus der Not, um Heilung in der
Krankheit, um den ersehnten Kindersegen und um was alles noch sich an
Gott wendet. Zugleich wird auch von Gebetserhérungen berichtet. Es wird
also — wie Heinrich Ott treffend formuliert — ,ein realer Vorgang zwischen
Gott und dem betenden Menschen vorausgesetzt, ein unsichtbares, doch
reales Geschehen, welches den Menschen inmitten des Zusammenhangs
seiner gesamten Wirklichkeit betrifft“3.

Die gesamte christliche Uberlieferung hat das Gebet so verstanden. Man
ging von der Voraussetzung aus, dafl der Mensch nicht einem unpersén-
lichen Weltgrund gegeniibersteht, sondern dem lebendigen Gott, der den
Menschen anspricht, der ihm antwortet, und zwar durch Ereignisse, durch
Zeichen, die an sich ganz alltdglich sein kénnen, aber fiir den Betroffenen
die Erhorung seines Gebets sind, und die, wenn sie ganz auflergewShnlich
sind, Wunder genannt werden. Was hier gemeint ist, soll mit einem klei-
nen Vorfall verdeutlicht werden, den die heilige Theresia von Lisieux aus
ihrer Kindheit erzahlt:

,Um jeden Preis wollte ich die Stinder dem ewigen Verderben entreiflen.

3 H. Ott, Gott (Stuttgart 1971) 123.



Béla Weissmahr 10

Um meinen Eifer anzufeuern, gab mir der Herr bald zu erkennen, daf}
mein Verlangen ihm wohlgefalle. Ich hérte von einem Verbrecher namens
Pranzini, der wegen fiinffachen Mordes zum Tod verurteilt war, und des-
sen Unbuffertigkeit das Schlimmste fiir ihn befiirchten lief. Dieses aufier-
ste, nicht mehr gutzumachende Unheil wollte ich verhindern und wandte
dafiir alle moglichen religisen Mittel an; aber im Bewufitsein meiner
eigenen Unfdhigkeit bat ich Gott, die unendlichen Verdienste unseres
Herrn und die Schitze der Heiligen Kirche als Losegeld anzunehmen.
Und um die Wahrheit zu sagen: Ich fithlte tief in meinem Innern die
Gewifiheit, erhort zu sein. Um mich zu ermutigen, . . . betete ich kindlich:
,Mein Gott, ich bin ganz sicher, daff Du dem Ungliicklichen verzeihen
wirst; davon wire ich selbst dann noch tiberzeugt, wenn er weder beichtete
noch ein Zeichen seiner Reue geben sollte ... Aber es ist mein erster
Siinder, und deshalb bitte ich Dich blofl um ein Zeichen seiner Reue, einzig
zu meinem Troste!* Und siehe, mein Gebet wurde buchstiblich erhért.
Papa erlaubte uns sonst nie, Zeitungen zu lesen; aber ich glaubte nicht
ungehorsam zu sein, wenn ich nach den Stellen suchte, die Pranzini betra-
fen. Am Tag nach seiner Hinrichtung griff ich hastig nach der Zeitung
,La Croix‘ — und was sah ich? Meine Tranen verrieten meine Bewegung;
ich mufite hinausgehen. Der Verbrecher war ohne Beichte auf das Schafott
gestiegen und stand schon auf dem Brett — da wandte er sich plétzlich, von
einer unerwarteten Einsprechung geriihrt, noch einmal um, griff nach dem
Kreuz, welches der Priester ihm reichte, und kifite dreimal die heiligen
Wunden.

Ich hatte also das erbetene Zeichen erhalten ...

Ein Musterbeispiel fir eine Gebetserhérung. Fiir einen unbeteiligten
Beobachter konnte der Zusammenhang als reiner Zufall erscheinen, fiir
die heilige Theresia war aber der Vorfall ein wirkliches, wahrnehmbares
Zeichen, eine gottliche Antwort. Ein Eingreifen Gottes in die Welt, wenn
man will. Daf} es dies gibt, war — um es noch einmal zu betonen — die
Uberzeugung der Heiligen Schrift und der gesamten christlichen Uber-
lieferung.

Das Problem des gottlichen Eingreifens in die Welt

Zunichst interessierte man sich nicht dafiir, wie dieses Eingreifen Gottes
zustande kommt, man unterschied nicht zwischen dem Wirken Gottes und
dem Wirken des Geschopfes. Sobald man sich aber auf diesen Unterschied

4 Therese von Lisieux, Geschichte einer Seele — iibersetzt von O. Karrer (Miinchen 1952)
88 f. (mit einigen Abweichungen von der Ubersetzung Karrers aufgrund des Originals:
Sainte Thérése de enfant Jésus, Manuscrits autobiographiques / Lisieux 1957 / 110 £.).



Kann Gebet noch Dialog mit Gott sein? 11

besann, konstruierte man Erkldrungen dafiir, wie Gott in die Welt ein-
greifen und in ihr ein fir den Menschen wahrnehmbares Zeichen setzen
kann. Man stellte sich das im allgemeinen in folgender Weise vor: Da
Gott der Schopfer von Himmel und Erde ist, kommt alles, was die
geschopflichen Krifte hervorbringen, auch irgendwie von Gott, d.h. auch
das Gewohnliche, das nach den Gesetzen der Natur Geschehende ist in
einem weiteren (aber wirklichen) Sinn Gabe Gottes. Daneben gibt es aber
noch Ereignisse in der Welt, die nur von Gott herstammen, die also dadurch
zustande kommen, daff Gott unmittelbar in das Weltgeschehen eingreift,
d. h. etwas innerhalb der Welt ohne entsprechende innerweltliche Ursachen
hervorbringt. Und diese Ereignisse, in denen Gott den gewohnlichen Lauf
der Natur durch seinen allmichtigen Willen umgestaltet, nennen wir
Waunder.

Genau an diesem Punkt beginnen aber unsere Schwierigkeiten. Wir
haben uns daran gewohnt, und diese Gewohnheit ist eine selbstverstiand-
liche Voraussetzung unseres Alltages geworden, dafl in der Welt alles nach
Gesetzlichkeiten ablauft, die den ,Dingen* selbst innewohnen. Diesist nicht
nur in der Physik und Chemie so, sondern es gibt auch, wie wir wissen,
psychologische und soziologische Gesetzlichkeiten, die das Verhalten des
einzelnen und der Gruppe bestimmen. Ein Eingreifen Gottes in die Welt
im Sinne eines ,Durchbrechens der Naturgesetzlichkeiten“ scheint uns
undenkbar. Dies um so mehr, da wir es allmdhlich auch begriffen haben,
daf} ein Wirken Gottes in der Welt ohne geschopfliche Ursachen, d. h. eine
Aktivitit Gottes in der Welt, die nicht durch geschopfliche Krifte geschieht,
Gott zu einem Glied in einer innerweltlichen Ursachenkette machen wiirde.
Damit aber wire das Gottsein Gottes geleugnet: Gott stiinde in diesem
Fall mit dem Geschdpf auf der gleichen Ebene, er ware vom Geschopf nicht
zu unterscheiden.

Diese an sich richtigen Gedanken sind der Hauptgrund, dafl man heute
allem, was man frither als unmittelbares Eingreifen Gottes oder als Wun-
der bezeichnet hat, duflerst skeptisch gegeniibersteht. Und diese skeptische,
fast miiite man sagen grundsitzlich ablehnende Haltung macht sich auch
dort bemerkbar, wo es um das Bittgebet geht. Eine diesbeziigliche Bemer-
kung Robert Spaemanns trifft genau die heutige Situation: ,Da wir im
Grunde Gott die Erfiillung unserer Bitten nicht zutrauen, wollen wir ihn
und uns diskreterweise nicht in Verlegenheit bringen“?.

Hier miissen wir aber sehr aufpassen, um keine voreiligen und falschen
Schlisse zu ziehen. Aus der Einsicht ndmlich, daf} eine bestimmte Erklarung
fir das freie Wirken Gottes in der Welt bzw. fiir das personliche Ein-

5 R. Spaemann, Die Frage nach der Bedeutung des Wortes ,Gott“. In: Internationale
kath. Zeitschr. 1 (1972) 54-72; 2. St. 70.



Béla Weissmahr 12

greifen Gottes in die Welt unzulinglich ist und deshalb nicht mehr auf-
rechterhalten werden kann, folgt noch nicht, dal man iiberhaupt nicht vom
Eingreifen Gottes in das Weltgeschehen oder von personlichen Taten
Gottes in der Welt reden konne. Dies wiirde nur dann folgen, wenn es
keine Alternative zu jener Erkldrung gibe, die das personliche und freie
Wirken Gottes in der Welt als ein ,, Wirken ohne entsprechende geschopf-
liche Ursachen“ auffafit.

Hier liegt der Kern des Problems: Ist es so sicher, dafl Gott nicht in die
Welt ,eingreifen“ kann, daf er nicht aus freier Initiative in der Welt
wirken kann, wenn er die Eigengesetzlichkeiten der geschaffenen Krifte
beriicksichtigt? — Wer behauptet, Gott konne nicht aus personlicher Freiheit
in der Welt handeln, wenn er ausschliefilich durch natiirliche, d. h. durch
die Schopfung gegebene Krifte in der Welt wirkt, geht von zwei still-
schweigend gemachten Voraussetzungen aus: 1. Gott kénne eigentlich nur
dann personlich, d. h. als er selbst in der Welt wirken, wenn er etwas ohne
geschaffene Ursachen hervorbringt; und 2. Gott kénne nicht frei durch
Vermittlung von geschaffenen Ursachen in der Welt titig sein, denn das
innerweltliche Geschehen sei (mit Ausnahme hochstens der freien Taten
des Menschen) in einer fiir das praktische Leben jedenfalls giiltigen Weise
vorausbestimmt.

Diese Voraussetzungen konnen aber einer genauen Priifung nicht stand-
halten.

Was die erste Voraussetzung betrifft, ist es ein Irrtum zu meinen, ein
Ereignis, das auf der Ebene der Welt von geschaffenen Ursachen her-
stammt, konne nicht zugleich eine persinliche Tat Gottes sein. Wir miissen
nur bedenken: Gott und Geschopf machen sich keine ,Konkurrenz“, wie
das beim Zusammenwirken mechanischer Ursachen der Fall ist. Ganz im
Gegenteil. Was Gott in der Welt bewirkt, bewirkt immer auch ein Geschopf
und was innerweltlich vom Gesch6pf herstammt, ist schopferisch von Gott
hervorgebracht. Es gilt sogar: Je intensiver Gott in der Welt handelt, desto
intensiver ist das eigene Wirken des Geschépfes und je mehr Eigenstin-
digkeit das Geschopf entfaltet, desto mehr ist Gott in der Welt aktiv.®
Gott wirkt selber in der Welt, aber er tut dies nicht von ,auflen®, d. h.
zusatzlich zum Wirken des Geschdpfes, sondern gleichsam von ,innen®,
d. h. durch das dem Gesch6pf eigene Wirken. Gott ist dermaflen erhaben
iiber der Welt, dafl er zugleich von der innersten Mitte der Welt aus in der
Welt wirken kann. Und deshalb vermag Gott seine Absichten in der Welt
durch Vermittlung geschaffener Krifte zu verwirklichen. Dieses einzig-
artige Verhiltnis zwischen Gott und Geschopf werden wir nie ganz ver-

¢ Vgl z. B. K. Rahner, Schrifter zur Theologie 1 126, 183; I1I 53; P. Schoonenberg, Bund
und Schopfung (Einsiedeln 1970) 107 f.



Kann Gebet noch Dialog mit Gott sein? 13

stehen, doch ist es sehr wichtig, dieses Grundmysterium unseres Daseins
wenigstens einigermafien zu begreifen und wenigstens irgendwie zu erab-
nen, wie Gott von innen aus in der Welt handelt.

Zum Gliick gibt es dafiir einen Vergleich, eine Analogie in unserer
eigenen innersten Erfahrung. Wir erfahren ndmlich, dafl unser Ich unsere
bewufiten Korperbewegungen von innen aus steuert. Indem wir diese
Analogie durchdenken, werden wir auch auf das Problem, das in der zwei-
ten oben gemachten Voraussetzung zum Ausdruck kam, eingehen und die
Frage beantworten kénnen: Wie vermag Gott durch die den Gesetzlich-
keiten unterworfenen Naturdingen frei in der Welt zu wirken?

Der Mensch: Einheit von Determiniertheit und Freiheit

Das Leben des Menschen besteht aus materiellen Prozessen, die den bio-
logischen, chemischen, letztlich aber den physikalischen Gesetzlichkeiten
unterworfen sind. Diese Prozesse sind aufeinander abgestimmt, hdngen
voneinander ab und bilden eine komplizierte dynamische Einheit: den
lebenden Organismus. Der Fortschritt der Biologie, Biochemie, Molekular-
biologie usw. liefert uns einen immer tieferen Einblick in die Zusammen-
hédnge, denen der normale Ablauf der gewéhnlichsten Lebensfunktionen
zu verdanken ist. Je mehr wir die Gesetzlichkeiten, nach denen die organi-
schen Prozesse verlaufen, erkennen, desto mebr gewinnen wir Macht tber
den Menschen. Diese Macht wird in den spektakuldren Erfolgen der
Medizin zum Guten gebraucht, sie kann aber auch mifibraucht werden,
wenn man den Menschen bloff als Objekt betrachtet.

Der Mensch ist namlich zugleich auch ein ,Ich“. Er erfdhrt sich als Sub-
jekt, d. h. er bezieht alles auf sich selbst, er ist sich seiner bewuf}t und erlebt
sich als ein Zentrum seiner eigenen von ihm bewuf}t gesetzten freien Hand-
lungen. Das Bewufitsein seiner selbst und seiner Freiheit ist fir den Men-
schen eine Gegebenheit, die sich nicht auf anderes zuriickfithren 14t und
die, obwohl sie nur schwer zu artikulieren ist, auch nicht bestritten werden
kann, da sie hintergriindig in allen seinen Tatigkeiten anwesend ist. In der
Reflexion und in der Freiheit zeigt sich das, was man objektivierend
»Geist“ nennt. Ohne die Erfahrung der eigenen Geistigkeit ist der unbe-
dingte Standpunkt, den der Mensch in seinem Anspruch auf Wahrheit
und in seiner Forderung nach Sittlichkeit einnimmt, nicht zu verstehen,
weil er von keiner grundsatzlich immer stiickhaften und begrenzten mate-
riellen Gegebenheit abgeleitet werden kann.

7 In der Darlegung dieser Analogie wissen wir uns dem Aufsatz von R. Sonnen, Gods
werkzaamheid in onze wereld. Gesloten causaliteit en smeekgebed, Verbum 30 (1963)
881-394 (besonders 388-392) verpflichtet.



Béla Weissmahr 14

Die materiellen Prozesse und das geistige ,Ich stehen im Menschen nicht
beziehungslos nebeneinander, sondern bilden eine Einheit. Das miissen
wir auch dann anerkennen, wenn wir die Weise, wie sie zusammenhéngen,
nicht eindeutig beschreiben kénnen. Wie z. B. eine einfache Handbewegung
zustande kommt, wissen wir letztlich nicht. Zwar wissen wir sehr vieles
tiber die chemischen und physikalischen Verdnderungen, die ablaufen,
wenn wir unsere Hand bewegen. Wir konnen beschreiben, was in den
Muskeln, in den Nervenbahnen geschieht, wie die Gehirnzellen ,schalten®,
wenn — wie man zu sagen pflegt — ein Befehl ausgeht, die Hand zu bewegen.
Wie sich aber ein vom Ich herstammender, , geistiger” Entschluf} in physi-
kalisch wahrnehmbare Bewegungen umsetzt, kann naturwissenschaftlich
nicht erfaflt werden. Aus den physikalisch-chemischen Bedingungen 148t
sich die tatsdchliche Handbewegung nicht ableiten. Was vom Subjekt als
solchem kommt, 148t sich mit der Methode, die nur meflbare Objekte
kennt, nicht erfassen. Die Steuerung der dufleren Handlung von innen aus
ist am deutlichsten dort wahrzunehmen, wo es um die freien Taten des
Menschen geht, sie zeigt sich aber entsprechend abgestuft im ganzen Bereich
der Wirklichkeit.

Da es uns darum geht, die Beziehung zwischen Gott und Welt, aus-
gehend von dem Verhiltnis der Geistigkeit und Stofflichkeit im Menschen,
zu verstehen, ist noch folgendes zu bedenken: Die personliche Freiheit des
Geistes kommt in der Materialitdt zur Geltung, ohne jemals die Gesetz-
lichkeiten der materiellen Prozesse auszuschalten. Der Geist beherrscht
den Leib von innen aus, er driickt sich durch die den materiellen Bedingun-
gen unterworfene Leiblichkeit aus. Die physikalisch-chemische Determi-
niertheit der vitalen Prozesse ist fiir die menschliche Freiheit offenbar kein
uniiberwindbares Hindernis, sich in der Leibhaftigkeit bemerkbar zu
machen. Doch kann man die Freiheit, die Geistigkeit des Menschen iiber-
sehen. Wer den Menschen ausschlieBlich als Objekt betrachtet, findet auch
nicht mehr, als was an ihm mefibar ist. Eben weil es im Menschen so vieles
gibt, was rein physikalisch oder chemisch untersucht werden kann, ist in
gewisser Hinsicht zu verstehen, wenn ein Naturwissenschaftler meint, der
Mensch sei durch physikalisch-chemische Gesetzlichkeiten wenigstens
grundsitzlich ganz zu beschreiben. Dennoch ist dies ein unméglicher
Gedanke. Auch die ihn vertreten, verhalten sich in ihrem personlichen
Leben, in ihrem Kontakt mit anderen Menschen ganz anders, nimlich als
freie Subjekte. Auch der materialistischste Naturwissenschaftler pflegt
personliche Beziehungen und wird sich im Verhiltnis zu seiner Familie
nicht blof als ein Biindel physikalischer Prozesse betrachten.

Die Tiefendimension, das Geistige im Menschen, wird nur vom Subjekt
selber bzw. von dem wahrgenommen, der ihm als Person begegnet, der ihn



Kann Gebet noch Dialog mit Gott sein? 15

also nicht nur als Objekt betrachtet, sondern sich mit Zuneigung, Liebe,
Vertrauen ihm zuwendet. Der Mensch kann in seiner Ganzheit nur inter-
subjektiv verstanden werden. Hieraus folgt: Die unterschwellig verbrei-
tete Meinung, die Naturwissenschaft (vielerorts als Wissenschaft schlecht-
hin betrachtet) erklare lickenlos alles, ist falsch. Die Idee einer geschlosse-
nen naturwissenschaftlichen Welterkldrung ist ein Mythos®. Denn die
Naturwissenschaft geht abstrahierend vor. Sie sieht von allem ab, was nicht
mit eindeutiger Begrifflichkeit erfaflt werden kann. Die Innerlichkeit,
Individualitdt, Spontanitat ist fiir die naturwissenschaftliche Betrachtungs-
weise unfafibar. Und es ist toricht, die Realitat einer Dimension nur deshalb
zu leugnen, weil sie mit einer gewissen Methode nicht erfafit werden kann.

Das Verhiltnis zwischen Gott und Welt

Ausgehend vom Verhiltnis des menschlichen Geistes zum Leib kénnen wir
das Verhiltnis Gottes zur Welt vielleicht etwas besser verstehen®. Freilich
diirfen wir dabei die Unvollkommenheiten, die unserer Geistigkeit an-
haften, nicht auf Gott Gibertragen.

Unser Geist iiberschreitet, transzendiert in gewissem Sinn unsere Leib-
lichkeit. Indem der Mensch fiir seine Erkenntnis den Wahrheitsanspruch
erhebt und sich in seinem Tun nach sittlichen Normen ausrichtet, nimmt er
einen im vollen Sinne unbedingten Standpunkt ein. Damit ragt er aber
auch iiber alles hinaus, was in der Welt lokalisierbar ist. Er erreicht Dimen-
sionen, die von der Materialitat her nicht gedeutet werden konnen. Doch
ist die Transzendenz des menschlichen Geistes der Materialitat gegeniiber
unvollkommen. Unsere Geistigkeit ist auf unsere Leiblichkeit angewiesen,
sie ist in allen ihren Tétigkeiten von der Materialitit abhangig, sie wird
von ihr eingeengt. Gott transzendiert dagegen die Welt unbedingt. Er ist
nicht auf das Geschaffene angewiesen. Er ist unabhingig von der Welt, er
hitte auch eine andere Welt schaffen konnen. In gewisser Hinsicht hatte er
sich freilich durch die Schopfung gebunden: er kann nicht inkonsequent
handeln, er kann seinem schépferischen Willen nicht widersprechen, Will-
kiir ist bei Gott ausgeschlossen.

Auch die Immanenz der Seele im Leib ist unvollkommen. Unser Geist
beherrscht nur unvollkommen den Leib. Das Materielle, das biologisch
Triebhafte verselbstindigt sich oft dem Geist gegeniiber. Dies ist bei Gott
wiederum ganz anders. Weil er der ganz und gar Transzendente ist, ist er
auch auf die innigste Weise in allem gegenwartig. ,Denn in ihm leben wir,

8 Vgl. H. Ott, a. a. O. (Anm. 3) 124.
% Vgl. R. Sonnen, a. a. 0. (Anm. 7) 392 f.



Béla Weissmahr 16

bewegen wir uns und sind wir“, wie es in der Rede des Apostels Paulus auf
dem Aeropag heiflt (Apg 17, 28).

Wenn wir die Transzendenz Gottes gegeniiber der Welt und die Imma-
nenz Gottes in der Welt wenigstens annihernd verstanden haben, so wer-
den wir auch verstehen, wie Gott frei iiber die Schépfung verfiigen kann,
ohne den Dingen Gewalt anzutun. Wenn schon der menschliche Geist die
Bewegungen des Kérpers und damit die Prozesse, die die Bewegungen
bedingen, von innen aus lenken kann, dann ist dies fiir Gott in bezug auf
die Schépfung in viel hoherem Mafle moglich. Die innerweltlichen Ereig-
nisse sind auf der Ebene der Welt stets Ergebnisse des Zusammenwirkens
der Naturkrifte bzw. der Naturkrifte und der freien Entscheidungen des
Menschen. Aber eben durch die wirkt Gott, wobei er allein derjenige ist,
der alle Faden schlieflich in der Hand hilt. Er nimmt den geschaffenen
Ursachen nicht die Selbstéindigkeit weg, er ist vielmehr der, der ihnen Selb-
standigkeit gibt und durch sie wirkt, sowohl insofern ihr Wirken durch
eindeutige Gesetze beschrieben werden kann, als auch insofern sich dies
wegen der Spontaneitit, ja Freiheit ihres Wirkens nicht durchfithren 148t.
Denn es kann mehr von den Geschépfen her in der Welt geschehen als das,
was aufgrund von bekannten und iiberhaupt erkennbaren Gesetzen vor-
ausberechnet werden kann. Das von innerweltlichen Ursachen her Mog-
liche ist also nicht dasselbe wie das naturwissenschaftlich eindeutig Erkenn-
bare. Eine gewisse Freiheit und Spontaneitit gibt es in jedem wirkenden
Geschopf.

Durch die weltimmanenten Krifte wirkend, kann nun Gott in der Welt
unerwartete, im voraus nicht berechenbare Ereignisse hervorbringen. Mei-
stens werden dies nur Vorkommnisse sein, die den Rahmen des Gew6hn-
lichen kaum sprengen, wie z. B. die erwihnte Bekehrung Pranzinis in der
letzten Minute vor seiner Hinrichtung. In solchen Fillen redet man nur
von Fiigungen der Vorsehung, von ,providentiellen Fakten“. Die Aufler-
gewchnlichkeit des Geschehens kann aber ein solches Maf} erreichen, dafl
man - wie im Fall mancher Heilungen in Lourdes - gleichsam gezwungen
ist, von einem Wunder zu reden.1

Die Gebetserhorung

Kann das Bittgebet etwas in der Welt verindern? Die Antwort kann nach
dem Gesagten nur lauten: Ja, dies ist moglich. Man darf also mit Gebets-

10 Vgl. B. Weissmahr, Gottes Wirken in der Welt. Ein Diskussionsbeitrag zur Frage der
Evolution und des Wunders (Frankfurt a. M., 1978) besonders: 172-175.



Kann Gebet noch Dialog mit Gott sein? 17

erhérungen im Sinn der heute vielen als naiv vorkommenden biblischen
Tradition rechnen. Freilich mufl man wissen, dafl Gebetserhorung immer
Gnade ist. Durch Gebet bekommt man keine Macht iiber das Geschehen
und noch viel weniger liber Gott. Das Gebet verdndert die Wirklichkeit
nicht so wie eine physikalische Krafteinwirkung. Die Wirksamkeit des
Gebets 1d88t sich deshalb nicht im voraus berechnen und kann niemals
experimentell nachgewiesen werden.

Dennoch kann ein innerweltliches Ereignis als gottliches Zeichen wahr-
genommen werden. Denn es gibt keine ,nackten Tatsachen“. Jedes Ereig-
nis hat irgendwelchen Sinn, jedes Geschehen hat eine Bedeutung. Diese
Bedeutung erfafit aber nur der, der sich ihr 6ffnet, der das Ereignis nicht
aus dem ganzmenschlichen konkreten Kontext, in dem es steht, herauslost.
Und so kann man auch die transzendentale dialogische Bedeutung eines
Ereignisses wahrnehmen, d. h. ein Ereignis als Antwort des transzenden-
ten Absoluten erkennen. Fiir den, der sich fiir etwas in vollem Vertrauen
und beharrlich an Gott gewendet hat, ist die tatsdchliche Erfillung seiner
Bitte kein Zufall, auch wenn es sich um ein ziemlich gewohnliches Ereignis
handelt. Ein unbeteiligter Beobachter wird dagegen das Geschehen, wenn
er iberhaupt darauf aufmerksam wird, als reinen Zufall bezeichnen
kénnen. Je auergewohnlicher freilich das Ereignis ist, desto mehr fordert
es einen heraus, aber Gebetserhérung wird es nur der nennen, der den in
der Sache liegenden Hinweis auf den Gott des Heiles zu erfassen vermag.

Beweisen 1afit sich Gebetserhorung tiberhaupt nur so, wie sich auch Liebe,
Zuwendung beweisen 1dfit. Wer kann schon Liebe ,beweisen“? Man kann
einen Menschen betriigen auch mit den Zeichen der Liebe. Und dodh ist
es fir Leute, die sich wirklich kennen, im konkreten Fall deutlich, was
auch nur ein einziger Blick bedeutet. Wer sich nur objektivierend, inner-
lich Abstand bewahrend, mit einer naturwissenschaftlichen Haltung dem
Menschen nihert, der sieht diese Dimension nicht. Die Person kann nur
der erkennen, der sich ihr 6ffnet, der sich auf sie einldfit. Dies gilt auch in
bezug auf die gottlichen Taten in der Welt. Wer die Ereignisse dieser
Welt nur unter der Riicksicht der eindeutig beschreibbaren Zusammen-
hénge untersucht, wer jede Frage nach Sinn und Bedeutung der Vorkomm-
nisse als unwissenschaftlich und subjektiv abstempelt, der wird in der Welt
auch nie etwas anderes entdecken, als unpersonliche Gesetzlichkeiten und
Krifte. Die Tiefendimension der Wirklichkeit bleibt einem solchen Men-
schen verborgen. Was er in der Hand hilt, ist aber nur ein Ausschnitt der
‘Wirklichkeit, nicht die Wirklichkeit selbst.



Béla Weissmahr 18

Folgerungen

Wenn wir dies alles beriicksichtigen, so ist der Schlufl gerechtfertigt: Das
Gebet kann in Wahrheit Dialog mit Gott sein, weil Gott antworten kann,
und zwar so, dafl der Mensch diese Antwort als solche verstehen kann.

1. Es muf wohl kaum noch betont werden, dafl das Gebet ,als Anrede an
ein Du und als Erwartung einer géttlichen Antwort keineswegs im Gegen-
satz steht zur konkreten Verantwortung in der Welt und fir die Welt“*,
sondern vielmehr der Quell ist, woraus wir immer neue Kraft schépfen
konnen, uns in titiger und schépferischer Liebe fir die Menschen einzuset-
zen. Wire ndmlich das Vertrauen in unsere eigene Kraft der einzige Grund
unserer Hoffnung, daf die Zukunft besser sein wird, daf das Gute sich doch
als das Starkere herausstellen wird, so mufiten wir nach kurzer Zeit unse-
ren Mut verlieren und resignieren.

DaR wir es nicht tun, ndhrt sich (auch bei denen, die nicht an Gott glau-
ben) von einer unausgesprochenen, hintergriindigen Gewiflheit, dafl das
Leben, die Welt, unser Schicksal, trotz allem einen Sinn hat. , Trotz allem®,
d.h. auch insofern es uns aus der Hand gleitet, auch insofern wir dariber
nicht verfiigen, weil es — wie konnte es denn sonst so erfahren werden —
letztlich irgendwie geborgen ist. Ohne die wenn auch ganz unreflektierte
Annahme der Sinnhaftigkeit und letztlichen Geborgenheit unseres Lebens
wiirde jede Tat erléschen — auch bei jenen, die das Gebet als Tatersatz
abqualifizieren. Der Glaube an Gott ist nicht nur kein Hindernis fiir die
Ubernahme einer Verantwortung in der Welt und fiir die Welt, sondern
vielmehr deren verborgene und unartikulierte Voraussetzung. Im Gebet
iiberhaupt und im Bittgebet im besonderen wird nun diese hintergriindige
Gewiflheit ausdriicklich artikuliert.

2. Wenn es darum geht, als fehlerhaft erscheinende Gebetshaltungen zu
kritisieren, sollte man, bevor man eine konkrete Frommigkeitspraxis ver-
urteilt, sich stets die Frage stellen: Handelt es sich nicht eher um eine
miflverstindliche Formuliernng, um einen verkiirzten Ausdruck einer im
Grunde richtig gemeinten und auch richtig praktizierten Sache? Wenn wir
namlich wissen, dafl die richtige Lehre vom Gebet ebenso schwierig zu
formulieren ist wie die richtige Lehre von Gott, so sind wir gewarnt, nicht
iiberall schon ein falsches Verstindnis zu wittern, wo die Formulierung
uns nicht ganz pafit. Hier miissen wir auch auf die Praxis schauen, denn
dort zeigt sich erst vielfach, wie die theoretischen Formulierungen zu ver-
stehen sind.

3. Weil es so etwas wie eine wirkliche gittliche Antwort auf das beharr-
liche Bittgebet gibt, ist das Gebet keine fromme Selbstmanipulation. Wohl

i H. Ott. a. a. O. (Anm. 3) 187 .



Kann Gebet noch Dialog mit Gott sein? 19

wird die Antwort Gottes auf unser Gebet oft darin bestehen, dafl wir als
Frucht des Gebets unseren Willen bedingungslos dem Willen Gottes unter-
werfen kénnen. Selbstmanipulation ist dies jedoch nicht. Denn es wird uns
oft erst wihrend des Gebets deutlich, was das Gute, nach dem wir streben,
eigentlich ist. Das Gute zu erkennen, ist ein Prozefl. Dieser Prozef} voll-
zieht sich am tiefsten dann, wenn wir unser Leben — im Gebet — vor Gott
stellen.

Dennoch soll unser Gebet nicht einzig und allein sein: ,Dein Wille
geschehe.“ ,Solange wir unsere Wiinsche und unser vielfaltiges Verlangen
in bezug auf die Faktizitit fiir uns behalten® — bemerkt R. Spaemann —,
»bleibt unsere Anbetung abstrakt und unwirklich. Auch der Verzicht auf
Eigenwillen bleibt ein unwirkliches Spiel, wenn er unverbunden neben
all den Handlungen steht, in denen wir eben diesen Willen realisieren.
Im Bittgebet wendet sich das ganze Begehren des Menschen an die Adresse
Gottes. Nur unter dieser Voraussetzung ist die Ubergabe dieses Begehrens
in die Hande Gottes eine Realitdt.“12
4. Im intensiven Gebetsleben wird zwar die fiir das Bittgebet verwendete
Zeit gegeniiber jener Zeit, die man fiir das Lob- und Dankgebet bzw. fiir
ein einfaches Verweilen bei Gott widmet, gewif} zuriicktreten, doch bleibt
das Bittgebet wesentlich: Wiirde man es fallen lassen, so hitte man das
dialogische Element des Gebets preisgegeben. Man kann sogar noch schir-
fer formulieren und sagen: Nur wenn Bittgebet moglich ist, ist Beten fiber-
haupt eine sinnvolle Angelegenheit. Denn nur wenn wir Gott anreden
konnen und seine Antwort vernehmen konnen, ist ein personliches Verhalt-
nis zu Gott keine Einbildung, sondern Wirklichkeit.

2 R, Spaemann, a. a. 0. (Anm. 5) 70.





