
Kann Gebet noch Dialog mit Gott sein? 
Bela Weissmahr S J, München 

Das Gebet überhaupt, vor allem aber das Bittgebet ist für viele problema- 
tisch geworden. Das ist eigentlich nicht verwunderlich. Denn Gebet ist der 
•Ernstfall des Glaubens" (Walter Kasper), hier zeigt sich am deutlichsten, 
wie jemand über Gott denkt. Nun ist aber heute Gott nicht mehr - wie einst 
- die selbstverständliche Voraussetzung des Lebens. Deshalb tun wir uns 
mit dem Gebet, in dem sich unser Verhältnis zu Gott artikuliert, nicht leicht. 

Oft werden die positiven Aspekte dieses geschichtlichen Vorgangs her- 
vorgehoben. Tatsächlich müssen wir in der radikalen Infragestellung unse- 
res Glaubens einen Läuterungsprozeß und auch eine Aufgabe erblicken. 
Wir haben es manchmal zu wenig beachtet: Gott ist nicht •vorhanden" wie 
ein Ding, er ist und bleibt unverfügbar, er ist das undurchdringbare Ge- 
heimnis. Durch die von der geschichtlichen Stunde uns aufgezwungene 
Auseinandersetzung wurde manches, was in unserer Gebetspraxis unwahr- 
haft, infantil oder vielleicht magisch war, zu unserem eigenen Nutzen ab- 
gebaut. 

Doch muß man sich fragen, ob die (zum Teil berechtigte) Kritik am 
traditionellen Gebetsverständnis nicht oft über das Ziel hinausschießt. - 
Man hat recht, wenn man das magische Gebetsverständnis verurteilt. Gott 
läßt sich nicht wie ein Hampelmann behandeln. Wir können uns seiner 
nicht bemächtigen, wir können ihn nicht hin- und herzerren, wir können 
nicht erwarten, daß er sich unserer Laune fügt. Sollte aber jedes Beten, in 
dem wir Gott mit kindlichem Vertrauen anflehen, er möge eine uns bedro- 
hende Gefahr abwenden oder jemanden zur besseren Einsicht führen, 
schon magisch sein? 

Und weiter: Gewiß gibt es infantile Religiosität, für die Gott derjenige 
ist, der überall einspringen muß, wo seine Kinder Unfug getrieben und die 
Dinge der Welt durcheinander gebracht haben. Beten kann tatsächlich der 
Ausdruck eines Mangels an gebührender Selbständigkeit sein, ein ins Kos- 
mische gesteigerter Vaterkomplex. Ist es aber immer das? Ist nicht die 
Kontingenz der menschlichen Existenz eine Realität, die nichts mit infan- 
tilen Projektionen zu tun hat? 

Schließlich muß man zugeben, daß das Gebet unwahrhaft, heuchlerisch 
sein kann, wie jemand, der einem Armen begegnet und auch die Mittel 
hätte, ihm zu helfen, sich um Hilfe an Gott wendet, anstatt selbst das Nö- 
tige zu tun. Folgt aber aus solchen Fehlhaltungen, daß jedes Gebet nur eine 
Ersatzhandlung ist, oder daß Beten in jedem Fall die Verantwortung, die 



Kann Gebet noch Dialog mit Gott sein? 7 

man selbst wahrnehmen sollte, auf Gott abschiebt? Sollte es dem Men- 
schen nur dann erlaubt sein zu beten, wenn er tatsächlich am Ende seines 
Lateins ist - und welchen Sinn hat das Gebet dann, wenn es vorher gar 
keinen Sinn gehabt hat? 

Auffallend ist jedoch die Tatsache: das Gebet, diese Grundhaltung des 
religiösen Menschen, wollen auch die heutigen Gebetskritiker irgendwie 
sinnvoll gedeutet wissen. Doch was bleibt vom Gebet noch übrig, welcher 
Sinn wird dem Gebet gegeben? - Die verschiedenen zur Geltung gebrach- 
ten Gesichtspunkte können auf zwei Gedanken reduziert werden: 

Erstens sagt man: Das Gebet soll auf die Tat gerichtet sein, soll in uns 
das Verantwortungsbewußtsein wecken. Die zweite These des Kölner Poli- 
tischen Nachtgebets formuliert dies: •Das Gebet bereitet den Menschen 
darauf vor, die Verantwortung für seine Welt zu übernehmen. Es wird 
also nicht die Aktivität Gottes an die Stelle der Aktivität des Menschen 
gesetzt. Im Gebet übernimmt der Menschen die Verantwortung für den 
Zustand seiner Welt. .. . Das Gebet macht uns bewußt, was noch nicht ist, 
aber durch uns heraufgeführt werden soll"1. Und die Grundthese Gert 
Ottos über das Gebet lautet: •Vernünftiger Glaube versteht das Gebet in 
der Identität mit der Suche nach verantwortlicher Lebensgestalt. Das ist 
Absage an gedankenloses Beten, das sich von der Verantwortung für die 
Welt metaphysisch dispensiert"2. 

Zweitens rechtfertigt man das Gebet damit, daß es uns selbst verändern 
kann. Das heißt: Die Gebetserhörung kann - so wird behauptet - nicht 
darin bestehen, daß sich als Ergebnis unseres Betens etwas in der Außen- 
welt verändert, sondern •Gebetserhörung" ist ein psychologischer Vor- 
gang. Durch das Beten, in dem ich mich vor Gott stelle und so Geborgenheit 
erfahre, werde ich allmählich fähig, in den auf mich zukommenden und 
von mir nicht beeinflußbaren Ereignissen den Willen Gottes zu sehen, und 
somit finde ich Kraft, meinen Willen dem göttlichen Willen zu unterwer- 
fen. Was sich ereignet, wird genau dasselbe sein, als es gewesen wäre, wenn 
ich nicht gebetet hätte. Und doch könne man von einer Gebetserhörung 
sprechen, weil ich mich verändert habe; meine Haltung ist eine andere 
geworden, und deshalb trifft mich dieses Ereignis ganz anders, als es mich 
ohne das Gebet getroffen hätte. 

Wir versuchen das Positive in diesen Erklärungen zu finden. Es trifft zu, 
daß das Gebet uns nicht von unserer Verantwortung dispensieren soll. Und 
das tiefere Erfassen unserer Aufgaben in der Welt zur •Ehre Gottes" ge- 
hört tatsächlich zu den Früchten des guten Gebets. Außerdem ist es eine 
richtige und sogar grundsätzliche Einsicht, daß das gute Gebet immer eine 
1 D. Solle, F. Steffensky, Politisches Nachtgebet in Köln (Stuttgart-Mainz 1969) 24. 
2 G. Otto, Vernunft (Stuttgart 1970) 81. 



Bela Weissmahr 8 

Angleichung unseres Willens an den göttlichen Willen bewirkt. Deshalb ist 
es richtig, wenn man sagt: durch das Gebet verändern wir uns selbst. Hier 
ist allerdings darauf hinzuweisen, daß es zweideutig ist, von Gebets- 
erhörung als psychologischem Vorgang zu reden. Deutet man nämlich die 
Gebetserhörung als bloß psychologischen Vorgang (d. h. als einen Vor- 
gang, der mit Gott nichts zu tun habe), so ist die Rede von der Wirkung des 
Gebets nur eine höfliche Umschreibung für eine Selbsttäuschung, von der 
man unter Umständen meint, sie sei für das seelische Gleichgewicht des 
Menschen nützlich. Die Deutung der Gebetserhörung als psychologischer 
Vorgang kann aber auch eine wertvolle Einsicht ausdrücken, freilich nur 
dann, wenn man Gott als Realität betrachtet und deshalb die durch das 
Gebet erreichte innerliche Ergebung in Gottes Willen nicht als eine illuso- 
rische Selbstmanipulation, sondern als wirkliche Gnade des für den Men- 
schen unbegreiflichen Gottes auffaßt, weil man Gott zutraut, daß er besser 
weiß als der Mensch selbst, was für ihn gut ist, und das vielleicht eben erst 
im Gebet erfaßt. 

Kritik der Gebetskritik 

Aber auch wenn wir das Positive in diesen Deutungen anerkennen, bleiben 
sie unbefriedigend; sie verkürzen das Gebet in einer wesentlichen Hinsicht. 

Die das Gebet als Schärfung unseres Verantwortungsbewußtseins 
bestimmen, tun dies nämlich in polemischer Absicht. Gebet als ein Ruf zu 
Gott sei nicht sinnvoll, denn man könne von Gott keine Hilfe erwarten. 
Dies sei nicht nur unmöglich, sondern sogar schädlich, denn damit speku- 
liere man auf eine magische Veränderung der Situation. Hiermit ist aber 
der traditionelle Gedanke, daß das Gebet ein Dialog mit Gott ist, auf- 
gegeben. 

In der zweiten Auffassung wird zwar das Gebet zunächst als Dialog mit 
Gott dargestellt. Dann wird aber das dialogische Element - auch wenn wir 
der Zweideutigkeit der Darstellung Rechnung tragend die für uns annehm- 
bare Deutung wählen - doch so stark eingeengt, daß von einem wirklichen 
dialogischen Verhältnis nicht mehr viel übrig bleibt. Wenn nämlich das 
Ergebnis des Betens nur die Veränderung der eigenen Haltung sein kann, 
so ist eigentlich nur ein Monolog, nicht aber ein Dialog gegeben. Denn was 
ist es für ein Dialogpartner, der sich wie eine stumme Betonwand verhält 
und in keiner Weise antwortet? 

Wenn es um das persönliche Verhältnis zwischen Mensch und Gott geht, 
muß noch folgendes bedacht werden: Der Mensch ist ein leibliches Wesen. 
Wer meint, eine Gebetserhörung könne eine Angelegenheit sein, die sich 
streng auf die Innerlichkeit der Person beschränkt und mit der Äußerlich- 



Kann Gebet noch Dialog mit Gott sein? 9 

keit, mit der Leibhaftigkeit nichts zu tun hat, der mißdeutet das Wesen 
des Menschen. Der Mensch ist eben keine reine Innerlichkeit, das Stoffliche 
ist für ihn konstitutiv. Nur durch die materielle Welt, durch äußerlich 
wahrnehmbare Zeichen kommt der Mensch mit anderen Personen in 
Kontakt. Dies gilt auch von seinem Kontakt mit Gott. Auch Gott kann der 
Mensch nur durch die Vermittlung von Stofflichem erkennen. Daraus folgt: 
Das persönliche, dialogische Verhältnis zwischen Gott und Mensch kann 
niemals bloß durch •existentielle", von materiellen Veränderungen ganz 
und gar unabhängige Ereignisse begründet sein. 

Es ist schon eine merkwürdige Tatsache: Eben jene, die in anderen 
Zusammenhängen die Stofflichkeit des Menschen, seine Verbundenheit mit 
der materiellen Welt zu betonen pflegen, vertreten in dieser Hinsicht eine 
Auffassung, die ausgesprochen platonisch ist, d. h. Geistigkeit und Leib- 
lichkeit so voneinander trennt, als wären sie zwei •Dinge". Eine verblüf- 
fende Inkonsequenz, wären die Motive nicht allzu deutlich. 

Neben diesen mehr philosophisch-anthropologischen Überlegungen muß 
aber auch das Argument der Glaubenstradition gegen die sich als modern 
ausgebende Gebetsauffassung geltend gemacht werden. Es ist sogar in 
erster Linie zu berücksichtigen, will man das heute auch bei Katholiken oft 
beschworene Prinzip, nach dem man sich unter die Autorität der Heiligen 
Schrift zu stellen hat, ernst nehmen. Denn das Bittgebet ist eine ganz all- 
gemeine Erscheinung in der Schrift, sowohl im Alten als auch im Neuen 
Testament. Und zwar auch jenes Bittgebet, das Gott um zeitliche, inner- 
weltliche Gaben anfleht, das um Rettung aus der Not, um Heilung in der 
Krankheit, um den ersehnten Kindersegen und um was alles noch sich an 
Gott wendet. Zugleich wird auch von Gebetserhörungen berichtet. Es wird 
also - wie Heinrich Ott treffend formuliert - •ein realer Vorgang zwischen 
Gott und dem betenden Menschen vorausgesetzt, ein unsichtbares, doch 
reales Geschehen, welches den Menschen inmitten des Zusammenhangs 
seiner gesamten Wirklichkeit betrifft"3. 

Die gesamte christliche Überlieferung hat das Gebet so verstanden. Man 
ging von der Voraussetzung aus, daß der Mensch nicht einem unpersön- 
lichen Weltgrund gegenübersteht, sondern dem lebendigen Gott, der den 
Menschen anspricht, der ihm antwortet, und zwar durch Ereignisse, durch 
Zeichen, die an sich ganz alltäglich sein können, aber für den Betroffenen 
die Erhörung seines Gebets sind, und die, wenn sie ganz außergewöhnlich 
sind, Wunder genannt werden. Was hier gemeint ist, soll mit einem klei- 
nen Vorfall verdeutlicht werden, den die heilige Theresia von Lisieux aus 
ihrer Kindheit erzählt: 
•Um jeden Preis wollte ich die Sünder dem ewigen Verderben entreißen. 
3 H. Ott, Gott (Stuttgart 1971) 123. 



Bila Weissmahr 10 

Um meinen Eifer anzufeuern, gab mir der Herr bald zu erkennen, daß 
mein Verlangen ihm wohlgefalle. Ich hörte von einem Verbrecher namens 
Pranzini, der wegen fünffachen Mordes zum Tod verurteilt war, und des- 
sen Unbußfertigkeit das Schlimmste für ihn befürchten ließ. Dieses äußer- 
ste, nicht mehr gutzumachende Unheil wollte ich verhindern und wandte 
dafür alle möglichen religiösen Mittel an; aber im Bewußtsein meiner 
eigenen Unfähigkeit bat ich Gott, die unendlichen Verdienste unseres 
Herrn und die Schätze der Heiligen Kirche als Lösegeld anzunehmen. 
Und um die Wahrheit zu sagen: Ich fühlte tief in meinem Innern die 
Gewißheit, erhört zu sein. Um mich zu ermutigen, ... betete ich kindlich: 
,Mein Gott, ich bin ganz sicher, daß Du dem Unglücklichen verzeihen 
wirst; davon wäre ich selbst dann noch überzeugt, wenn er weder beichtete 
noch ein Zeichen seiner Reue geben sollte ... Aber es ist mein erster 
Sünder, und deshalb bitte ich Dich bloß um ein Zeichen seiner Reue, einzig 
zu meinem Tröste!' Und siehe, mein Gebet wurde buchstäblich erhört. 
Papa erlaubte uns sonst nie, Zeitungen zu lesen; aber ich glaubte nicht 
ungehorsam zu sein, wenn ich nach den Stellen suchte, die Pranzini betra- 
fen. Am Tag nach seiner Hinrichtung griff ich hastig nach der Zeitung 
,La Croix' - und was sah ich? Meine Tränen verrieten meine Bewegung; 
ich mußte hinausgehen. Der Verbrecher war ohne Beichte auf das Schafott 
gestiegen und stand schon auf dem Brett - da wandte er sich plötzlich, von 
einer unerwarteten Einsprechung gerührt, noch einmal um, griff nach dem 
Kreuz, welches der Priester ihm reichte, und küßte dreimal die heiligen 
Wunden. 

Ich hatte also das erbetene Zeichen erhalten .. ."4 

Ein Musterbeispiel für eine Gebetserhörung. Für einen unbeteiligten 
Beobachter könnte der Zusammenhang als reiner Zufall erscheinen, für 
die heilige Theresia war aber der Vorfall ein wirkliches, wahrnehmbares 
Zeichen, eine göttliche Antwort. Ein Eingreifen Gottes in die Welt, wenn 
man will. Daß es dies gibt, war - um es noch einmal zu betonen - die 
Überzeugung der Heiligen Schrift und der gesamten christlichen Über- 
lieferung. 

Das Problem des göttlichen Eingreifens in die Welt 

Zunächst interessierte man sich nicht dafür, wie dieses Eingreifen Gottes 
zustande kommt, man unterschied nicht zwischen dem Wirken Gottes und 
dem Wirken des Geschöpfes. Sobald man sich aber auf diesen Unterschied 

4 Therese von Lisieux, Geschichte einer Seele - übersetzt von 0. Karrer (München 1952) 
88 f. (mit einigen Abweichungen von der Übersetzung Karrers aufgrund des Originals: 
Sainte Therese de l'enfant Jesus, Manuscrits autobiographiques / Lisieux 1957 / 110 f.). 



Kann Gebet noch Dialog mit Gott sein? 11 

besann, konstruierte man Erklärungen dafür, wie Gott in die Welt ein- 
greifen und in ihr ein für den Menschen wahrnehmbares Zeichen setzen 
kann. Man stellte sich das im allgemeinen in folgender Weise vor: Da 
Gott der Schöpfer von Himmel und Erde ist, kommt alles, was die 
geschöpflichen Kräfte hervorbringen, auch irgendwie von Gott, d. h. auch 
das Gewöhnliche, das nach den Gesetzen der Natur Geschehende ist in 
einem weiteren (aber wirklichen) Sinn Gabe Gottes. Daneben gibt es aber 
noch Ereignisse in der Welt, die nur von Gott herstammen, die also dadurch 
zustande kommen, daß Gott unmittelbar in das Weltgeschehen eingreift, 
d. h. etwas innerhalb der Welt ohne entsprechende innerweltliche Ursachen 
hervorbringt. Und diese Ereignisse, in denen Gott den gewöhnlichen Lauf 
der Natur durch seinen allmächtigen Willen umgestaltet, nennen wir 
Wunder. 

Genau an diesem Punkt beginnen aber unsere Schwierigkeiten. Wir 
haben uns daran gewöhnt, und diese Gewohnheit ist eine selbstverständ- 
liche Voraussetzung unseres Alltages geworden, daß in der Welt alles nach 
Gesetzlichkeiten abläuft, die den •Dingen" selbst innewohnen. Dies ist nicht 
nur in der Physik und Chemie so, sondern es gibt auch, wie wir wissen, 
psychologische und soziologische Gesetzlichkeiten, die das Verhalten des 
einzelnen und der Gruppe bestimmen. Ein Eingreifen Gottes in die Welt 
im Sinne eines •Durchbrechens der Naturgesetzlichkeiten" scheint uns 
undenkbar. Dies um so mehr, da wir es allmählich auch begriffen haben, 
daß ein Wirken Gottes in der Welt ohne geschöpf liche Ursachen, d. h. eine 
Aktivität Gottes in der Welt, die nicht durch geschöpfliche Kräfte geschieht, 
Gott zu einem Glied in einer innerweltlichen Ursachenkette machen würde. 
Damit aber wäre das Gottsein Gottes geleugnet: Gott stünde in diesem 
Fall mit dem Geschöpf auf der gleichen Ebene, er wäre vom Geschöpf nicht 
zu unterscheiden. 

Diese an sich richtigen Gedanken sind der Hauptgrund, daß man heute 
allem, was man früher als unmittelbares Eingreifen Gottes oder als Wun- 
der bezeichnet hat, äußerst skeptisch gegenübersteht. Und diese skeptische, 
fast müßte man sagen grundsätzlich ablehnende Haltung macht sich auch 
dort bemerkbar, wo es um das Bittgebet geht. Eine diesbezügliche Bemer- 
kung Robert Spaemanns trifft genau die heutige Situation: •Da wir im 
Grunde Gott die Erfüllung unserer Bitten nicht zutrauen, wollen wir ihn 
und uns diskreterweise nicht in Verlegenheit bringen"5. 

Hier müssen wir aber sehr aufpassen, um keine voreiligen und falschen 
Schlüsse zu ziehen. Aus der Einsicht nämlich, daß eine bestimmte Erklärung 
für das freie Wirken Gottes in der Welt bzw. für das persönliche Ein- 
5 R. Spaemann, Die Frage nach der Bedeutung des Wortes •Gott". In: Internationale 
kath.Zeitschr.l (1972) 54-72; z. St. 70. 



Bela Weissmahr 12 

greifen Gottes in die Welt unzulänglich ist und deshalb nicht mehr auf- 
rechterhalten werden kann, folgt noch nicht, daß man überhaupt nicht vom 
Eingreifen Gottes in das Weltgeschehen oder von persönlichen Taten 
Gottes in der Welt reden könne. Dies würde nur dann folgen, wenn es 
keine Alternative zu jener Erklärung gäbe, die das persönliche und freie 
Wirken Gottes in der Welt als ein •Wirken ohne entsprechende geschöpf- 
liche Ursachen" auffaßt. 

Hier liegt der Kern des Problems: Ist es so sicher, daß Gott nicht in die 
Welt •eingreifen" kann, daß er nicht aus freier Initiative in der Welt 
wirken kann, wenn er die Eigengesetzlichkeiten der geschaffenen Kräfte 
berücksichtigt? - Wer behauptet, Gott könne nicht aus persönlicher Freiheit 
in der Welt handeln, wenn er ausschließlich durch natürliche, d. h. durch 
die Schöpfung gegebene Kräfte in der Welt wirkt, geht von zwei still- 
schweigend gemachten Voraussetzungen aus: 1. Gott könne eigentlich nur 
dann persönlich, d. h. als er selbst in der Welt wirken, wenn er etwas ohne 
geschaffene Ursachen hervorbringt; und 2. Gott könne nicht frei durch 
Vermittlung von geschaffenen Ursachen in der Welt tätig sein, denn das 
innerweltliche Geschehen sei (mit Ausnahme höchstens der freien Taten 
des Menschen) in einer für das praktische Leben jedenfalls gültigen Weise 
vorausbestimmt. 

Diese Voraussetzungen können aber einer genauen Prüfung nicht stand- 
halten. 

Was die erste Voraussetzung betrifft, ist es ein Irrtum zu meinen, ein 
Ereignis, das auf der Ebene der Welt von geschaffenen Ursachen her- 
stammt, könne nicht zugleich eine persönliche Tat Gottes sein. Wir müssen 
nur bedenken: Gott und Geschöpf machen sich keine •Konkurrenz", wie 
das beim Zusammenwirken mechanischer Ursachen der Fall ist. Ganz im 
Gegenteil. Was Gott in der Welt bewirkt, bewirkt immer auch ein Geschöpf 
und was innerweltlich vom Geschöpf herstammt, ist schöpferisch von Gott 
hervorgebracht. Es gilt sogar: Je intensiver Gott in der Welt handelt, desto 
intensiver ist das eigene Wirken des Geschöpfes und je mehr Eigenstän- 
digkeit das Geschöpf entfaltet, desto mehr ist Gott in der Welt aktiv.6 

Gott wirkt selber in der Welt, aber er tut dies nicht von •außen", d.h. 
zusätzlich zum Wirken des Geschöpfes, sondern gleichsam von •innen", 
d. h. durch das dem Geschöpf eigene Wirken. Gott ist dermaßen erhaben 
über der Welt, daß er zugleich von der innersten Mitte der Welt aus in der 
Welt wirken kann. Und deshalb vermag Gott seine Absichten in der Welt 
durch Vermittlung geschaffener Kräfte zu verwirklichen. Dieses einzig- 
artige Verhältnis zwischen Gott und Geschöpf werden wir nie ganz ver- 

• Vgl. z. B. K. Rahner, Schriften zur Theologie I 126, 183; III 53; P. Sdioonenberg, Bund 
und Schöpfung (Einsiedeln 1970) 107 f. 



Kann Gebet noch Dialog mit Gott sein? 13 

stehen, doch ist es sehr wichtig, dieses Grundmysterium unseres Daseins 
wenigstens einigermaßen zu begreifen und wenigstens irgendwie zu erah- 
nen, wie Gott von innen aus in der Welt handelt. 

Zum Glück gibt es dafür einen Vergleich, eine Analogie in unserer 
eigenen innersten Erfahrung. Wir erfahren nämlich, daß unser Ich unsere 
bewußten Körperbewegungen von innen aus steuert. Indem wir diese 
Analogie durchdenken, werden wir auch auf das Problem, das in der zwei- 
ten oben gemachten Voraussetzung zum Ausdruck kam, eingehen und die 
Frage beantworten können: Wie vermag Gott durch die den Gesetzlich- 
keiten unterworfenen Naturdingen frei in der Welt zu wirken?7 

Der Mensch: Einheit von Determiniertheit und Freiheit 

Das Leben des Menschen besteht aus materiellen Prozessen, die den bio- 
logischen, chemischen, letztlich aber den physikalischen Gesetzlichkeiten 
unterworfen sind. Diese Prozesse sind aufeinander abgestimmt, hängen 
voneinander ab und bilden eine komplizierte dynamische Einheit: den 
lebenden Organismus. Der Fortschritt der Biologie, Biochemie, Molekular- 
biologie usw. liefert uns einen immer tieferen Einblick in die Zusammen- 
hänge, denen der normale Ablauf der gewöhnlichsten Lebensfunktionen 
zu verdanken ist. Je mehr wir die Gesetzlichkeiten, nach denen die organi- 
schen Prozesse verlaufen, erkennen, desto mehr gewinnen wir Macht über 
den Menschen. Diese Macht wird in den spektakulären Erfolgen der 
Medizin zum Guten gebraucht, sie kann aber auch mißbraucht werden, 
wenn man den Menschen bloß als Objekt betrachtet. 

Der Mensch ist nämlich zugleich auch ein •Ich". Er erfährt sich als Sub- 
jekt, d. h. er bezieht alles auf sich selbst, er ist sich seiner bewußt und erlebt 
sich als ein Zentrum seiner eigenen von ihm bewußt gesetzten freien Hand- 
lungen. Das Bewußtsein seiner selbst und seiner Freiheit ist für den Men- 
schen eine Gegebenheit, die sich nicht auf anderes zurückführen läßt und 
die, obwohl sie nur schwer zu artikulieren ist, auch nicht bestritten werden 
kann, da sie hintergründig in allen seinen Tätigkeiten anwesend ist. In der 
Reflexion und in der Freiheit zeigt sich das, was man objektivierend 
•Geist" nennt. Ohne die Erfahrung der eigenen Geistigkeit ist der unbe- 
dingte Standpunkt, den der Mensch in seinem Anspruch auf Wahrheit 
und in seiner Forderung nach Sittlichkeit einnimmt, nicht zu verstehen, 
weil er von keiner grundsätzlich immer stückhaften und begrenzten mate- 
riellen Gegebenheit abgeleitet werden kann. 

7 In der Darlegung dieser Analogie wissen wir uns dem Aufsatz von R. Sonnen, Gods 
werkzaamheid in onze wereld. Gesloten causaliteit en smeekgebed, Verbum 30 (1963) 
381-394 (besonders 388-392) verpflichtet. 



Be~la Weissmahr 14 

Die materiellen Prozesse und das geistige •Ich" stehen im Menschen nicht 
beziehungslos nebeneinander, sondern bilden eine Einheit. Das müssen 
wir auch dann anerkennen, wenn wir die Weise, wie sie zusammenhängen, 
nicht eindeutig beschreiben können. Wie z. B. eine einfache Handbewegung 
zustande kommt, wissen wir letztlich nicht. Zwar wissen wir sehr vieles 
über die chemischen und physikalischen Veränderungen, die ablaufen, 
wenn wir unsere Hand bewegen. Wir können beschreiben, was in den 
Muskeln, in den Nervenbahnen geschieht, wie die Gehirnzellen •schalten", 
wenn - wie man zu sagen pflegt - ein Befehl ausgeht, die Hand zu bewegen. 
Wie sich aber ein vom Ich herstammender, •geistiger" Entschluß in physi- 
kalisch wahrnehmbare Bewegungen umsetzt, kann naturwissenschaftlich 
nicht erfaßt werden. Aus den physikalisch-chemischen Bedingungen läßt 
sich die tatsächliche Handbewegung nicht ableiten. Was vom Subjekt als 
solchem kommt, läßt sich mit der Methode, die nur meßbare Objekte 
kennt, nicht erfassen. Die Steuerung der äußeren Handlung von innen aus 
ist am deutlichsten dort wahrzunehmen, wo es um die freien Taten des 
Menschen geht, sie zeigt sich aber entsprechend abgestuft im ganzen Bereich 
der Wirklichkeit. 

Da es uns darum geht, die Beziehung zwischen Gott und Welt, aus- 
gehend von dem Verhältnis der Geistigkeit und Stofflichkeit im Menschen, 
zu verstehen, ist noch folgendes zu bedenken: Die persönliche Freiheit des 
Geistes kommt in der Materialität zur Geltung, ohne jemals die Gesetz- 
lichkeiten der materiellen Prozesse auszuschalten. Der Geist beherrscht 
den Leib von innen aus, er drückt sich durch die den materiellen Bedingun- 
gen unterworfene Leiblichkeit aus. Die physikalisch-chemische Determi- 
niertheit der vitalen Prozesse ist für die menschliche Freiheit offenbar kein 
unüberwindbares Hindernis, sich in der Leibhaftigkeit bemerkbar zu 
machen. Doch kann man die Freiheit, die Geistigkeit des Menschen über- 
sehen. Wer den Menschen ausschließlich als Objekt betrachtet, findet auch 
nicht mehr, als was an ihm meßbar ist. Eben weil es im Menschen so vieles 
gibt, was rein physikalisch oder chemisch untersucht werden kann, ist in 
gewisser Hinsicht zu verstehen, wenn ein Naturwissenschaftler meint, der 

Mensch sei durch physikalisch-chemische Gesetzlichkeiten wenigstens 
grundsätzlich ganz zu beschreiben. Dennoch ist dies ein unmöglicher 
Gedanke. Auch die ihn vertreten, verhalten sich in ihrem persönlichen 
Leben, in ihrem Kontakt mit anderen Menschen ganz anders, nämlich als 
freie Subjekte. Auch der materialistischste Naturwissenschaftler pflegt 
persönliche Beziehungen und wird sich im Verhältnis zu seiner Familie 
nicht bloß als ein Bündel physikalischer Prozesse betrachten. 

Die Tiefendimension, das Geistige im Menschen, wird nur vom Subjekt 
selber bzw. von dem wahrgenommen, der ihm als Person begegnet, der ihn 



Kann Gebet noch Dialog mit Gott sein? 15 

also nicht nur als Objekt betrachtet, sondern sich mit Zuneigung, Liebe, 
Vertrauen ihm zuwendet. Der Mensch kann in seiner Ganzheit nur inter- 
subjektiv verstanden werden. Hieraus folgt: Die unterschwellig verbrei- 
tete Meinung, die Naturwissenschaft (vielerorts als Wissenschaft schlecht- 
hin betrachtet) erkläre lückenlos alles, ist falsch. Die Idee einer geschlosse- 
nen naturwissenschaftlichen Welterklärung ist ein Mythos8. Denn die 
Naturwissenschaft geht abstrahierend vor. Sie sieht von allem ab, was nicht 
mit eindeutiger Begrifflichkeit erfaßt werden kann. Die Innerlichkeit, 
Individualität, Spontanität ist für die naturwissenschaftliche Betrachtungs- 
weise unfaßbar. Und es ist töricht, die Realität einer Dimension nur deshalb 
zu leugnen, weil sie mit einer gewissen Methode nicht erfaßt werden kann. 

Das Verhältnis zwischen Gott und Welt 

Ausgehend vom Verhältnis des menschlichen Geistes zum Leib können wir 
das Verhältnis Gottes zur Welt vielleicht etwas besser verstehen9. Freilich 
dürfen wir dabei die Unvollkommenheiten, die unserer Geistigkeit an- 
haften, nicht auf Gott übertragen. 

Unser Geist überschreitet, transzendiert in gewissem Sinn unsere Leib- 
lichkeit. Indem der Mensch für seine Erkenntnis den Wahrheitsanspruch 
erhebt und sich in seinem Tun nach sittlichen Normen ausrichtet, nimmt er 
einen im vollen Sinne unbedingten Standpunkt ein. Damit ragt er aber 
auch über alles hinaus, was in der Welt lokalisierbar ist. Er erreicht Dimen- 
sionen, die von der Materialität her nicht gedeutet werden können. Doch 
ist die Transzendenz des menschlichen Geistes der Materialität gegenüber 
unvollkommen. Unsere Geistigkeit ist auf unsere Leiblichkeit angewiesen, 
sie ist in allen ihren Tätigkeiten von der Materialität abhängig, sie wird 
von ihr eingeengt. Gott transzendiert dagegen die Welt unbedingt. Er ist 
nicht auf das Geschaffene angewiesen. Er ist unabhängig von der Welt, er 
hätte auch eine andere Welt schaffen können. In gewisser Hinsicht hatte er 
sich freilich durch die Schöpfung gebunden: er kann nicht inkonsequent 
handeln, er kann seinem schöpferischen Willen nicht widersprechen, Will- 
kür ist bei Gott ausgeschlossen. 

Auch die Immanenz der Seele im Leib ist unvollkommen. Unser Geist 
beherrscht nur unvollkommen den Leib. Das Materielle, das biologisch 
Triebhafte verselbständigt sich oft dem Geist gegenüber. Dies ist bei Gott 
wiederum ganz anders. Weil er der ganz und gar Transzendente ist, ist er 
auch auf die innigste Weise in allem gegenwärtig. •Denn in ihm leben wir, 

8 Vgl. H. Ott, a. a. O. (Anm. 3) 124. 
• Vgl. R. Sonnen, a. a. 0. (Anm. 7) 392 f. 



Bela Weissmahr 16 

bewegen wir uns und sind wir", wie es in der Rede des Apostels Paulus auf 
dem Aeropag heißt (Apg 17,28). 

Wenn wir die Transzendenz Gottes gegenüber der Welt und die Imma- 
nenz Gottes in der Welt wenigstens annähernd verstanden haben, so wer- 
den wir auch verstehen, wie Gott frei über die Schöpfung verfügen kann, 
ohne den Dingen Gewalt anzutun. Wenn schon der menschliche Geist die 
Bewegungen des Körpers und damit die Prozesse, die die Bewegungen 
bedingen, von innen aus lenken kann, dann ist dies für Gott in bezug auf 
die Schöpfung in viel höherem Maße möglich. Die innerweltlichen Ereig- 
nisse sind auf der Ebene der Welt stets Ergebnisse des Zusammenwirkens 
der Naturkräfte bzw. der Naturkräfte und der freien Entscheidungen des 
Menschen. Aber eben durch die wirkt Gott, wobei er allein derjenige ist, 
der alle Fäden schließlich in der Hand hält. Er nimmt den geschaffenen 
Ursachen nicht die Selbständigkeit weg, er ist vielmehr der, der ihnen Selb- 
ständigkeit gibt und durch sie wirkt, sowohl insofern ihr Wirken durch 
eindeutige Gesetze beschrieben werden kann, als auch insofern sich dies 
wegen der Spontaneität, ja Freiheit ihres Wirkens nicht durchführen läßt. 
Denn es kann mehr von den Geschöpfen her in der Welt geschehen als das, 
was aufgrund von bekannten und überhaupt erkennbaren Gesetzen vor- 
ausberechnet werden kann. Das von innerweltlichen Ursachen her Mög- 
liche ist also nicht dasselbe wie das naturwissenschaftlich eindeutig Erkenn- 
bare. Eine gewisse Freiheit und Spontaneität gibt es in jedem wirkenden 
Geschöpf. 

Durch die weltimmanenten Kräfte wirkend, kann nun Gott in der Welt 
unerwartete, im voraus nicht berechenbare Ereignisse hervorbringen. Mei- 
stens werden dies nur Vorkommnisse sein, die den Rahmen des Gewöhn- 
lichen kaum sprengen, wie z. B. die erwähnte Bekehrung Pranzinis in der 
letzten Minute vor seiner Hinrichtung. In solchen Fällen redet man nur 
von Fügungen der Vorsehung, von •providentiellen Fakten". Die Außer- 
gewöhnlichkeit des Geschehens kann aber ein solches Maß erreichen, daß 
man - wie im Fall mancher Heilungen in Lourdes - gleichsam gezwungen 
ist, von einem Wunder zu reden.10 

Die Gebetserhörung 

Kann das Bittgebet etwas in der Welt verändern? Die Antwort kann nach 
dem Gesagten nur lauten: Ja, dies ist möglich. Man darf also mit Gebets- 

10 Vgl. B. Weissmahr, Gottes Wirken in der Welt. Ein Diskussionsbeitrag zur Frage der 
Evolution und des Wunders (Frankfurt a. M., 1973) besonders: 172-175. 



Kann Gebet noch Dialog mit Gott sein? 17 

erhörungen im Sinn der heute vielen als naiv vorkommenden biblischen 
Tradition rechnen. Freilich muß man wissen, daß Gebetserhörung immer 
Gnade ist. Durch Gebet bekommt man keine Macht über das Geschehen 
und noch viel weniger über Gott. Das Gebet verändert die Wirklichkeit 
nicht so wie eine physikalische Krafteinwirkung. Die Wirksamkeit des 
Gebets läßt sich deshalb nicht im voraus berechnen und kann niemals 
experimentell nachgewiesen werden. 

Dennoch kann ein innerweltliches Ereignis als göttliches Zeichen wahr- 
genommen werden. Denn es gibt keine •nackten Tatsachen". Jedes Ereig- 
nis hat irgendwelchen Sinn, jedes Geschehen hat eine Bedeutung. Diese 
Bedeutung erfaßt aber nur der, der sich ihr öffnet, der das Ereignis nicht 
aus dem ganzmenschlichen konkreten Kontext, in dem es steht, herauslöst. 
Und so kann man auch die transzendentale dialogische Bedeutung eines 
Ereignisses wahrnehmen, d. h. ein Ereignis als Antwort des transzenden- 
ten Absoluten erkennen. Für den, der sich für etwas in vollem Vertrauen 
und beharrlich an Gott gewendet hat, ist die tatsächliche Erfüllung seiner 
Bitte kein Zufall, auch wenn es sich um ein ziemlich gewöhnliches Ereignis 
handelt. Ein unbeteiligter Beobachter wird dagegen das Geschehen, wenn 
er überhaupt darauf aufmerksam wird, als reinen Zufall bezeichnen 
können. Je außergewöhnlicher freilich das Ereignis ist, desto mehr fordert 
es einen heraus, aber Gebetserhörung wird es nur der nennen, der den in 
der Sache liegenden Hinweis auf den Gott des Heiles zu erfassen vermag. 

Beweisen läßt sich Gebetserhörung überhaupt nur so, wie sich auch Liebe, 
Zuwendung beweisen läßt. Wer kann schon Liebe •beweisen"? Man kann 
einen Menschen betrügen auch mit den Zeichen der Liebe. Und doch ist 
es für Leute, die sich wirklich kennen, im konkreten Fall deutlich, was 
auch nur ein einziger Blick bedeutet. Wer sich nur objektivierend, inner- 
lich Abstand bewahrend, mit einer naturwissenschaftlichen Haltung dem 
Menschen nähert, der sieht diese Dimension nicht. Die Person kann nur 
der erkennen, der sich ihr öffnet, der sich auf sie einläßt. Dies gilt auch in 
bezug auf die göttlichen Taten in der Welt. Wer die Ereignisse dieser 
Welt nur unter der Rücksicht der eindeutig beschreibbaren Zusammen- 
hänge untersucht, wer jede Frage nach Sinn und Bedeutung der Vorkomm- 
nisse als unwissenschaftlich und subjektiv abstempelt, der wird in der Welt 
auch nie etwas anderes entdecken, als unpersönliche Gesetzlichkeiten und 
Kräfte. Die Tiefendimension der Wirklichkeit bleibt einem solchen Men- 
schen verborgen. Was er in der Hand hält, ist aber nur ein Ausschnitt der 
Wirklichkeit, nicht die Wirklichkeit selbst. 



Bela Weissmahr 18 

Folgerungen 

Wenn wir dies alles berücksichtigen, so ist der Schluß gerechtfertigt: Das 
Gebet kann in Wahrheit Dialog mit Gott sein, weil Gott antworten kann, 
und zwar so, daß der Mensch diese Antwort als solche verstehen kann. 
1. Es muß wohl kaum noch betont werden, daß das Gebet •als Anrede an 
ein Du und als Erwartung einer göttlichen Antwort keineswegs im Gegen- 
satz steht zur konkreten Verantwortung in der Welt und für die Welt"11, 
sondern vielmehr der Quell ist, woraus wir immer neue Kraft schöpfen 
können, uns in tätiger und schöpferischer Liebe für die Menschen einzuset- 
zen. Wäre nämlich das Vertrauen in unsere eigene Kraft der einzige Grund 
unserer Hoffnung, daß die Zukunft besser sein wird, daß das Gute sich doch 
als das Stärkere herausstellen wird, so müßten wir nach kurzer Zeit unse- 
ren Mut verlieren und resignieren. 

Daß wir es nicht tun, nährt sich (auch bei denen, die nicht an Gott glau- 
ben) von einer unausgesprochenen, hintergründigen Gewißheit, daß das 
Leben, die Welt, unser Schicksal, trotz allem einen Sinn hat. •Trotz allem", 
d. h. auch insofern es uns aus der Hand gleitet, auch insofern wir darüber 
nicht verfügen, weil es - wie könnte es denn sonst so erfahren werden - 
letztlich irgendwie geborgen ist. Ohne die wenn auch ganz unreflektierte 
Annahme der Sinnhaftigkeit und letztlichen Geborgenheit unseres Lebens 
würde jede Tat erlöschen - auch bei jenen, die das Gebet als Tatersatz 
abqualifizieren. Der Glaube an Gott ist nicht nur kein Hindernis für die 
Übernahme einer Verantwortung in der Welt und für die Welt, sondern 
vielmehr deren verborgene und unartikulierte Voraussetzung. Im Gebet 
überhaupt und im Bittgebet im besonderen wird nun diese hintergründige 
Gewißheit ausdrücklich artikuliert. 
2. Wenn es darum geht, als fehlerhaft erscheinende Gebetshaltungen zu 
kritisieren, sollte man, bevor man eine konkrete Frömmigkeitspraxis ver- 
urteilt, sich stets die Frage stellen: Handelt es sich nicht eher um eine 
mißverständliche Formulierung, um einen verkürzten Ausdruck einer im 
Grunde richtig gemeinten und auch richtig praktizierten Sache? Wenn wir 
nämlich wissen, daß die richtige Lehre vom Gebet ebenso schwierig zu 
formulieren ist wie die richtige Lehre von Gott, so sind wir gewarnt, nicht 
überall schon ein falsches Verständnis zu wittern, wo die Formulierung 
uns nicht ganz paßt. Hier müssen wir auch auf die Praxis schauen, denn 
dort zeigt sich erst vielfach, wie die theoretischen Formulierungen zu ver- 
stehen sind. 
3. Weil es so etwas wie eine wirkliche göttliche Antwort auf das beharr- 
liche Bittgebet gibt, ist das Gebet keine fromme Selbstmanipulation. Wohl 
11 H. Ott. a. a. O. (Anm. 3) 137 f. 



Kann Gebet noch Dialog mit Gott sein? 19 

wird die Antwort Gottes auf unser Gebet oft darin bestehen, daß wir als 
Frucht des Gebets unseren Willen bedingungslos dem Willen Gottes unter- 
werfen können. Selbstmanipulation ist dies jedoch nicht. Denn es wird uns 
oft erst während des Gebets deutlich, was das Gute, nach dem wir streben, 
eigentlich ist. Das Gute zu erkennen, ist ein Prozeß. Dieser Prozeß voll- 
zieht sich am tiefsten dann, wenn wir unser Leben - im Gebet - vor Gott 
stellen. 

Dennoch soll unser Gebet nicht einzig und allein sein: •Dein Wille 
geschehe." •Solange wir unsere Wünsche und unser vielfältiges Verlangen 
in bezug auf die Faktizität für uns behalten" - bemerkt R. Spaemann -, 
•bleibt unsere Anbetung abstrakt und unwirklich. Auch der Verzicht auf 
Eigenwillen bleibt ein unwirkliches Spiel, wenn er unverbunden neben 
all den Handlungen steht, in denen wir eben diesen Willen realisieren. 
Im Bittgebet wendet sich das ganze Begehren des Menschen an die Adresse 
Gottes. Nur unter dieser Voraussetzung ist die Übergabe dieses Begehrens 
in die Hände Gottes eine Realität."12 

4. Im intensiven Gebetsleben wird zwar die für das Bittgebet verwendete 
Zeit gegenüber jener Zeit, die man für das Lob- und Dankgebet bzw. für 
ein einfaches Verweilen bei Gott widmet, gewiß zurücktreten, doch bleibt 
das Bittgebet wesentlich: Würde man es fallen lassen, so hätte man das 
dialogische Element des Gebets preisgegeben. Man kann sogar noch schär- 
fer formulieren und sagen: Nur wenn Bittgebet möglich ist, ist Beten über- 
haupt eine sinnvolle Angelegenheit. Denn nur wenn wir Gott anreden 
können und seine Antwort vernehmen können, ist ein persönliches Verhält- 
nis zu Gott keine Einbildung, sondern Wirklichkeit. 

R. Spaemann, a. a. 0. (Anm. 5) 70. 




