
Vom Verlust und Wiedergewinn 
der schöpferischen Phantasie * 
Dominique Bertrand SJ, Paris 

Natürlich kann man einfach in den Tag hinein leben. Aber kommen wir 
auf diese Weise zu dem heiteren, abgeklärten friedvollen Selbstbesitz, den 
wir suchen und mit dem wir uns Gleichmut vorspiegeln und vorspielen? 
Wohl kaum. Unerwartete Ereignisse brechen ins Leben ein, ins persönliche 
Leben und in das Leben der Völker. Schubweise steigern sich Ungewiß- 
heit, Not und Angst. Durch eine Lebens- oder Berufskrise, durch poli- 
tische und gesellschaftliche Unruhen, Umweltverschmutzung, Energie- 
krise - wer dachte noch vor vier Monaten daran, daß dem Lebensstrom der 
wirtschaftlichen Entwicklung plötzlich der Atem stocken werde. 

Und da merken wir mit vielen Männern und Frauen unserer Zeit, daß 
es im Lebensstrom der Zeit von heute nicht nur um kleine Veränderungen 
und Verschiebungen geht. Man ahnt eine einzige große Veränderung, die 
sich hinter und in den vielen Kleinigkeiten anbahnt - in der Familie, im 
Bereich der Arbeit, in den mitmenschlichen Beziehungen, in Kultur und 
Zivilisation und nicht zuletzt im religiösen Suchen. Man spricht dann von 
Umbruch, Revolution, Neubeginn und geht sich selbst mit den zu oft und 
zu unbedacht gebrauchten Worten auf die Nerven. Doch auch im inflatio- 
nären Gerede vom neuen Zeitalter wird diese tieferliegende Umschichtung 
ahnbar. 

Nur zu ahnen aber hilft nichts; wir müssen versuchen, unter den Um- 
schichtungen die eine Umschichtung zu verstehen. Wie viele Analysen dar- 
über bleiben im Äußerlichen stecken! Man spricht von Umweltveränderun- 
gen, vom Kleinwerden der Erde, von wachsender Verflechtung aller Bezie- 
hungen, ganz zu schweigen vom Siegeslauf der Technik, der manchmal eher 
einem Zerstörungsdrang ähnlich sieht. Man predigt: •Jede Umgestaltung 
der Gesellschaft beginnt im Innern des Menschen oder sie findet überhaupt 
nicht statt"1. Das heißt im Klartext: Die Welt verändert sich, ändere auch 
du dich! Was aber der Mensch an sich zu ändern hat, wird ihm kaum 
gesagt, und so ist es nicht verwunderlich, daß er des Redens von Verände- 
rung überdrüssig wird. 

* Der französische Originalbeitrag wurde von Sr. Marcella Weite OSB, Abtei Kellenried, 
übersetzt und von der Redaktion der Zeitschrift stark gekürzt. Die Zitate wurden soweit 
möglich im Wortlaut der deutschen Originaltexte oder der authentischen Übersetzungen 
wiedergegeben. 

i Vgl. L'Expansion, Nr. 63 (Mai 1963) 122-158. 



Vom Verlust und Wieder gewinn der schöpferischen Phantasie 21 

Diesen Punkt, den Menschen selbst, diese entscheidende Stelle im Kos- 
mos, möchten wir angehen. Und zwar von einer, aber umfassenden Per- 
spektive aus. Die schöpferische Macht der Phantasie, die man vor nicht 
allzulanger Zeit noch mit Mißtrauen betrachtete, ja, die einzuschrumpfen 
und abzusterben schien, kommt von neuem zu ihrem Recht. Das scheint uns 
für morgen eine entscheidende Veränderung im Menschen selbst zu sein. 
Hierauf wollen wir uns in einem ersten Schritt unserer Überlegungen 
besinnen. 

Ein zweiter Schritt, der nur angedeutet wird, will diese Veränderung 
auswerten. Der Vorgang ist reichlich paradox: Eine breite Öffentlichkeit 
entdeckt die Macht der Phantasie, erfährt also, daß der Mensch, in seinem 
•unveränderlichen" Wesen •veränderlich", ein Wesen ist, das auf •Ver- 
änderung" ausgehen muß. Die Phantasie in ihrer Beweglichkeit, das Neu- 
Denken, Neu-Entwerfen gehört unveränderlich der einen alten, immer 
neu entdeckten Natur des vornehmsten Geschöpfes Gottes an. Man ahnt, 
daß der Mensch - der dieses sein Wesen neu erfährt - sich im Grunde viel 
weniger ändert, als er es vor kurzem unter dem Einfluß irgendwelcher Fort- 
schrittsideologien noch glaubte. 

Und hier erreicht das Paradox seinen Höhepunkt - wie ein dritter Ab- 
schnitt zeigen möchte: Ein Mensch, der lernt, seine Phantasie, sein bleiben- 
des Können zur Veränderung ernstzunehmen, erwacht zu einer Anpas- 
sungsfähigkeit, aus der er die vielen Veränderungen, mit allem, was sie an 
Unsicherheiten, an Licht und Dunkel mit sich bringen, bewältigen kann. 
In der Kraft schöpferischer Phantasie scheint er das zu entdecken, was im 
Zwiespalt von Neu und Alt, Fortschritt und Tradition, Anpassung und 
Verharren sich bewähren wird. 

Es geht dabei um den Menschen als den Ort in der Welt, auf dessen 
Umgewandeltwerden vom Geist Gottes nach Paulus (Rom 8) die gesamte 
Schöpfung wartet. Schon jetzt haben wir •als erste den Geist als Angeld 
empfangen". 

I. Die Phantasie Hindernis zur vollen Menschwerdung? 

Es kann sich hier nicht um einen geschichtlichen Überblick oder eine um- 
fassende Phänomenologie handeln. Haben wir im übrigen nicht bereits 
mehr als genug an solchen Rückblicken? Es genügt das biblische Maß der 
•Generation" für unsere Besinnung, das also, was ein Einzelner in den 
konkreten Erfahrungen und Begegnungen seines eigenen Lebens an Ge- 
schichte erfassen kann. 

Unsere •Generation" kennt genügend Versuche, die die schöpferische 
Phantasie und ihre Bilder in die Vergangenheit verweisen. Die Tatsachen 



Dominique Bertrand 22 

sprechen für sich. Da ist das Pochen auf Leistung und Produktivität im 
sozialen Leben; da ist ein weitgehend bejahter Moralismus; da ist - um 
zur Kirche zu kommen - die Ideologie der •katholischen Aktion", die bei 
Klerus und Gläubigen von großem Einfluß war2. Solche Deutungsmuster 
tragen die Gefahr in sich, daß man die Veränderung des Menschen über- 
sieht. Wenden wir uns also drei Denkern zu, die unsere •Generation" 
repräsentieren und sich den Anliegen und Nöten der Menschen zugewandt 
haben: Der atheistische Philosoph Jean-Paul Sartre, der gläubige Philo- 
soph Paul Ricoeur und der Theologe - diesen Titel wird ihm wohl niemand 
absprechen - Rudolf Bultmann. Hören wir sie, dann können wir eine 
Resonanz dessen hören, was wir alle waren und was wir zweifellos noch 
sind, ein Bild unserer •Generation". An ihnen läßt sich das tragische Zu- 
rückdrängen, ja die Ausmerzung der •Phantasie" in unserer Zeit deutlich 
machen. 

Trotz allem, was sie trennt, haben diese drei Denker etwas gemeinsam: 
sie sind der Existentialphilosophie verpflichtet, die das europäische Denken 
während der ersten Hälfte unseres Jahrhunderts geprägt hat. Keiner von 
ihnen verleugnet diese geistige Herkunft; Heidegger (Sartre, Bultmann) 
oder Husserl (Ricoeur) stehen am Ursprung ihres Denkens. Auf diesem 
Mutterboden erwächst eine weitere Gemeinsamkeit, die sie mitten in unsere 
Überlegung hineinstellt: Sartre, Ricoeur und Bultmann beschäftigen sich 
mit der Welt der Phantasie; sie widmen ihr sogar einen guten Teil ihrer 
Untersuchungen und ihrer Kritik. Gleich das erste größere philosophische 
Werk Sartres: •Das Imaginäre. Psychologische Phänomenologie der Einbil- 
dungskraft" geht das Thema ganz ausdrücklich an3. Ricoeur behandelt es 
vor allem in seinen phänomenologischen Analysen des Willens (•Philoso- 
phie des Willens") und der Schuld (•Phänomenologie der Schuld"')*. Seit 
etwa zehn Jahren schlägt sich Ricoeur überdies verbissen mit der Psycho- 
analyse herum, einer Wissenschaft oder Technik, die sich ebenfalls mit der 
Phantasie beschäftigt. Für Bultmann, den alten Mann aus Marburg, steht 
von Anfang an der Mythos5 in der Mitte seiner Überlegungen. Die drei 

2 Ganz besonders in Frankreich; vgl. den Beitrag des Vf. in dieser Zeitschrift 39 (1966) 
215-224: •Der ,militant' - Mythos oder Wirklichkeit des französischen Katholiken von 
1966". - Aber jeder Bereich des kathol. Lebens war auf seine Weise von diesem Geist 
unserer Zeit geprägt. 
3 L'imaginaire. Psychologie phenomenologie de Vimagination, NRF, Gallimard, Paris 
1940; dt. 1971. 
4 •Philosophie de la volonte." 3 Bde. Aubier, Paris 1950-1961; Bd. I Le volontaire et 
Vinvolontaire. - •Finitude et culpabilite", 2 Bde, Paris 1960 (dt. Phänomenologie der 
Schuld, Freiburg-München 1971); Bd. I L'homme faillible (Die Fehlbarkeit des Menschen); 
Bd. II La Symbolique du Mal (Symbolik des Bösen). 
5 U. a. Glauben und Verstehen. Gesammelte Aufsätze. 4 Bde, Tübingen; Jesus Christus 
und die Mythologie. Hamburg 1964. 



Vom Verlust und Wiedergewinn der schöpferischen Phantasie 23 

Autoren gehen dem Problem der menschlichen Phantasie auf den Grund. 
Aber - und das ist entscheidend - sie beschäftigen sich nur mit ihr, um sie 
zu überwinden, jeder auf seine Weise: Sartre setzt um, Ricoeur sammelt 
ein, Bultmann wertet ab. 

Die Welt der Phantasie, umgesetzt in Freiheit 

Beginnen wir mit Jean-Paul Sartre. Auf den letzten Seiten seines Anfangs- 
werkes •Das Imaginäre" macht er einen Riesen-Sprung nach vorn, von der 
Psychologie in die Metaphysik. Für Sartre besteht Bewußtsein in der Frei- 
heit zur Negation der Welt von Phantasie und Traum, durch die sich der 
Mensch dem Anspruch der wirklichen Welt immer wieder zu entziehen 
sucht. •Der Traum ist keineswegs ein Trugbild, das für Wirklichkeit gehal- 
ten wird; er ist vielmehr die Odyssee eines Bewußtseins, das aus eigenem 
Antrieb und sich selbst zum Trotz nur dem einen gewidmet ist, eine irreale 
Welt aufzubauen. Der Traum ist eine privilegierte Erfahrung, die uns ver- 
stehen lassen kann, was es um ein Bewußtsein wäre, das sein ,In-der-Welt- 
sein' verloren hätte und das der Kategorie des Wirklichen beraubt wäre6." 
Dieses Bewußtsein, •der Kategorie des Wirklichen beraubt zu sein", führt 
nach Sartre zur Freiheit, die sich im Wetterleuchten der letzten Seiten sei- 
ner psychologischen Phänomenologie •Das Imaginäre" ankündigt und in 
der ungeheuren Spannweite des Essays •Das Sein und das Nichts" entfal- 
tet wird7. 

Der autobiographische Bericht •Die Wörter"8 kann die Erfahrungswelt 
der philosophischen Ansätze verständlich machen. Was ist aus dieser 
Selbstdarstellung herauszulesen? 

1. Das vaterlose, einsame Kind ist mit einer ungewöhnlich reichen und 
lebhaften Phantasie begabt; eine unkindliche Lektüre wirkt aufputschend. 
So schildert sich Sartre selbst, als er etwa achtjährig von Feuilleton-Helden 
fasziniert und hingerissen ist. •Dieser geniale Autor (Michel Zevaco) hatte 
unter Victor Hugos Einfluß den republikanischen Mantel- und Degen- 
Roman erfunden. Zevacos Helden verkörperten das Volk; sie bauten Reiche 
auf und rissen sie nieder, seit dem vierzehnten Jahrhundert sagten sie die 
Französische Revolution voraus, schützten aus Seelengüte die Kinderkönige 
oder die wahnsinnigen Könige gegen ihre Minister und ohrfeigten die 
bösen Könige. Der größte unter ihnen, Pardaillan, war mein Meister. Um 
es ihnen nachzutun, habe ich hundertmal, dastehend auf meinen stolz 
gespreizten Hahnenbeinen, Heinrich III. und Ludwig XIII. geohrfeigt..." 

6 L'imaginaire, a. a. O. 225. 
7 •Lette et le neant", NRF, Gallimard, Paris 1943. 
8 •Les mots", Gallimard, Paris (dt. Rowohlt, Hamburg 1965). 



Dominique Bertrand 24 

Abschließend urteilt er: •Wie tief mein Traum auch sein mochte, niemals 
war ich in Gefahr, mich darin zu verlieren. Dennoch war ich bedroht, meine 
Wahrheit war in äußerster Gefahr, bis zum Lebensende ein Gegenstück 
zu meinen Lügen zu bleiben"9. 

2. Der junge Schwärmer, rasend geworden durch einen neuen •Betrug", 
der •sein Leben veränderte", wird zum Schriftsteller. Schon auf einem 
Schulheft steht mit violetter Tinte: •Romanheft". In der patriotischen Be- 
geisterung des Kriegsausbruchs von 1914 schreibt er an einer Geschichte, 
in der Kaiser Wilhelm II. zur Waffenruhe gezwungen wird. •Folglich 
mußte nach allen Regeln der Logik der Herbst jetzt den Frieden bringen. 
Allein die Zeitungen und die Erwachsenen wiederholten morgens und 
abends, daß man sich auf den Krieg einstellen müsse und daß der Frieden 
auf sich warten lasse. Ich fühlte mich geprellt: ich war ein Schwindler, ich 
erzählte Lügengeschichten, die niemand glauben wollte. Kurzum, ich ent- 
deckte die Phantasie. Zum erstenmal in meinem Leben las ich, was ich 
geschrieben hatte. Ich errötete tief. Ich also, ich hatte Wohlgefallen gehabt 
an diesen kindischen Phantastereien? Fast hätte ich auf die Literatur ver- 
zichtet .. ."10. Bleiben wir bei diesem grundlegenden Text. Was geschah? 
In einem einzigen Augenblick erfaßt der kleine Jean-Paul (den Sartre 
noch einmal liest), was Phantasie ist: die Fähigkeit, •Lügengeschichten", 
d.h. Unwirkliches zu schreiben; und was sein •Ich" ist, das •Gefallen 
gefunden hatte an diesen Phantastereien". Das ist festzuhalten: Wesent- 
licher als die Bilderwelt, wie kennzeichnend sie auch für ihn ist, ist bei 
Sartre immer das Ich und die Fähigkeit, über das Unwirkliche zu schreiben; 
die Welt der Phantasie ist für ihn nur die Präambel zur Freiheit, er selbst 
zu sein. •Man kann eine Neurose ablegen, vermag aber nicht von sich selbst 
zu genesen", schreibt er zum Abschluß in den •Wörtern"11. 

3. Schon bei der Rückkehr zu dem kleinen Jean-Paul Sartre und um ihn 
wiederzufinden, flirtet Sartre mit der Psychoanalyse, läßt sich aber nicht 
auf sie ein. In seinem letzten Werk •L'idiot de la famille. Gustave Flaubert 
de 1821-1856"12 nähert er sich ihr noch mehr, liefert aber den Grund seines 
Ich genausowenig wie vorher der Freudschen Technik aus. Sartre ist theore- 
tisch und existentiell zu sehr an sein Ich - so wie es ist! - gebunden, um 
ernsthaft daran zu denken, sich von was auch immer und durch wen auch 
immer kurieren zu lassen. •Vor allem keine Intimitäten: Ich halte mir 
meine Vergangenheit respektvoll vom Leibe" bekennt er in den Wörtern. 
Oder: •Wieso hätte mich die Vergangenheit bereichern sollen? Sie hatte 
mich nicht geschaffen. Umgekehrt: ich selbst stieg aus meiner Asche empor 

8 Deutsche Ausgabe 102/103. 
10 Ebd. 164. » Ebd. 195. 
12 NRF. Gallimard, Paris 1971-1972 (3 Bde). 



Vom Verlust und Wieder gewinn der schöpferischen Phantasie 25 

und entriß dem Nichts das Gedächtnis an mich in einem stets neuen 
Schöpfungsakt"1S. 

Sartre kennt die Welt der Phantasie; sie ist für ihn aber nur ein Sprung- 
brett, um in sein Ich hineinzuspringen. Erinnerung, Phantastereien, Neu- 
rose ... all das ist nur ein erster Entwurf der Freiheit und führt nur zur 
Freiheit, wenn es, überwunden durch die Freiheit, selbst in Freiheit um- 
gesetzt wird. 

Das symbolische Bewußtsein, ein Einsammeln der Bilderwelt 

Sartre stellt mit großer Klarheit die entscheidende Frage: Ist eine Philoso- 
phie, in deren Mittelpunkt das Ich und dessen Überlegenheit stehen, ver- 
einbar mit der Psychoanalyse? Noch radikaler: Was respektiert die Bilder 
und Gegebenheiten der menschlichen Phantasie am besten: eine philoso- 
phische Definition der Freiheit oder eine Analyse nach der Art Freuds? 
Sartre gibt die Antwort, indem er systematisch in den Bildern und Ge- 
gebenheiten der Phantasie •Les chemins de la liberte", •die Wege der 
Freiheit" sucht14. Sie interessiert ihn allein. Ricoeur, der sich immer schon 
für die menschliche Phantasie interessiert hat, packt das Problem in seinem 
Hauptwerk •Die Interpretation. Ein Versuch über Freud" anders an15. 

Schon die Konzeption des Buches kann zeigen, was gemeint ist, wenn wir 
seinen •Versuch" als •Einsammeln" bezeichnen. Ricoeur betrachtet Freud 
und sein Werk als eine Art von Fremdkörper für die Art von Philosophie 
des Ich, die auch er, anders allerdings als Sartre, vertritt. Sein ganzes Werk 
besteht darin, in diese Philosophie des Ich das wieder •einzubringen, ein- 
zusammeln", was ihr zu entgleiten und sogar zu widersprechen scheint 
(recueillir = einsammeln, was verloren war; recuperer = wieder in Besitz 
nehmen). Daher trägt Buch I der •Interpretation" den Titel: •Problematik. 
Freuds Situation", Buch II: •Analytik. Freud-Lektüre", Buch III: •Dialek- 
tik. Eine philosophische Freudinterpretation". Freud wird gleichsam in 
drei Umschlingungen wie von einer Boa verdaut. Der Philosoph des Ich 
läßt nicht einen einzigen Augenblick sein Grundpostulat von der psycho- 
analytischen Säure zerfressen. Sein Ich, das er lieber •soi de la reflexion" 
(das eigene, sich bewußte Selbst) nennt, hat sich zwar beträchtlich, ja 
unendlich ausgedehnt durch die Einverleibung einer so konträren Mahl- 
zeit. Aber das denkende und reflektierende Subjekt ist sich gleich geblie- 
ben; keiner seiner Ansprüche wurde geschwächt. 

So etwa lautet die Kritik der Freudianer an der •Interpretation" 
Ricoeurs, obgleich sie die großen Reichtümer des Werkes und die wert- 
18 A. a. 0. 183/181. 
14 Obertitel eines dreibändigen Romanwerkes, dt. 1949-1952. 
15 •De VInterpretation. Essai sttr Freud". Le Seuil, Paris 1965 (dt. Ffm 1969). 



Dominique Bertrand 26 

vollen Erkenntnisse zur Symbolik anerkennen. Und sie haben nicht Un- 
recht. Zwei Zitate mögen genügen. Das erste stellt ein Grund-Postulat auf, 
das nie kritisiert wird, das aber alles Nachfolgende begründet. •Ich will 
hier annehmen, daß das Setzen des Selbst die erste Wahrheit ist für den 
Philosophen, der in der großen Tradition der modernen Philosophie steht, 
jener Philosophie, die von Descartes ausgeht, sich mit Kant, Fichte und der 
reflektiven Strömung der europäischen Philosophie weiterentwickelt. Für 
diese Tradition, die wir, bevor wir ihre Hauptvertreter einander gegen- 
überstellen, als ein Ganzes betrachten, ist das Setzen des Selbst eine Wahr- 
heit, die sich selbst setzt; sie kann weder verifiziert noch deduziert werden 
es handelt sich gleichzeitig um das Setzen eines Seins und einer Handlung 
das Setzen einer Existenz und einer Gedankentätigkeit: Ich bin, ich denke 
existieren, das heißt für mich: denken; ich existiere, insofern ich denke. Da 
diese Wahrheit nicht gleich einer Tatsache verifiziert noch gleich einem 
Schluß deduziert werden kann, muß sie in der Reflexion gesetzt werden; 
ihr Sich-selbst-Setzen ist Reflexion; Fichte nannte diese erste Wahrheit: 
das thetische Urteil. Das ist unser philosophischer Ausgangspunkt"16. Dieses 
Postulat wird nie in Frage gestellt, weil man nicht sieht, wie das geschehen 
könnte. Aber, so entgegnen die Freudianeir, man sieht es deshalb nicht, weil 
man der Freudschen Psychoanalyse nicht bis zum Schluß folgt. Es ist, als ob 
in diesem Spiel entweder das •Selbst" oder die •Kraft der Phantasie" die 
Rolle der Boa übernehmen müßten, die alles andere verschlingt. 

Das zweite Zitat enthält die ganze Breitseite der Entgegnungen, die 
Ricoeur beharrlich jenem Einwurf entgegenhält, er verfälsche in seinem 
eigenen Sinn die Freudsche Denkweise; in respekterheischender Redlich- 
keit führt er ihn immer wieder an und antwortet darauf: •Mehr noch als 
die Durchleuchtung" dieses oder jenes (Freudschen) Begriffes •ist meine 
Betrachtung philosophischer Art: nachdem ich gesagt habe: wenn ich Freud 
lese, verstehe ich ihn nur dann, indem ich" diesen oder jenen Schritt tue, so 
•sage ich nun: ich verstehe" den einen Schritt nur, wenn ich ihn durch den 
anderen ergänze. •Und mich wieder Freud zuwendend, suche ich in seinem 
Werk, d. h. in der Analyse als Analyse den Bezug auf seinen dialektischen 
Gegensatz ... ich möchte Freud nicht vervollständigen, sondern ihn ver- 
stehen, indem ich mich verstehe".17 Ricoeur ist ehrlich. Wir haben die 
Einzelheiten seiner Beweisführung weggelassen und nur den Gedanken- 
gang wiedergegeben. Der Leser kann auf diese Weise vermuten, daß er im 
Fortgang der •Interpretation" mehr Ricoeurismus als echten Freudianis- 
mus finden wird. 

Am Schluß ist Ricoeur der Meinung, er habe das schmächtige •Selbst" 
des Anfangs geweitet mit der Fülle gegensätzlicher Symbole (von Tod und 
"Ebd. (dt. Ausgabe) 56.    " Ebd. 471 



Vom Verlust und Wieder gewinn der schöpferischen Phantasie 27 

Leben, von Läuterung im Sinn der Psychoanalyse und Entfaltung im Sinn 
des Heiligen) und der ganzen Schärfe des nicht weniger Widersprüchlichen 
der Methoden, das Gewoge der Symbolik zu interpretieren. Alles wurde in 
das Ich •eingesammelt" - im Unterschied zu Sartre, der weniger •in Besitz 
nehmen" als einen Sprung nach vorn tun wollte. Aber beide, der Atheist 
wie der Gläubige, bleiben dem Ich treu. Doch sie stehen im Verdacht, die 
menschliche Phantasie nicht genügend respektiert, die Phantasie dem Ich 
geopfert zu haben. Die Psychoanalyse kann darauf aufmerksam machen. 

Die Glaubensentscheidung als Ablehnung des Mythischen 

Sowohl sein Luthertum als auch sein theologischer und philosophischer 
Werdegang (der Einfluß Heideggers) hat Rudolf Bultmann zur existen- 
tialen Interpretation des Glaubens geführt (Freud spielt bei ihm wohl 
keine Rolle). Er hebt den Glauben radikal ab von allem übrigen: vom 
theologischen Wissen, von religiösen Gewohnheiten, Traditionen, Vor- 
schriften usw. Dieser Glaubensakt ist mit nichts zu vergleichen und kann 
deshalb mit allen Glaubensformeln, Frömmigkeitsübungen usw. koexistie- 
ren. Eine Überlegung wie die über den Sinn des Weihnachtsfestes heute18 

könnte ein konservativ-frommer Pfarrer geschrieben haben. Freilich mit 
einer Einschränkung, einer einzigen: In seiner Koexistenz mit allem ande- 
ren muß der Glaube selbst in seiner radikalen Wahrheit, in seiner verti- 
kalen Wahrheit, gegenüber allem anderen herausragen. Hier ist Bult- 
manns Anliegen zu Hause: daß der Glaubensakt, der notwendigerweise 
mit allem anderen vermengt ist, in diesem anderen seine Heilsbedeutung 
nicht verliert. So verwirft Bultmann den Mythos nicht, denn dieser ist 
menschliche Wirklichkeit; aber die ganze Anstrengung - auch in dem 
kleinen Text über Weihnachten - zielt mit den Waffen der Exegese und 
der Existentialphilosophie darauf hin, die Reinheit des Glaubens aus der 
Verworrenheit und dem Chaos der Phantasie und deren Bilderwelt zu 
retten. 

Hier sei ein Text angeführt, der auch deshalb interessiert, weil er aus 
dem Jahr 1963 stammt und eine Art zusammenfassenden Rückblick dar- 
stellt. Er steht am Beginn von •Zum Problem der Entmythologisierung" 
und gibt sich unerschütterlich sicher: •Unter Entmythologisierung verstehe 
ich ein hermeneutisches Verfahren, das die mythologischen Aussagen und 
Texte auf ihren wirklichen Sinn hin befragt. Es wird also vorausgesetzt, 
daß der Mythos von einer Wirklichkeit spricht, aber in unzureichender 
Weise. Es wird weiterhin ein Verstehen vorausgesetzt, das von der Wirk- 
lichkeit bestimmt ist." Dieses Vorverständnis wird dann näher erläutert: 

18 Vgl. Glauben und Verstehen, Bd. III, 76 ff. 



Dominique Bertrand 28 

•Das menschliche Leben ist Geschichte; durch die Entscheidungen jedes 
Augenblicks führt sie in eine Zukunft, in der der Mensch sich selbst wählt. 
Die Entscheidungen werden in der Weise gefällt, wie ein Mensch sich selbst 
versteht und worin er die Vollendung seines Lebens sieht. Die Geschichte 
ist das Feld der menschlichen Entscheidungen". Einige Zeilen weiter heißt 
es: •Man kann vom Sinn der Geschichte nur sprechen als vom Sinn des 
Augenblicks, der nur als Augenblick der Entscheidung bedeutsam ist".19 

Der Augenblick ist für Bultmann die Wirklichkeit; die Wirklichkeit, in der 
sich das Paradox des christlichen Glaubens nicht durch die Erinnerung, 
sondern nur durch die Aktualität der Verkündigung vollzieht.20 

Je eingehender man sich mit Bultmann beschäftigt, desto mehr entdeckt 
man in ihm einen wahrhaft Glaubenden. Man mißversteht sein Werk, 
wenn man es nicht als eine Auseinandersetzung um den Glauben und als 
eine Hilfe zum Glauben versteht. Eben diese Wahrhaftigkeit erklärt m. E. 
den theologischen Einfluß der Entmythologisierung, nicht so sehr exege- 
tische Technik und Gelehrsamkeit. Bultmanns Entmythologisierung ist ein 
Akt des Glaubens, und insofern sollte nichts •gegen" sie, nichts •neben" 
ihr oder •über sie hinaus" gesagt werden. Sobald die Kritiker solche Wege 
einschlagen, um Bultmann zu überholen oder zu widerlegen, ziehen sie die 
Diskussion auf eine niedrigere Ebene herab und nehmen ihr die Radikali- 
tät. Man muß die Diskussion im Gegenteil - wie Ricoeur einmal schreibt - 
auf eine höhere Ebene heben, und das geschieht, wenn wir irgendwie 
•unter dem Werk" Bultmanns bleiben21. 

Im Eifer des Gefechts neigt Bultmann dazu, das unterhalb diesem so 
radikal menschlichen Moment der Entscheidung Liegende unterzubewer- 
ten. Er fürchtet eine Abschwächung der Glaubensschärfe und ist vor allem 
bemüht, die Dinge auseinanderzuhalten. Sein Anliegen ist nicht, aufzu- 
zeigen, daß die Phantasie und ihre Bilder - er nennt sie •Mythos" - hier 
und in diesem Augenblick auch der aktuelle Mutterboden der Entscheidung 
selbst sind. Er kritisiert den Mythos von der Entscheidung her und denkt 
nie daran, auch die Entscheidung von der Kraft der Phantasie her einer 
Kritik zu unterziehen, selbst in dem genannten Artikel nicht, in dem er sich 
der Aufwertung der Bilderwelt im Grund des Menschen nähert. •Der 
Mensch findet sich in einer Welt vor, die voller Rätsel und Geheimnisse ist 
und einer Bestimmung unterliegt, welche in gleicher Weise rätselhaft und 
geheimnisvoll ist. Unmöglich für ihn, nicht zu spüren, daß er nicht Herr 
des Lebens ist: er gewahrt vielmehr, daß die Welt und das menschliche 

19 Foi et comprehension, t. 2, eschatologie et dSmythologisation. Le Seuil, Paris, 1969 
384, 385, 386.      *> Ebd. 393. 
21 Vorwort Ricoeurs zur französ. Ausgabe von •Jesus Christ and Mythologie" (Jesus, 
mythologie et demythologisation, Le Seuil, Paris, 1968. p. 28). 



Vom Verlust und Wiedergewinn der schöpferischen Phantasie 29 

Leben ihren Grund und ihre Grenze in einer Kraft (oder in Kräften) haben, 
die über das hinausweisen, was er voraussehen und womit er rechnen kann, 
in einer transzendenten Kraft. Dennoch verobjektiviert das mythologische 
Denken in naiver Weise das Jenseits im Diesseitigen. Gegen seine eigent- 
liche Intention stellt es sich das Transzendente als eine ferne, räumliche 
Wirklichkeit vor und dessen Macht als eine quantitative Steigerung mensch- 
lichen Vermögens. Dagegen will die Entmythologisierung die eigentliche 
Intention des Mythos in Kraft setzen, d. h. die Absicht, von der wahren 
Wirklichkeit des Menschen zu sprechen"22. •Dagegen will die Entmytholo- 
gisierung ..."! Bultmann ist ein Kreuzfahrer, oder vielleicht ein verhinder- 
ter Herkules vor der Hydra von Lerna, der aus jedem abgeschlagenen 
Haupt mehrere neue Köpfe wachsen. Ist nämlich in seinem Eifer, zu ent- 
mythologisieren, nicht selbst ein bißchen Mythologie enthalten? Er hätte 
daran denken müssen, auch dieses verborgene Haupt in seinem eigenen 
Unternehmen abzuschlagen. 

Wie dem auch sein mag, für Bultmann ist der Glaubensakt nur dann 
richtig, steht er nur dann in der Entscheidung, wenn er unermüdlich den 
Kampf gegen die eindringende Bilderwelt führt und zurückweist, was stets 
neu aufsteigt - von unten her. 

II. Vorsichtige Auswertungen und ein Blick nach vorn 

Bei drei Denkern, die zweifelsohne unsere Generation prägen, finden wir 
bei aller Verschiedenheit die gleiche Haltung gegenüber der Macht der 
Phantasie und ihrer Bilder, jenem Bereich, der zum Menschen gehört 
und sich zugleich ihm entzieht, jenem Unter-Menschlichen, das bereits 
menschlich ist. Alle wissen, daß •es" existiert, bieten aber ihre philosophi- 
sche oder theologische Energie auf, um den Menschen anderswo zu veran- 
kern. Sie werfen den Anker nicht in die Meerestiefe aus, sie retten sich auf 
ein Riff, das herausragt: das Ich, das Selbst, die Entscheidung. Sartre be- 
schreibt den Sprung auf das Riff, Ricoeur tröstet sich, wenn er das Riff 
mitten im Ozean aufragen sieht, Bultmann kämpft gegen die steigende See. 
Es gibt noch viele andere Zeugen, die mit anderen und vielleicht subtileren 
Mitteln die Phantasie und deren Welt überwinden wollen. Die drei ge- 
nannten Namen sind keine Einzelgänger, sondern Repräsentanten unserer 
Generation, sind Menschen, die die Kraft der Phantasie ahnen, sie fürch- 
ten, sich dann aber in die zu magere und blutleere Selbstbehauptung der 

Freiheit flüchten. 

22 Ebd. 390-391. 



Dominique Bertrand 30 

Eine katholische Besinnung 

Ein schwerer Irrtum wäre es nun, unsere drei Autoren als Sündenböcke zu 
betrachten und unser eigenes Fehlverhalten auf sie abzuladen. Wir, insbe- 
sondere wir Katholiken, sollten uns klar machen, daß wir in den atheisti- 
schen oder protestantischen Werken, die wir durchgeblättert haben, die 
eigene Stimme vernahmen und noch vernehmen. 
1. Die philosophischen Werke stehen in seltsamer Verwandtschaft zu einer 
Strömung, die sich in der Kirche seit den zwanziger Jahren und noch heute 
findet: zum Aktionsdrang, zur Indienstnahme der menschlichen Wirklich- 
keiten, zur berauschenden Entdeckung der Freiheit der christlichen Exi- 
stenz. Kurzum, wie es einen philosophischen und theologischen Existentia- 
lismus gab und noch gibt, so gab und gibt es auch einen katholischen. Viel- 
schichtig wurde und wird der Glaube unserer Generation von ihm geprägt. 
Der Gläubige hat, nicht ohne Schmerzen und Zähneklappern, wieder ent- 
deckt, daß er ein verantwortliches •Ich" ist, nicht nur Glied einer kirch- 
lichen Körperschaft, die durch ihn hindurch denkt und handelt; nicht nur 
ein Ding, das als Vorbereitung für das Leben und die zukünftige Freiheit 
im Jenseits sich auf eine Reise durch dieses •TränentaP macht. Jetzt, so- 
fort, im gegenwärtigen Augenblick, weiß er, daß sich mit ihm und in ihm 
das grandiose Abenteuer der Gnade und der Freiheit ereignet. Darum ist 
es nicht so leicht, sich von den drei genannten •Repräsentanten" zu distan- 
zieren. Sie systematisieren nur, jeder in seiner Weise, woran wir alle ge- 
glaubt und wovon wir uns genährt haben. 
2. Zu erinnern ist hier auch an das Mißtrauen, mit dem von engagierten, 
•existentiellen" Katholiken alles betrachtet wurde, was im christlichen und 
kirchlichen Leben nach •Magie" roch. Kritik am Volkstümlichen, Kritik an 
einer massiv gläubigen Weise des Sakramentenempfanges ... Was war in 
den vergangenen Jahren nicht alles dem Verdacht der Magie ausgesetzt? 
Das war unsere Weise, die Phantasie und ihre Inhalte abzulehnen, oder 
zumindest sie hinter uns zu lassen. War das falsch? Das sollte niemand 
sagen, der die vom Konzil gewiesene Richtung akzeptiert. Gerade dort 
nämlich kam diese immense Hochschätzung von Entscheidung und Freiheit 
zum Sieg. Die Kirche hat in der Kraft des Glaubens die berechtigte Auto- 
nomie der Person anerkannt und gutgeheißen. Sie hat uns aufgefordert, 
ohne Komplexe das eigene •Ich" zu entdecken. Ist aber darum alles in 
Ordnung? Muß man nicht sagen, daß hier das Problem erst beginnt? Hier, 
wo sich die schöpferische Kraft der Phantasie in Erinnerung bringt? 

Die Phantasie oder: die Welt der Phantasie bleibt unüberholbar 

Man kann die Phantasie und ihre Welt nicht hinter sich lassen. Es gibt 



Vom Verlust und Wiedergewinn der schöpferischen Phantasie 31 

keine Insel, kein •Ich", auf das man aussteigen, auf dem man sich nieder- 
lassen könnte und dadurch geschützt wäre vor den eigenen, grundlosen 
Tiefen. Sind nicht in dieser Hinsicht Sartre, Ricoeur und Bultmann, drei 
Repräsentanten einer in den meisten von uns wachen Denkweise, unaus- 
weichlich überholt? Überholt wie die Zeit, deren Wortführer sie waren: 
Du willst dein Ich behaupten, deine absolute Freiheit, deine Verantwor- 
tung für eine gerechtere und brüderliche Welt, deine Verfügbarkeit für 
den kommenden Gott und für die Menschen, deine Brüder. Und dann? 
Was wirst du dir dann einfallen lassen mit dieser erhebenden Selbstbestä- 
tigung deines Tuns? Was wirst du dann den Menschen und dir selbst vor- 
schlagen im Hinblick auf diese Befreiung, die du als den Nerv deines 
Glaubens verkündest? Das will die Welt von uns hören, nachdem das 
Konzil uns in unsere Eigenverantwortung gestellt hat. Wir sollen uns 
etwas einfallen lassen, wie es Papst Paul VI. in seinem Brief an Kardinal 
Roy sagte: •Mehr denn zuvor wird heute das Wort Gottes nur dann ver- 
kündigt und gehört werden, wenn es vom Zeugnis und der Kraft des Hei- 
ligen Geistes begleitet wird, der im Wirken der Christen für ihre 
Brüder am Werk ist, dort, wo sich ihre Existenz und ihre Zukunft entschei- 
det"23. Aber wie kann sich das •Ich" etwas einfallen lassen, wenn es zu- 
sammenschrumpft auf sich selbst? Der Einfall kommt dem Ich nur aus der 
eigenen Tiefe mit ihren •extravaganten" und •naiven" Bildern, und wir 
müssen aufmerksam sein, nicht überheblich, sondern aufmerksam mit jenen 
•Ohren", die hören, was der Geist in den bizarren Bildern der Apokalypse 
heute wie gestern zu den Gemeinden spricht. 

Durch manches wurde unsere Generation in den letzten Jahren belehrt, 
daß die Absicht, man könne die Phantasie hinter sich lassen, der sicherste 
Weg ist, von ihr überflutet zu werden. Die Phantasie und ihre Welt lassen 
sich nicht überholen. Man muß sie einbeziehen wie der kluge Seemann den 
Wind, die Strömungen und die Untiefen. Was folgt, ist wohlbekannt, 
lohnt aber, noch einmal bedacht zu werden. 

Die Utopie oder: die überholte Phantasie rächt sich 

Unsere überrationalisierte Welt, aktiv und stolz auf ihre Autonomie und 
Wissenschaft, ließ die Utopie Wiederaufleben. Nicht nur den •wissen- 
schaftlich" begründeten Zukunftstraum des dialektischen Materialismus, 
sondern die uferlose Utopie, die systematisch jede Rationalität von sich 
wirft, die Poesie und Rechenschieber einander entgegenstellt, oder auch 
das Drogenreich und den Beton der neuen Städte. Utopie ist heute die 
spektakulärste und provozierendste Form einer umfassenderen und ver- 

29 Nr. 51 des Briefes. 



Dominique Bertrand 32 

trauten Erfahrung: Der moderne Mensch bleibt ein großes Kind, er konsu- 
miert wahrscheinlich nicht mehr, aber gewiß nicht weniger an Bildern als 
der primitive Mensch, der Mensch der Antike, der mittelalterliche oder 
der Mensch des Barock. Kino, Fernsehen, Zeitungen, Plakate ... Wieviel 
Bilder im menschlichen Gehirn des Jahres 1974! Welches Bedürfnis nach 
Bildern! Möge das bestätigte •Ich" oder •Selbst" nicht untergehen in 
dieser Bilderflut! •Jeder prüfe sich hier selbst", wie Paulus seinen Ko- 
rinthern schrieb. 

Die Ideologien oder: Die beiseitegelegte Phantasie schlägt das Ich 
mit Blindheit 

Die Utopie gibt sich unvernünftig, um die Unvernunft dessen zu entlarven, 
was sich für vernünftig hält. So legen das Fernsehen und sein unvernünfti- 
ger Gebrauch Zeugnis ab gegen die weltweite Unvernunft einer Zivilisa- 
tion. Die Utopie steigert sich in Richtung der Paranoia. Die Ideologen prä- 
sentieren sich als das Vernunftgemäße. Der liberale Kapitalist sagt: Ich bin 
der einzige, der realistisch in die Zukunft geht. Ein Marxist der strikten 
Observanz beansprucht dasselbe. Der Anspruch beider beweist, daß der 
eine wie der andere in seiner Argumentation, ja in seiner Statistik, Opfer 
eines unbewußten Traumes ist. Daher die Heftigkeit der ideologischen 
Zusammenstöße. Das ist in der Kirche nicht anders. Hier gilt wiederum: 
•jeder prüfe sich selbst"! Man lese dazu das zweite große Kapitel des be- 
reits zitierten Briefes an Kardinal Roy •Grundlegende Bestrebungen und 
aktuelle Ideen" (Aspirations fundamentales et courants d'idees). 

Was heißt das: Die Phantasie ist nicht überholbar? Man denke an das 
•Ich", an dieses •cogito" (•ich denke"), an die •Entscheidung", die unsere 
Gewährsmänner verteidigen. Wenn sie uns an den Kampf erinnern, den 
wir Christen geführt haben, so ist das ausgezeichnet; sie machen uns 
klar, wofür wir gekämpft haben, wir als Glaubende mit einer ganzen 
Epoche der Menschheit. Wenn wir aber diese strategischen Punkte zur 
starren Festung machen, dann hat Freud Recht gegen uns. Die Festung ist 
längst unterminiert. Die Psychoanalyse gewinnt in unserer Zeit wachsende 
Bedeutung. Das kleine Ich verkrümmt sich in sich selbst oder gibt zufrieden 
überall nach. Das ist der Zeitpunkt, um das Wort Jesu wie an uns gerich- 
tet zu hören: •Wer sein Leben (sein Ich) liebt, wird es verlieren." 

III. Der Glaube und die Welt der Phantasie 

Daniel, dieser vierte •große Prophet", wird meist entweder nicht recht 
ernst genommen (in den ersten sechs und im letzten Kapitel) oder er läßt 
den Leser kalt mit seinen politisch-eschatologischen Phantasmagorien. 



Vom Verlust und Wiedergewinn der schöpferischen Phantasie 33 

Aber ihm sollte in der Heilsgeschichte große Bedeutung zukommen. Jesus 
entnimmt eher ihm als Ezechiel den Menschensohntitel und stützt sich in 
den Vorhersagen über die Zerstörung des Tempels auf ihn. Die Gestalt 
Daniels ist einzigartig unter den Propheten. Wir heutigen Christen stehen 
seiner Prophetie, zumindest an gewissen Stellen, die uns wie Klischees vor- 
kommen, kritisch, um nicht zu sagen skeptisch gegenüber. Sie besteht vor 
allem in Traumdeutung und merkwürdigen Visionen wie bei den zwei 
Träumen des Nebukadnezar oder die berühmte Hand beim Festmahl des 
Balthasar. In den betreffenden Kapiteln wird Daniel selbst zum Träumer 
und braucht den Engel als Psychoanalytiker. Liest man nun Daniel in die- 
ser Sicht, so erhält er für uns eine ungewöhnliche Bedeutung. Bei ihm kann 
der Glaubende lernen, daß der Glaube eine Verstehensweise ist, die den 
Kern des Unverständlichen umfaßt. Was sonst niemand versteht, die 
psychologischen Schwankungen des allgewaltigen Potentaten, des allmäch- 
tigen •Ich", wird in Glaube und Gebet des Propheten erhellt. 

Allein vom Gesichtspunkt der Traumdeutung her ist aus diesen eigen- 
artigen Berichten zweifellos viel zu lernen. Hier mag es genügen, daß der 
Glaube nach dem Buch Daniel vor den Phantasiebildern nicht zu fliehen 
braucht, sondern ihnen ins Auge sehen kann, um ihre Rätselhaftigkeit auf- 
zubrechen. Aus dieser Gewißheit heraus sollen fünf kurze Schlußfolgerun- 
gen angedeutet werden, von denen jede einer eigenen Überlegung wert 
wäre. 
1. Gott. Da erwiderte Daniel dem König und sagte: •Das Geheimnis, 
nach dem der König forscht, können Weise und Magier, Gelehrte und 
Astrologen dem König nicht aufdecken. Aber es ist ein Gott im Himmel, 
der Geheimnisse offenbart, und er hat den König Nebukadnezar erkennen 
lassen, was am Ende der Tage geschehen soll. Das Traumgesicht deines 
Hauptes auf deinem Lager war dieses: ..." (Dan 2,27-28). Die Verse 
enthalten eine geschlossene Theologie, das heißt eine •Aussage über Gott". 
So wohnt Gott im Himmel und durchforscht gleichzeitig die Tiefen dieses 
•verantwortlichen Ich", dessen Typus Nebukadnezar ist. Ferner: es gibt 
Geheimnisse des menschlichen Herzens • insbesondere •Traumgesichte", 
die •das Haupt" dessen bevölkern, der •auf seinem Lager liegt" •, die 
Gott allein kennt; der Mensch braucht also diesen Gott, um sich selbst in 
seinem tiefsten Innern kennen und verstehen zu lernen. Das ist das •no- 
verim me, noverim te" (•schenk mir, o Gott, daß ich mich erkenne und daß 
ich Dich erkenne") des heiligen Augustinus in seiner ursprünglichen Kraft, 
oder die erste Regel der Unterscheidung der Geister in der Zweiten Woche 
der ignatianischen Exerzitien. Ein weiterer Zug: Gott ist nicht eifersüchtig 
auf die Kraft dieses •Ich"; ganz im Gegenteil, er will sie bis zur Erkenntnis 
des Endes aller Dinge erheben. Aber das wichtigste sagen die zwei Verse, 



Dominique Bertrand 34 

daß Gott einen Traum sendet, bevor er sich offenbart; oder besser: es ge- 
hört zur Offenbarung des lebendigen Gottes an den Menschen, daß sie in 
einem unbegreiflichen Aufruhr in dessen Tiefe beginnt. In diesem Augen- 
blick der Erzählung bestand die •Offenbarung des Geheimnisses" in nichts 
anderem als in der Wut und Verstörtheit des Königs. Gott fürchtet also 
seine, unsere innere Erschütterung so wenig, daß er sie selbst hervorruft, um 
aufzuschrecken; er zwingt dadurch den Menschen, sich in der ganzen Viel- 
schichtigkeit der Persönlichkeit konkret in die Wahrheit hineinzustellen. 
Was in den ersten Kapiteln des Danielbuches über das individuelle Ich 
und seine Erschütterungen ausgesagt ist, gilt in den Kapiteln 7-13 dem 
Gang der Geschichte. Gott ist der Herr all unserer Erschütterungen. 

2. Der Glaube. Noch vor seiner Entscheidung ist der Glaube ein Verstehen 
und Erfahren von Bewegungen der eigenen Tiefe. Vom Menschen aus 
gesehen und in Übereinstimmung mit dem, was wir von Gott gesagt haben, 
ist der Glaube zuerst ein Schmerz unter der verborgenen Arbeit dessen, 
•der die Zeiten und Fristen ablöst, der Könige stürzt und Könige einsetzt. 
Er gibt die Weisheit den Weisen und die Erkenntnis denen, die danach 
suchen" (Dan 2, 21). 

In diesem Vers liegt eine Steigerung. Zuerst kommt der Wechsel der 
Zeiten und der Königreiche, dann die Verfassung des Weisen selbst. In- 
dem ich das Wirken Gottes erfahre, erkenne ich Gott und mich selbst. Der 
Glaube ist nicht ein Moment dieses Prozesses; er ist die Entwicklung selbst 
und wird in einer vorbehaltlosen Übergabe des Königs an Gott gipfeln, 
des •Ich" an die in ihrer Fülle erkannte Wahrheit: •Da fiel der König 
Nebukadnezar auf sein Angesicht nieder ..." (Dan 2,46). Wie sehr kann 
die Weisheit Daniels die zu enge Auffassung, die Bultmann vom Glauben 
hat, erweitern. Diese Ausweitung geschieht zwar •darunter", denn die 
Vollendung des Glaubensweges bleibt das Engagement der Freiheit auf 
Gott und den Mitmenschen hin. Aber wollte man den Untergrund dieser 
Vollendung, die Phantasie und ihre Bilder, außer Acht lassen, so würde 
vergessen, daß jeder menschliche Glauben die Frucht einer langen und 
geduldigen Arbeit Gottes in seinen Tiefen ist. 

3. Die Bibel. Entwicklung des Glaubens heißt also auch Sich-verwundern, 
ja Erschüttert-werden. Was Daniel lehrt, geschah in zahllosen Erfahrun- 
gen des Alten Testaments. Man denke an den brennenden Dornbusch vor 
der Offenbarung des Gottesnamens und der Aussendung des Mose! An die 
Berufungen des Jesaja und Jeremia! Das Neue Testament führt denselben 
Weg, sei es beim Gespräch mit der Frau am Jakobsbrunnen oder bei 
jedem, auch dem kleinsten Wunder. Jesus ruft durch sein Vorbeigehen 
dieses Sichwundern hervor: Hoffnung oder Ablehnung. Auf dieser Er- 



Vom Verlust und Wiedergewinn der schöpferischen Phantasie 35 

schütterung baut er auf, damit das geschieht, worüber er urteilen wird 
(denn es ist ein •Urteil"): •Dein Glaube hat dich gerettet." Es lohnt, in diese 
Richtung die Schrift aufzuschließen, aber es ist nicht alles. Die Schrift ist 
nicht einfach die Sammlung von voll-personalen Glaubenstaten, eingehüllt 
in weniger wichtige Erzählungen. Sie ist in ihren literarischen Einheiten 
und in ihrem Gesamtaufbau das Modell, an das wir im eigenen Leben 
jenen Übergang zu identifizieren vermögen, den Gott in uns, mit uns, für 
uns wirkt, den Weg, auf dem er uns aus der Finsternis in sein wunderbares 
Licht im Reich seines Sohnes führt (vgl. Kol 1, 13-14). Der Glaube hat 
Geschichte. Sie gehört in jedes Glaubenstun, in jedes Glaubensereignis. 

4. Die Kirche. Der junge Daniel ist nicht nur das Bild des jungen Rabbi 
Jesus, der im Fall einer angeklagten Frau die Ältesten beschämt, sondern 
auch der Kirche, die ebenso jung bleibt unter den alternden Weisheiten 
dieser Welt. Haben wir keine Angst, es einzugestehen: Der kranke (psycho- 
pathische) Mensch auf seiner Couch ruft nicht zuerst nach der Kirche. •Der 
König ließ nun die Gelehrten und Magier, die Zauberer und Chaldäer 
rufen; diese sollten dem König sein Traumgesicht deuten" (Dan 2, 2). Ihr 
Mißerfolg und die auf ihnen lastende Drohung veranlassen Daniel, seine 
Dienste anzubieten. Er kommt als zweiter. Die Kirche kommt immer als 
zweite: nach dem Judentum, nach dem Piatonismus, nach dem Sozialismus, 
nach dem Liberalismus, nach Freud, Marx und Nietzsche. Sie kommt sogar 
erst, wenn sie selbst durch eine tiefe Erschütterung hindurchgegangen ist, 
wenn sie gezwungen wurde, •den Gott des Himmels wegen dieses Geheim- 
nisses um Erbarmen anzuflehen" (2, 18). Sie wird der Welt über dieses 
oder jenes Geheimnis nichts anderes sagen, als was sie selbst in sich vom 
Handeln Gottes erkannt hat. •Daraufhin wurde das Geheimnis dem 
Daniel in einem nächtlichen Gesicht geoffenbart. Da pries Daniel den Gott 
des Himmels" (2, 19). Die Kirche ist auch heute •das unter den Völkern 
aufgerichtete Zeichen": nicht weil sie unberührt bleibt von der Unruhe der 
Welt, sondern weil sie die Spaltung und Zerreißproben jeder •Genera- 
tion" im äußersten Maße erfährt und darin das Geheimnis erkennt, das 
Gott dem Menschen in seinem verborgenen Sinn aufgehen läßt. 

5. Die Geschichte. Wir sind etappenweise zur Anfangsfrage zurückgekehrt: 
Verändert sich der Mensch selbst inmitten der vielen Veränderungen, die 
ihn umgeben? Zweierlei kann präzisiert werden. Erstens: Es gibt unter den 
Wandlungen und Veränderungen der Welt und des Menschen etwas als 
Medium, das wir noch nicht ernst genug genommen haben: die schöpferische 
Macht der Phantasie und ihre Bilder, jenen infra-humanen Bereich, in dem 
alles zusammenfließt. Zweitens: Im Licht einer solchen Wiederentdeckung 
erscheint die menschliche Geschichte weniger als ein großes Ganzes, das wir 



Herbert Schade 36 

uns beim Anbruch einer fortschreitenden Entwicklung aneignen sollten 
und womit wir nun über diesem Werdeprozeß stünden, sondern ist eine 
Kette von Aufgaben, von unvorhergesehenen •geheimnisvollen" (im Sinn 
Daniels) Ereignissen; sie ist hartes, aber kräftiges Brot für jede Generation, 
für die unvoraussehbare, aber staunenswerte Aufrichtung der erneuerten 
Menschheit. Das Wahre steht am Ende; jede Generation geht auf ihr eige- 
nes Ende zu, muß sich das Ende schaffen. Auch jeder Mensch, Du und Ich, 
wir alle. 

Das Problem des Menschenbildes 
in der modernen Kunst 
Herbert Schade SJ, München 

•Zeige mir den Menschen in dir, 
und ich will dir meinen Gott zeigen." 

Theophilus von Antiochien 

Es gibt wohl kaum ein Wort, das in der Geistesgeschichte der Gegenwart 
so strapaziert wird, wie die Vokabel •Mensch". Der Mensch ist nicht nur 
Inhalt und Ziel einer modernen Wissenschaft, nämlich der Anthropologie, 
die weithin die alte Philosophie und Theologie zu ersetzen beginnt, der 
Mensch bildet auch das Motiv der Sozialarbeit und Politik. •Der Mensch 
ist das Maß aller Dinge", erklärte der Außenminister Walter Scheel bei 
seiner Antrittsrede vor der Vollversammlung der UNO in New York. 
•Der Mensch. Maß unserer Politik", verkündete die Devise des Parteitags 
der CSU in München. •Die Kirche muß Menschlichkeit mitplanen" forderte 
man auf einer Kirchenbautagung der Katholischen Akademie in Bayern. 
Selbst die Kunstgeschichte gehört nicht sich allein, sagte Pinder: •Sie dient 
der Kunde vom Menschen." Gerade in der Geschichte der modernen Kunst 
aber beobachtet man einen beunruhigenden Vorgang: Das Menschenbild 
geht verloren. Meier-Graefe wußte es: •Bei dem Namen Picasso wird der 
Historiker der Zukunft, der die sonderbaren Bedürfnisse einer vergange- 
nen Menschheit zu betrachten hat, stille halten und feststellen: Hier hörte 
es auf .. ."*. Andere haben die zerstörenden Kräfte schon bei Manet und 

1 J. Meier-Graefe, Entwicklungsgeschichte der modernen Kunst (Nach der dritten Auf- 
lage von 1924 neu herausgegeben von Benno Reifenberg und Annemarie Meier-Graefe- 
Broch), München 1966, Bd. II, 674. - Vielleicht darf man hier ergänzen, was Hubert 




