Vom Verlust und Wiedergewinn
der schopferischen Phantasie *

Dominique Bertrand SJ, Paris

Natiirlich kann man einfach in den Tag hinein leben. Aber kommen wir
auf diese Weise zu dem heiteren, abgeklarten friedvollen Selbstbesitz, den
wir suchen und mit dem wir uns Gleichmut vorspiegeln und vorspielen?
Wohl kaum. Unerwartete Ereignisse brechen ins Leben ein, ins personliche
Leben und in das Leben der Volker. Schubweise steigern sich Ungewif3-
heit, Not und Angst. Durch eine Lebens- oder Berufskrise, durch poli-
tische und gesellschaftliche Unruhen, Umweltverschmutzung, Energie-
krise — wer dachte noch vor vier Monaten daran, dafl dem Lebensstrom der
wirtschaftlichen Entwicklung plétzlich der Atem stocken werde.

Und da merken wir mit vielen Mannern und Frauen unserer Zeit, dafl
es im Lebensstrom der Zeit von heute nicht nur um kleine Verdnderungen
und Verschiebungen geht. Man ahnt eine einzige grofle Verdnderung, die
sich hinter und in den vielen Kleinigkeiten anbahnt — in der Familie, im
Bereich der Arbeit, in den mitmenschlichen Beziehungen, in Kultur und
Zivilisation und nicht zuletzt im religiésen Suchen. Man spricht dann von
Umbruch, Revolution, Neubeginn und geht sich selbst mit den zu oft und
zu unbedacht gebrauchten Worten auf die Nerven. Doch auch im inflatio-
niren Gerede vom neuen Zeitalter wird diese tieferliegende Umschichtung
ahnbar.

Nur zu ahnen aber hilft nichts; wir miissen versuchen, unter den Um-
schichtungen die eine Umschichtung zu verstehen. Wie viele Analysen dar-
iiber bleiben im Aufierlichen stecken! Man spricht von Umweltverdnderun-
gen, vom Kleinwerden der Erde, von wachsender Verflechtung aller Bezie-
hungen, ganz zu schweigen vom Siegeslauf der Technik, der manchmal eher
einem Zerstorungsdrang dhnlich sieht. Man predigt: , Jede Umgestaltung
der Gesellschaft beginnt im Innern des Menschen oder sie findet iiberhaupt
nicht statt“t. Das heifdt im Klartext: Die Welt verandert sich, indere auch
du dich! Was aber der Mensch an sich zu dndern hat, wird ihm kaum
gesagt, und so ist es nicht verwunderlich, dafl er des Redens von Verande-
rung uberdrissig wird.

* Der franzésische Originalbeitrag wurde von Sr. Marcella Welte OSB, Abtei Kellenried,
iibersetzt und von der Redaktion der Zeitschrift stark gekiirzt. Die Zitate wurden soweit
moglich im Wortlant der dentschen Originaltexte oder der authentischen Ubersetzungen
wiedergegeben.

1 Vgl. L'Expansion, Nr. 63 (Mai 1963) 122-158.



Vom Verlust und Wiedergewinn der schépferischen Phantasie 21

Diesen Punkt, den Menschen selbst, diese entscheidende Stelle im Kos-
mos, mochten wir angehen. Und zwar von einer, aber umfassenden Per-
spektive aus. Die schopferische Macht der Phantasie, die man vor nicht
allzulanger Zeit noch mit Mif}trauen betrachtete, ja, die einzuschrumpfen
und abzusterben schien, kommt von neuem zu ihrem Recht. Das scheint uns
fiir morgen eine entscheidende Veranderung im Menschen selbst zu sein.
Hierauf wollen wir uns in einem ersten Schritt unserer Uberlegungen
besinnen.

Ein 2weiter Schritt, der nur angedeutet wird, will diese Veranderung
auswerten. Der Vorgang ist reichlich paradox: Eine breite Uffentlichkeit
entdeckt die Macht der Phantasie, erfahrt also, dafl der Mensch, in seinem
Junveranderlichen® Wesen ,,verdnderlich®, ein Wesen ist, das auf , Ver-
dnderung“ ausgehen mufl. Die Phantasie in ihrer Beweglichkeit, das Neu-
Denken, Neu-Entwerfen gehort unverdnderlich der einen alten, immer
neu entdeckten Natur des vornehmsten Geschopfes Gottes an. Man ahnt,
daB der Mensch — der dieses sein Wesen neu erfahrt — sich im Grunde viel
weniger dndert, als er es vor kurzem unter dem Einflufl irgendwelcher Fort-
schrittsideologien noch glaubte.

Und hier erreicht das Paradox seinen Hohepunkt — wie ein dritter Ab-
schnitt zeigen mochte: Ein Mensch, der lernt, seine Phantasie, sein bleiben-
des Kénnen zur Verdnderung ernstzunehmen, erwacht zu einer Anpas-
sungsfahigkeit, aus der er die vielen Verdnderungen, mit allem, was sie an
Unsicherheiten, an Licht und Dunkel mit sich bringen, bewiltigen kann.
In der Kraft schopferischer Phantasie scheint er das zu entdecken, was im
Zwiespalt von Neu und Alt, Fortschritt und Tradition, Anpassung und
Verharren sich bewdhren wird.

Es gecht dabei um den Menschen als den Ort in der Welt, auf dessen
Umgewandeltwerden vom Geist Gottes nach Paulus (Rém 8) die gesamte
Schopfung wartet. Schon jetzt haben wir ,als erste den Geist als Angeld
empfangen®.

I. Die Phantasie Hindernis zur vollen Menschwerdung?

Es kann sich hier nicht um einen geschichtlichen Uberblick oder eine um-
fassende Phinomenologie handeln. Haben wir im iibrigen nicht bereits
mehr als genug an solchen Riickblicken? Es geniigt das biblische Maf} der
»Generation“ fir unsere Besinnung, das also, was ein Einzelner in den
konkreten Erfahrungen und Begegnungen seines eigenen Lebens an Ge-
schichte erfassen kann.

Unsere ,Generation“ kennt geniigend Versuche, die die schopferische
Phantasie und ihre Bilder in die Vergangenheit verweisen. Die Tatsachen



Dominique Bertrand 22

sprechen fiir sich. Da ist das Pochen auf Leistung und Produktivitit im
sozialen Leben; da ist ein weitgehend bejahter Moralismus; da ist — um
zur Kirche zu kommen ~ die Ideologie der ,katholischen Aktion“, die bei
Klerus und Glaubigen von groflem Einflufl war®. Solche Deutungsmuster
tragen die Gefahr in sich, dafl man die Verdnderung des Menschen iiber-
sieht. Wenden wir uns also drei Denkern zu, die unsere ,Generation®
reprasentieren und sich den Anliegen und Néten der Menschen zugewandt
haben: Der atheistische Philosoph Jean-Paul Sartre, der gldubige Philo-
soph Paul Ricoeur und der Theologe — diesen Titel wird ihm wohl niemand
absprechen — Rudolf Bultmann. Héren wir sie, dann kénnen wir eine
Resonanz dessen horen, was wir alle waren und was wir zweifellos noch
sind, ein Bild unserer ,Generation“. An ihnen 148}t sich das tragische Zu-
ruckdréngen, ja die Ausmerzung der ,Phantasie“ in unserer Zeit deutlich
machen.

Trotz allem, was sie trennt, haben diese drei Denker etwas gemeinsam:
sie sind der Existentialphilosophie verpflichtet, die das européische Denken
wihrend der ersten Hilfte unseres Jahrhunderts geprigt hat. Keiner von
ihnen verleugnet diese geistige Herkunft; Heidegger (Sartre, Bultmann)
oder Husserl (Ricoeur) stehen am Ursprung ihres Denkens. Auf diesem
Mutterboden erwichst eine weitere Gemeinsamkeit, die sie mitten in unsere
Uberlegung hineinstellt: Sartre, Ricoeur und Bultmann beschiftigen sich
mit der Welt der Phantasie; sie widmen ihr sogar einen guten Teil ihrer
Untersuchungen und jhrer Kritik. Gleich das erste groflere philosophische
Werk Sartres: ,, Das Imagindre. Psychologische Phidnomenologie der Einbil-
dungskraft” geht das Thema ganz ausdriicklich an3. Ricoeur behandelt es
vor allem in seinen phidnomenologischen Analysen des Willens (,, Philoso-
phie des Willens“) und der Schuld (,,Phinomenologie der Schuld®)*. Seit
etwa zehn Jahren schldgt sich Ricoeur iiberdies verbissen mit der Psycho-
analyse herum, einer Wissenschaft oder Technik, die sich ebenfalls mit der
Phantasie beschiftigt. Fiir Bultmann, den alten Mann aus Marburg, steht
von Anfang an der Mythos® in der Mitte seiner Uberlegungen. Die drei

2 Ganz besonders in Frankreich; vgl. den Beitrag des Vf. in dieser Zeitschrift 39 (1966)
215-224: ,Der ,militant’ — Mythos oder Wirklichkeit des franzdsischen Katholiken von
1966“. — Aber jeder Bereich des kathol. Lebens war auf seine Weise von diesem Geist
unserer Zeit geprigt.

3 L'imaginaire. Psychologie phénoménologie de I'imagination, NRF, Gallimard, Paris
1940; dt. 1971.

4 Philosophie de la volonté.“ 3 Bde. Aubier, Paris 1950-1961; Bd.I Le volontaire et
Uinvolontaire. — ,Finitude et culpabilité®, 2 Bde, Paris 1960 (dt. Phinomenologie der
Schuld, Freiburg-Miinchen 1971); Bd. I L’homme faillible (Die Fehlbarkeit des Menschen);
Bd. II La Symbolique du Mal (Symbolik des Bosen).

5 U. a. Glauben und Verstehen. Gesammelte Aufsitze. 4 Bde, Tiibingen; Jesus Christus
und die Mythologie. Hamburg 1964.



Vom Verlust und Wiedergewinn der schépferischen Phantasie 23

Autoren gehen dem Problem der menschlichen Phantasie auf den Grund.
Aber — und das ist entscheidend — sie beschiftigen sich nur mit ihr, um sie
zu tiberwinden, jeder auf seine Weise: Sartre setzt um, Ricoeur sammelt
ein, Bultmann wertet ab.

Die Welt der Phantasie, umgesetzt in Freiheit

Beginnen wir mit Jean-Paul Sartre. Auf den letzten Seiten seines Anfangs-
werkes ,,Das Imagindre“ macht er einen Riesen-Sprung nach vorn, von der
Psychologie in die Metaphysik. Fiir Sartre besteht Bewufitsein in der Frei-
heit zur Negation der Welt von Phantasie und Traum, durch die sich der
Mensch dem Anspruch der wirklichen Welt immer wieder zu entziehen
sucht. ,Der Traum ist keineswegs ein Trugbild, das fiir Wirklichkeit gehal-
ten wird; er ist vielmehr die Odyssee eines Bewufitseins, das aus eigenem
Antrieb und sich selbst zum Trotz nur dem einen gewidmet ist, eine irreale
Welt aufzubauen. Der Traum ist eine privilegierte Erfahrung, die uns ver-
stehen lassen kann, was es um ein Bewuftsein ware, das sein ,In-der-Welt-
sein’ verloren hatte und das der Kategorie des Wirklichen beraubt ware®.*
Dieses Bewuf}tsein, ,der Kategorie des Wirklichen beraubt zu sein®, fithrt
nach Sartre zur Freiheit, die sich im Wetterleuchten der letzten Seiten sei-
ner psychologischen Phanomenologie ,,Das Imagindre® ankiindigt und in
der ungeheuren Spannweite des Essays ,,Das Sein und das Nichts“ entfal-
tet wird’.

Der autobiographische Bericht ,Die Worter”® kann die Erfahrungswelt
der philosophischen Ansitze verstindlich machen. Was ist aus dieser
Selbstdarstellung herauszulesen?

1. Das vaterlose, einsame Kind ist mit einer ungewéhnlich reichen und
lebhaften Phantasie begabt; eine unkindliche Lektiire wirkt aufputschend.
So schildert sich Sartre selbst, als er etwa achtjdhrig von Feuilleton-Helden
fasziniert und hingerissen ist. ,Dieser geniale Autor (Michel Zévaco) hatte
unter Victor Hugos Einflul den republikanischen Mantel- und Degen-
Roman erfunden. Zévacos Helden verkorperten das Volk; sie bauten Reiche
auf und rissen sie nieder, seit dem vierzehnten Jahrhundert sagten sie die
Franzosische Revolution voraus, schiitzten aus Seelengite die Kinderkonige
oder die wahnsinnigen Konige gegen ihre Minister und ohrfeigten die
bosen Konige. Der grofite unter ihnen, Pardaillan, war mein Meister. Um
es ihnen nachzutun, habe ich hundertmal, dastechend auf meinen stolz
gespreizten Hahnenbeinen, Heinrich I11. und Ludwig XIII. geohrfeigt . . .

8 Limaginaire, 2. 2. 0. 225.
7 Létre et le néant”, NRF, Gallimard, Paris 1943.
8 ,Les mots“, Gallimard, Paris (dt. Rowohlt, Hamburg 1965).



Dominique Bertrand 24

Abschlieflend urteilt er: , Wie tief mein Traum auch sein mochte, niemals
war ich in Gefahr, mich darin zu verlieren. Dennoch war ich bedroht, meine
Wahrheit war in duflerster Gefahr, bis zum Lebensende ein Gegenstiick
zu meinen Liigen zu bleiben*®.

2. Der junge Schwirmer, rasend geworden durch einen neuen ,Betrug*,
der ,sein Leben verdnderte“, wird zum Schriftsteller. Schon auf einem
Schulheft steht mit violetter Tinte: ,Romanheft*. In der patriotischen Be-
geisterung des Kriegsausbruchs von 1914 schreibt er an einer Geschichte,
in der Kaiser Wilhelm II. zur Waffenruhe gezwungen wird. ,Folglich
mufite nach allen Regeln der Logik der Herbst jetzt den Frieden bringen.
Allein die Zeitungen und die Erwachsenen wiederholten morgens und
abends, dafl man sich auf den Krieg einstellen miisse und daf} der Frieden
auf sich warten lasse. Ich fiihite mich geprelit: ich war ein Schwindler, ich
erzahlte Liigengeschichten, die niemand glauben wollte. Kurzum, ich ent-
deckte die Phantasie. Zum erstenmal in meinem Leben las ich, was ich
geschrieben hatte. Ich errotete tief. Ich also, ich hatte Wohigefallen gehabt
an diesen kindischen Phantastereien? Fast hitte ich auf die Literatur ver-
zichtet . . .“%, Bleiben wir bei diesem grundlegenden Text. Was geschah?
In einem einzigen Augenblick erfafit der kleine Jean-Paul (den Sartre
noch einmal liest), was Phantasie ist: die Fahigkeit, ,Liigengeschichten®,
d.b. Unwirkliches zu schreiben; und was sein ,Ich“ ist, das ,Gefallen
gefunden hatte an diesen Phantastereien®. Das ist festzuhalten: Wesent-
licher als die Bilderwelt, wie kennzeichnend sie auch fiir ihn ist, ist bei
Sartre immer das Ich und die Fahigkeit, iiber das Unwirkliche zu schreiben;
die Welt der Phantasie ist fiir ihn nur die Praambel zur Freiheit, er selbst
zu sein. ,Man kann eine Neurose ablegen, vermag aber nicht von sich selbst
zu genesen®, schreibt er zum Abschluf} in den , Wértern“1!,

3. Schon bei der Riickkehr zu dem kleinen Jean-Paul Sartre und um ihn
wiederzufinden, flirtet Sartre mit der Psychoanalyse, 148t sich aber nicht
auf sie ein. In seinem letzten Werk , L’idiot de la famille. Gustave Flaubert
de 1821-1856“12 nihert er sich ihr noch mehr, liefert aber den Grund seines
Ich genausowenig wie vorher der Freudschen Technik aus. Sartre ist theore-
tisch und existentiell zu sehr an sein Ich - so wie es ist! — gebunden, um
ernsthaft daran zu denken, sich von was auch immer und durch wen auch
immer kurieren zu lassen. ,Vor allem keine Intimititen: Ich halte mir
meine Vergangenheit respektvoll vom Leibe“ bekennt er in den Wrtern.
Oder: ,Wieso hitte mich die Vergangenheit bereichern sollen? Sie hatte
mich nicht geschaffen. Umgekehrt: ich selbst stieg aus meiner Asche empor

® Deutsche Ausgabe 102/103.
10 Ebd. 164. 11 Ebd. 195.
2 NRF. Gallimard, Paris 1971-1972 (3 Bde).



Vom Verlust und Wiedergewinn der schépferischen Phantasie 25

und entrif dem Nichts das Gedichtnis an mich in einem stets neuen
Schopfungsakt®1s.

Sartre kennt die Welt der Phantasie; sie ist fiir ihn aber nur ein Sprung-
brett, um in sein Ich hineinzuspringen. Erinnerung, Phantastereien, Neu-
rose . .. all das ist nur ein erster Entwurf der Freiheit und fithrt nur zur
Freiheit, wenn es, iiberwunden durch die Freiheit, selbst in Freiheit um-
gesetzt wird.

Das symbolische Bewufitsein, ein Einsammeln der Bilderwelt

Sartre stellt mit grofler Klarheit die entscheidende Frage: Ist eine Philoso-
phie, in deren Mittelpunkt das Ich und dessen Uberlegenheit stehen, ver-
einbar mit der Psychoanalyse? Noch radikaler: Was respektiert die Bilder
und Gegebenheiten der menschlichen Phantasie am besten: eine philoso-
phische Definition der Freiheit oder eine Analyse nach der Art Freuds?
Sartre gibt die Antwort, indem er systematisch in den Bildern und Ge-
gebenheiten der Phantasie ,Les chemins de la liberté”, ,die Wege der
Freiheit® sucht!®. Sie interessiert ihn allein. Ricoeur, der sich immer schon
fiir die menschliche Phantasie interessiert hat, packt das Problem in seinem
Hauptwerk ,, Die Interpretation. Ein Versuch iiber Freud* anders an'.

Schon die Konzeption des Buches kann zeigen, was gemeint ist, wenn wir
seinen , Versuch® als ,Finsammeln® bezeichnen. Ricoeur betrachtet Freud
und sein Werk als eine Art von Fremdkorper fiir die Art von Philosophie
des Ich, die auch er, anders allerdings als Sartre, vertritt. Sein ganzes Werk
besteht darin, in diese Philosophie des Ich das wieder ,einzubringen, ein-
zusammeln“, was ihr zu entgleiten und sogar zu widersprechen scheint
(recueillir = einsammeln, was verloren war; récupérer = wieder in Besitz
nehmen). Daher trigt Buch I der ,, Interpretation® den Titel: ,, Problematik.
Freuds Situation®, Buch I1: , Analytik. Freud-Lektiire“, Buch I11: , Dialek-
tik. Eine philosophische Freudinterpretation”. Freud wird gleichsam in
drei Umschlingungen wie von einer Boa verdaut. Der Philosoph des Ich
1488t nicht einen einzigen Augenblick sein Grundpostulat von der psycho-
analytischen Siure zerfressen. Sein Ich, das er lieber ,soi de la réflexion®
(das eigene, sich bewuflte Selbst) nennt, hat sich zwar betrdchtlich, ja
unendlich ausgedehnt durch die Einverleibung einer so kontriren Mahl-
zeit. Aber das denkende und reflektierende Subjekt ist sich gleich geblie-
ben; keiner seiner Anspriiche wurde geschwacht.

So etwa lautet die Kritik der Freudianer an der ,Interpretation
Ricoeurs, obgleich sie die groflen Reichtiimer des Werkes und die wert-
A a.0. 183/181.

14 Qbertitel eines dreibindigen Romanwerkes, dt. 1949-1952.
15 De I'Interpretation. Essai sur Frend“. Le Seuil, Paris 1965 (dt. Ffm 1969).



Dominique Bertrand 26

vollen Erkenntnisse zur Symbolik anerkennen. Und sie haben nicht Un-
recht. Zwei Zitate mogen geniigen. Das erste stellt ein Grund-Postulat auf,
das nie kritisiert wird, das aber alles Nachfolgende begriindet. ,Ich will
hier annehmen, dafl das Setzen des Selbst die erste Wahrheit ist fiir den
Philosophen, der in der groflen Tradition der modernen Philosophie steht,
jener Philosophie, die von Descartes ausgeht, sich mit Kant, Fichte und der
reflektiven Strémung der europiischen Philosophie weiterentwickelt. Fiir
diese Tradition, die wir, bevor wir ihre Hauptvertreter einander gegen-
uberstellen, als ein Ganzes betrachten, ist das Setzen des Selbst eine Wahr-
heit, die sich selbst setzt; sie kann weder verifiziert noch deduziert werden;
es handelt sich gleichzeitig um das Setzen eines Seins und einer Handlung;
das Setzen einer Existenz und einer Gedankentitigkeit: Ich bin, ich denke;
existieren, das heifit fiir mich: denken; ich existiere, insofern ich denke. Da
diese Wahrheit nicht gleich einer Tatsache verifiziert noch gleich einem
Schluf} deduziert werden kann, muf sie in der Reflexion gesetzt werden;
ihr Sich-selbst-Setzen ist Reflexion; Fichte nannte diese erste Wahrheit:
das thetische Urteil. Das ist unser philosophischer Ausgangspunkt“:. Dieses
Postulat wird nie in Frage gestellt, weil man nicht sieht, wie das geschehen
konnte. Aber, so entgegnen die Freudianer, man sieht es deshalb nicht, weil
man der Freudschen Psychoanalyse nicht bis zum Schluf} folgt. Es ist, als ob
in diesem Spiel entweder das ,Selbst oder die ,Kraft der Phantasie“ die
Rolle der Boa iibernehmen miifiten, die alles andere verschlingt.

Das zweite Zitat enthilt die ganze Breitseite der Entgegnungen, die
Ricoeur beharrlich jenem Einwurf entgegenhilt, er verfilsche in seinem
eigenen Sinn die Freudsche Denkweise; in respekterheischender Redlich-
keit fithrt er ithn immer wieder an und antwortet darauf: ,Mehr noch als
die Durchleuchtung® dieses oder jenes (Freudschen) Begriffes ,ist meine
Betrachtung philosophischer Art: nachdem ich gesagt habe: wenn ich Freud
lese, verstehe ich ihn nur dann, indem ich“ diesen oder jenen Schritt tue, so
»sage ich nun: ich verstehe“ den einen Schritt nur, wenn ich ihn durch den
anderen erginze. ,Und mich wieder Freud zuwendend, suche ich in seinem
Werk, d. h. in der Analyse als Analyse den Bezug auf seinen dialektischen
Gegensatz . . . ich mochte Freud nicht vervollstindigen, sondern ihn ver-
stehen, indem ich mich verstehe“.’” Ricoeur ist ehrlich. Wir haben die
Einzelheiten seiner Beweisfiilhrung weggelassen und nur den Gedanken-
gang wiedergegeben. Der Leser kann auf diese Weise vermuten, daf er im
Fortgang der ,Interpretation” mehr Ricoeurismus als echten Freudianis-
mus finden wird.

Am Schluf ist Ricoeur der Meinung, er habe das schmichtige ,Selbst®
des Anfangs geweitet mit der Fiille gegensitzlicher Symbole (von Tod und
16 Ebd. (dt. Ausgabe) 56. 17 Ebd. 471



Vom Verlust und Wiedergewinn der schopferischen Phantasie 27

Leben, von Lauterung im Sinn der Psychoanalyse und Entfaltung im Sinn
des Heiligen) und der ganzen Schirfe des nicht weniger Widerspriichlichen
der Methoden, das Gewoge der Symbolik zu interpretieren. Alles wurde in
das Ich ,eingesammelt“ — im Unterschied zu Sartre, der weniger ,,in Besitz
nehmen“ als einen Sprung nach vorn tun wollte. Aber beide, der Atheist
wie der Gliubige, bleiben dem Ich treu. Doch sie stehen im Verdacht, die
menschliche Phantasie nicht geniigend respektiert, die Phantasie dem Ich
geopfert zu haben. Die Psychoanalyse kann darauf aufmerksam machen.

Die Glaubensentscheidung als Ablehnung des Mythischen

Sowohl sein Luthertum als auch sein theologischer und philosophischer
Werdegang (der Einflul Heideggers) hat Rudolf Bultmann zur existen-
tialen Interpretation des Glaubens gefithrt (Freud spielt bei ihm wohl
keine Rolle). Er hebt den Glauben radikal ab von allem iibrigen: vom
theologischen Wissen, von religiosen Gewohnheiten, Traditionen, Vor-
schriften usw. Dieser Glaubensakt ist mit nichts zu vergleichen und kann
deshalb mit allen Glaubensformeln, Frommigkeitsiilbungen usw. koexistie-
ren. Eine Uberlegung wie die iiber den Sinn des Weihnachtsfestes heute!®
konnte ein konservativ-frommer Pfarrer geschrieben haben. Freilich mit
einer Einschrinkung, einer einzigen: In seiner Koexistenz mit allem ande-
ren muf} der Glaube selbst in seiner radikalen Wahrheit, in seiner verti-
kalen Wahrheit, gegeniiber allem anderen herausragen. Hier ist Bult-
manns Anliegen zu Hause: dafl der Glaubensakt, der notwendigerweise
mit allem anderen vermengt ist, in diesem anderen seine Heilsbedeutung
nicht verliert. So verwirft Bultmann den Mythos nicht, denn dieser ist
menschliche Wirklichkeit; aber die ganze Anstrengung — auch in dem
kleinen Text iiber Weihnachten — zielt mit den Waffen der Exegese und
der Existentialphilosophie darauf hin, die Reinheit des Glaubens aus der
Verworrenheit und dem Chaos der Phantasie und deren Bilderwelt zu
retten.

Hier sei ein Text angefiihrt, der auch deshalb interessiert, weil er aus
dem Jahr 1963 stammt und eine Art zusammenfassenden Riickblick dar-
stellt. Er steht am Beginn von ,Zum Problem der Entmythologisierung®
und gibt sich unerschiitterlich sicher: ,Unter Entmythologisierung verstehe
ich ein hermeneutisches Verfahren, das die mythologischen Aussagen und
Texte auf ihren wirklichen Sinn hin befragt. Es wird also vorausgesetzt,
dafl der Mythos von einer Wirklichkeit spricht, aber in unzureichender
Weise. Es wird weiterhin ein Verstehen vorausgesetzt, das von der Wirk-
lichkeit bestimmt ist.“ Dieses Vorverstdndnis wird dann ndher erlautert:

18 Vgl. Glauben und Verstehen, Bd. II1, 76 ff.



Dominique Bertrand 28

»Das menschliche Leben ist Geschichte; durch die Entscheidungen jedes
Augenblicks fithrt sie in eine Zukunft, in der der Mensch sich selbst wihlt.
Die Entscheidungen werden in der Weise gefillt, wie ein Mensch sich selbst
versteht und worin er die Vollendung seines Lebens sieht. Die Gesdhidhte
ist das Feld der menschlichen Entscheidungen®. Einige Zeilen weiter heifit
es: ,Man kann vom Sinn der Geschichte nur sprechen als vom Sinn des
Augenblicks, der nur als Augenblick der Entscheidung bedeutsam ist“.!®
Der Augenblick ist fiir Bultmann die Wirklichkeit; die Wirklichkeit, in der
sich das Paradox des christlichen Glaubens nicht durch die Erinnerung,
sondern nur durch die Aktualitit der Verkiindigung vollzieht.2

Je eingehender man sich mit Bultmann beschiftigt, desto mehr entdeckt
man in ihm einen wahrhaft Glaubenden. Man miflversteht sein Werk,
wenn man es nicht als eine Auseinandersetzung um den Glauben und als
eine Hilfe zum Glauben versteht. Eben diese Wahrhaftigkeit erklirt m. E.
den theologischen Einflufl der Entmythologisierung, nicht so sehr exege-
tische Technik und Gelehrsamkeit. Bultmanns Entmythologisierung ist ein
Akt des Glaubens, und insofern sollte nichts ,gegen® sie, nichts ,neben®
ihr oder ,liber sie hinaus“ gesagt werden. Sobald die Kritiker solche Wege
einschlagen, um Bultmann zu iiberholen oder zu widerlegen, ziehen sie die
Diskussion auf eine niedrigere Ebene herab und nehmen ihr die Radikali-
tdt. Man muf die Diskussion im Gegenteil — wie Ricoeur einmal schreibt —
auf eine hohere Ebene heben, und das geschieht, wenn wir irgendwie
~unter dem Werk“ Bultmanns bleiben?!.

Im Eifer des Gefechts neigt Bultmann dazu, das unterhalb diesem so
radikal menschlichen Moment der Entscheidung Liegende unterzubewer-
ten. Er fiirchtet eine Abschwichung der Glaubensschirfe und ist vor allem
bemiiht, die Dinge auseinanderzuhalten. Sein Anliegen ist nicht, aufzu-
zeigen, dafl die Phantasie und ihre Bilder — er nennt sie ,Mythos“ — hier
und in diesem Augenblick auch der aktuelle Mutterboden der Entscheidung
selbst sind. Er kritisiert den Mythos von der Entscheidung her und denkt
nie daran, auch die Entscheidung von der Kraft der Phantasie her einer
Kritik zu unterziehen, selbst in dem genannten Artikel nicht, in dem er sich
der Aufwertung der Bilderwelt im Grund des Menschen nihert. ,Der
Mensch findet sich in einer Welt vor, die voller Ritsel und Geheimnisse ist
und einer Bestimmung unterliegt, welche in gleicher Weise ritselhaft und
geheimnisvoll ist. Unméglich fiir ihn, nicht zu spiiren, daf er nicht Herr
des Lebens ist: er gewahrt vielmehr, dafl die Welt und das menschliche

% Foi et compréhension, t.2, eschatologie et démythologisation. Le Seuil, Paris, 1969,
884, 385,386. 20 Ebd. 393.

# Vorwort Ricoeurs zur franzés. Ausgabe von , Jesus Christ and Mythologic® (Jésus,
mythologie et démythologisation, Le Seuil, Paris, 1968. p. 28).



Vom Verlust und Wiedergewinn der schépferischen Phantasie 29

Leben ihren Grund und ihre Grenze in einer Kraft (oder in Kriften) haben,
die iiber das hinausweisen, was er voraussehen und womit er rechnen kann,
in einer transzendenten Kraft. Dennoch verobjektiviert das mythologische
Denken in naiver Weise das Jenseits im Diesseitigen. Gegen seine eigent-
liche Intention stellt es sich das Transzendente als eine ferne, rdumliche
Wirklichkeit vor und dessen Madht als eine quantitative Steigerung mensch-
lichen Vermégens. Dagegen will die Entmythologisierung die eigentliche
Intention des Mythos in Kraft setzen, d. h. die Absicht, von der wahren
Wirklichkeit des Menschen zu sprechen“®. ,Dagegen will die Entmytholo-
gisierung . . .“! Bultmann ist ein Kreuzfahrer, oder vielleicht ein verhinder-
ter Herkules vor der Hydra von Lerna, der aus jedem abgeschlagenen
Haupt mehrere neue Kopfe wachsen. Ist ndmlich in seinem Eifer, zu ent-
mythologisieren, nicht selbst ein bifichen Mythologie enthalten? Er hatte
daran denken miissen, auch dieses verborgene Haupt in seinem eigenen
Unternehmen abzuschlagen.

Wie dem auch sein mag, fiir Bultmann ist der Glaubensakt nur dann
richtig, steht er nur dann in der Entscheidung, wenn er unermiidlich den
Kampf gegen die eindringende Bilderwelt fiihrt und zuriickweist, was stets
neu aufsteigt — von unten her.

II. Vorsichtige Auswertungen und ein Blick nach vorn

Bei drei Denkern, die zweifelsohne unsere Generation prégen, finden wir
bei aller Verschiedenheit die gleiche Haltung gegeniiber der Macht der
Phantasie und ihrer Bilder, jenem Bereich, der zum Menschen gehort
und sich zugleich ihm entzieht, jenem Unter-Menschlichen, das bereits
menschlich ist. Alle wissen, dafl ,es® existiert, bieten aber ihre philosophi-
sche oder theologische Energie auf, um den Menschen anderswo zu veran-
kern. Sie werfen den Anker nicht in die Meerestiefe aus, sie retten sich auf
ein Riff, das herausragt: das Ich, das Selbst, die Entscheidung. Sartre be-
schreibt den Sprung auf das Riff, Ricoeur trdstet sich, wenn er das Riff
mitten im Ozean aufragen sieht, Bultmann kdmpft gegen die steigende See.
Es gibt noch viele andere Zeugen, die mit anderen und vielleicht subtileren
Mitteln die Phantasie und deren Welt iiberwinden wollen. Die drei ge-
nannten Namen sind keine Einzelgénger, sondern Reprasentanten unserer
Generation, sind Menschen, die die Kraft der Phantasie ahnen, sie fiirch-
ten, sich dann aber in die zu magere und blutleere Selbstbehauptung der
Freiheit flichten.

22 Fbd. 390-391.



Dominique Bertrand 30
Eine katholische Besinnung

Ein schwerer Irrtum wére es nun, unsere drei Autoren als Siindenbécke zu
betrachten und unser eigenes Fehlverhalten auf sie abzuladen. Wir, insbe-
sondere wir Katholiken, sollten uns klar machen, dafl wir in den atheisti-
schen oder protestantischen Werken, die wir durchgeblattert haben, die
eigene Stimme vernahmen und noch vernehmen.

1. Die philosophischen Werke stehen in seltsamer Verwandtschaft zu einer
Strémung, die sich in der Kirche seit den zwanziger Jahren und noch heute
findet: zum Aktionsdrang, zur Indienstnahme der menschlichen Wirklich-
keiten, zur berauschenden Entdeckung der Freiheit der christlichen Exi-
stenz. Kurzum, wie es einen philosophischen und theologischen Existentia-
lismus gab und noch gibt, so gab und gibt es auch einen katholischen. Viel-
schichtig wurde und wird der Glaube unserer Generation von ihm geprigt.
Der Glaubige hat, nicht ohne Schmerzen und Zahneklappern, wieder ent-
deckt, daf} er ein verantwortliches ,Ich“ ist, nicht nur Glied einer kirch-
lichen Kérperschaft, die durch ihn hindurch denkt und handelt; nicht nur
ein Ding, das als Vorbereitung fiir das Leben und die zukiinftige Freiheit
im Jenseits sich auf eine Reise durch dieses , Trinental“ macht. Jetzt, so-
fort, im gegenwirtigen Augenblick, weifl er, daf sich mit ihm und in jhm
das grandiose Abenteuer der Gnade und der Freiheit ereignet. Darum ist
es nicht so leicht, sich von den drei genannten »Reprasentanten® zu distan-
zieren. Sie systematisieren nur, jeder in seiner Weise, woran wir alle ge-
glaubt und wovon wir uns genzhrt haben.,

2. Zu erinnern ist hier auch an das MifYtrauen, mit dem von engagierten,
~existentiellen“ Katholiken alles betrachtet wurde, was im christlichen und
kirchlichen Leben nach »Magie“ roch. Kritik am Volkstiimlichen, Kritik an
einer massiv glaubigen Weise des Sakramentenempfanges . . . Was war in
den vergangenen Jahren nicht alles dem Verdacht der Magie ausgesetzt?
Das war unsere Weise, die Phantasie und ihre Inhalte abzulehnen, oder
zumindest sie hinter uns zu lassen. War das falsch? Das sollte niemand
sagen, der die vom Konzil gewiesene Richtung akzeptiert. Gerade dort
ndmlich kam diese immense Hochschitzung von Entscheidung und Freiheit
zum Sieg. Die Kirche hat in der Kraft des Glaubens die berechtigte Auto-
nomie der Person anerkannt und gutgeheiflen. Sie hat uns aufgefordert,
ohne Komplexe das eigene ,Ich“ zu entdecken. Ist aber darum alles in
Ordnung? Muf} man nicht sagen, daf§ hier das Problem erst beginnt? Hier,
wo sich die schépferische Kraft der Phantasie in Erinnerung bringt?

Die Phantasie oder: die Welt der Phantasie bleibt uniiberholbar
Man kann die Phantasie und ihre Welt nicht hinter sich lassen. Fs gibt



Vom Verlust und Wiedergewinn der schipferischen Phantasie 31

keine Insel, kein ,Ich“, auf das man aussteigen, auf dem man sich nieder-
lassen kénnte und dadurch geschiitzt wire vor den eigenen, grundlosen
Tiefen. Sind nicht in dieser Hinsicht Sartre, Ricoeur und Bultmann, drei
Reprisentanten einer in den meisten von uns wachen Denkweise, unaus-
weichlich tiberholt? Uberholt wie die Zeit, deren Wortfithrer sie waren:
Du willst dein Ich behaupten, deine absolute Freiheit, deine Verantwor-
tung fiir eine gerechtere und briiderliche Welt, deine Verfiigbarkeit fiir
den kommenden Gott und fiir die Menschen, deine Briider. Und dann?
Was wirst du dir dann einfallen lassen mit dieser erhebenden Selbstbesta-
tigung deines Tuns? Was wirst du dann den Menschen und dir selbst vor-
schlagen im Hinblick auf diese Befreiung, die du als den Nerv deines
Glaubens verkiindest? Das will die Welt von uns horen, nachdem das
Konzil uns in unsere Eigenverantwortung gestellt hat. Wir sollen uns
etwas einfallen lassen, wie es Papst Paul VI. in seinem Brief an Kardinal
Roy sagte: ,Mehr denn zuvor wird heute das Wort Gottes nur dann ver-
kiindigt und gehort werden, wenn es vom Zeugnis und der Kraft des Hei-
ligen Geistes begleitet wird, der im Wirken der Christen firr ihre
Briider am Werk ist, dort, wo sich ihre Existenz und ihre Zukunft entschei-
det“2s, Aber wie kann sich das ,Ich® etwas einfallen lassen, wenn es zu-
sammenschrumpft auf sich selbst? Der Einfall kommt dem Ich nur aus der
eigenen Tiefe mit ihren ,extravaganten“ und ,naiven® Bildern, und wir
miissen aufmerksam sein, nicht iberheblich, sondern aufmerksam mit jenen
,Ohren®, die horen, was der Geist in den bizarren Bildern der Apokalypse
heute wie gestern zu den Gemeinden spricht.

Durch manches wurde unsere Generation in den letzten Jahren belehrt,
daf die Absicht, man konne die Phantasie hinter sich lassen, der sicherste
Weg ist, von ihr iiberflutet zu werden. Die Phantasie und ihre Welt lassen
sich nicht iiberholen. Man muf sie einbeziehen wie der kluge Seemann den
Wind, die Stromungen und die Untiefen. Was folgt, ist wohlbekannt,
lohnt aber, noch einmal bedacht zu werden.

Die Utopie oder: die iiberholte Phantasie récht sich

Unsere tiberrationalisierte Welt, aktiv und stolz auf ihre Autonomie und
Wissenschaft, lief die Utopie wiederaufleben. Nicht nur den ,wissen-
schaftlich® begriindeten Zukunftstraum des dialektischen Materialismus,
sondern die uferlose Utopie, die systematisch jede Rationalitit von sich
wirft, die Poesie und Rechenschieber einander entgegenstellt, oder auch
das Drogenreich und den Beton der neuen Stidte. Utopie ist heute die
spektakulirste und provozierendste Form einer umfassenderen und ver-

2 Nr. 51 dés_Bricfcs.



Dominique Bertrand 32

trauten Erfahrung: Der moderne Mensch bleibt ein grofies Kind, er konsu-
miert wahrscheinlich nicht mehr, aber gewifl nicht weniger an Bildern als
der primitive Mensch, der Mensch der Antike, der mittelalterliche oder
der Mensch des Barock. Kino, Fernsehen, Zeitungen, Plakate . . . Wieviel
Bilder im menschlichen Gehirn des Jahres 1974! Welches Bediirfnis nach
Bildern! Mége das bestitigte ,Ich“ oder ,Selbst“ nicht untergehen in
dieser Bilderflut! ,Jeder priife sich hier selbst“, wie Paulus seinen Ko-
rinthern schrieb.

Die Ideologien oder: Die beiseitegelegte Phantasie schligt das Ich
mit Blindheit

Die Utopie gibt sich unverniinftig, um die Unvernunft dessen zu entlarven,
was sich fiir verniinftig hilt. So legen das Fernsehen und sein unverniinfti-
ger Gebrauch Zeugnis ab gegen die weltweite Unvernunft einer Zivilisa-
tion. Die Utopie steigert sich in Richtung der Paranoia. Die Ideologen pri-
sentieren sich als das Vernunftigeméifle. Der liberale Kapitalist sagt: Ich bin
der einzige, der realistisch in die Zukunft geht. Ein Marxist der strikten
Observanz beansprucht dasselbe. Der Anspruch beider beweist, dafl der
eine wie der andere in seiner Argumentation, ja in seiner Statistik, Opfer
eines unbewnfiten Traumes ist. Daher die Heftigkeit der ideologischen
Zusammenstofle. Das ist in der Kirche nicht anders. Hier gilt wiederum:
»jeder priife sich selbst“! Man lese dazu das zweite grofie Kapitel des be-
reits zitierten Briefes an Kardinal Roy ,Grundlegende Bestrebungen und
aktuelle Ideen“ (Aspirations fondamentales et courants d’idées).

Was heifit das: Die Phantasie ist nicht tiberholbar? Man denke an das
»Ich®, an dieses ,cogito“ (,ich denke“), an die »Entscheidung®, die unsere
Gewidhrsméinner verteidigen. Wenn sie uns an den Kampf erinnern, den
wir Christen gefiihrt haben, so ist das ansgezeichnet; sie machen uns
klar, wofiir wir gekdmpft haben, wir als Glaubende mit einer ganzen
Epoche der Menschheit. Wenn wir aber diese strategischen Punkte zur
starren Festung machen, dann hat Freud Recht gegen uns. Die Festung ist
langst unterminiert. Die Psychoanalyse gewinnt in unserer Zeit wachsende
Bedeutung. Das kleine Ich verkriimmt sich in sich selbst oder gibt zufrieden
iiberall nach. Das ist der Zeitpunkt, um das Wort Jesu wie an uns gerich-
tet zu horen: ,Wer sein Leben (sein Ich) liebt, wird es verlieren.“

IT1. Der Glaube und die Welt der Phantasie

Daniel, dieser vierte ,grofle Prophet“, wird meist entweder nicht recht
ernst genommen (in den ersten sechs und im letzten Kapitel) oder er 1Rt
den Leser kalt mit seinen politisch-eschatologischen Phantasmagorien.



Vom Verlust und Wiedergewinn der schépferischen Phantasie 33

Aber ihm sollte in der Heilsgeschichte grofle Bedeutung zukommen. Jesus
entnimmt eher ihm als Ezechiel den Menschensohntitel und stitzt sich in
den Vorhersagen iiber die Zerstérung des Tempels auf ibn. Die Gestalt
Daniels ist einzigartig unter den Propheten. Wir heutigen Christen stehen
seiner Prophetie, zumindest an gewissen Stellen, die uns wie Klischees vor-
kommen, kritisch, um nicht zu sagen skeptisch gegeniiber. Sie besteht vor
allem in Traumdeutung und merkwiirdigen Visionen wie bei den zwei
Traumen des Nebukadnezar oder die berithmte Hand beim Festmahl des
Balthasar. In den betreffenden Kapiteln wird Daniel selbst zum Traumer
und braucht den Engel als Psychoanalytiker. Liest man nun Daniel in die-
ser Sicht, so erhalt er fiir uns eine ungewdhnliche Bedeutung. Bei ihm kann
der Glaubende lernen, dafl der Glaube eine Verstehensweise ist, die den
Kern des Unverstindlichen umfafit. Was sonst niemand versteht, die
psychologischen Schwankungen des allgewaltigen Potentaten, des allmach-
tigen ,Ich“, wird in Glaube und Gebet des Propheten erhellt.

Allein vom Gesichtspunkt der Traumdeutung her ist aus diesen eigen-
artigen Berichten zweifellos viel zu lernen. Hier mag es geniigen, daf} der
Glaube nach dem Buch Daniel vor den Phantasiebildern nicht zu fliehen
braucht, sondern ihnen ins Auge sehen kann, um ihre Ritselhaftigkeit auf-
zubrechen. Aus dieser Gewiflheit heraus sollen fiinf kurze Schluf8folgerun-
gen angedeuntet werden, von denen jede einer eigenen Uberlegung wert
ware.

1. Gott. Da erwiderte Daniel dem Konig und sagte: ,Das Geheimnis,
nach dem der Konig forscht, kénnen Weise und Magier, Gelehrte und
Astrologen dem Konig nicht aufdecken. Aber es ist ein Gott im Himmel,
der Geheimnisse offenbart, und er hat den Konig Nebukadnezar erkennen
lassen, was am Ende der Tage geschehen soll. Das Traumgesicht deines
Hauptes auf deinem Lager war dieses: ...“ (Dan 2,27-28). Die Verse
enthalten eine geschlossene Theologie, das heiflt eine ,, Aussage iiber Gott“.
So wohnt Gott im Himmel und durchforscht gleichzeitig die Tiefen dieses
»verantwortlichen Ich®, dessen Typus Nebukadnezar ist. Ferner: es gibt
Geheimnisse des menschlichen Herzens — insbesondere , Traumgesichte,
die ,das Haupt“ dessen bevilkern, der ,auf seinem Lager liegt“ —, die
Gott allein kennt; der Mensch braucht also diesen Gott, um sich selbst in
seinem tiefsten Innern kennen und verstehen zu lernen. Das ist das ,no-
verim me, noverim te“ (,schenk mir, o Gott, daf} ich mich erkenne und daf§
ich Dich erkenne) des heiligen Augustinus in seiner urspriinglichen Kraft,
oder die erste Regel der Unterscheidung der Geister in der Zweiten Wodhe
der ignatianischen Exerzitien. Ein weiterer Zug: Gott ist nicht eifersiichtig
auf die Kraft dieses ,Ich“; ganz im Gegenteil, er will sie bis zur Erkenntnis
des Endes aller Dinge erheben. Aber das wichtigste sagen die zwei Verse,



Dominigue Bertrand 34

daBl Gott einen Traum sendet, bevor er sich offenbart; oder besser: es ge-
hért zur Offenbarung des lebendigen Gottes an den Menschen, daf sie in
¢inem unbegreiflichen Aufruhr in dessen Tiefe beginnt. In diesem Augen-
‘blick der Erzahlung bestand die ,,Offenbarung des Geheimnisses“ in nichts
anderem als in der Wut und Verstortheit des Konigs. Gott fiirchtet also
seine, unsere innere Erschiitterung so wenig, daf} er sie selbst hervorruft, um
aufzuschrecken; er zwingt dadurch den Menschen, sich in der ganzen Viel-
schichtigkeit der Personlichkeit konkret in die Wahrheit hineinzustellen.
Was in den ersten Kapiteln des Danielbuches tiber das individuelle Ich
und seine Erschiitterungen ausgesagt ist, gilt in den Kapiteln 7-13 dem
Gang der Geschichte. Gott ist der Herr all unserer Erschiitterungen.

2. Der Glaube. Noch vor seiner Entscheidung ist der Glaube ein Verstehen
und Erfahren von Bewegungen der eigenen Tiefe. Vom Menschen aus
gesehen und in Ubereinstimmung mit dem, was wir von Gott gesagt haben,
ist der Glaube zuerst ein Schmerz unter der verborgenen Arbeit dessen,
»der die Zeiten und Fristen ablost, der Konige stiirzt und Konige einsetzt.
Er gibt diec Weisheit den Weisen und die Erkenntnis denen, die danach
suchen“ (Dan 2,21).

In diesem Vers liegt eine Steigerung. Zuerst kommt der Wechsel der
Zeiten und der Konigreiche, dann die Verfassung des Weisen selbst. In-
dem ich das Wirken Gottes erfahre, erkenne ich Gott und mich selbst. Der
Glaube ist nicht ein Moment dieses Prozesses; er ist die Entwicklung selbst
und wird in einer vorbehaltlosen Ubergabe des Konigs an Gott gipfeln,
des ,Ich“ an die in ihrer Fiille erkannte Wahrheit: ,Da fiel der Konig
Nebukadnezar auf sein Angesicht nieder . ..“ (Dan 2,46). Wie sehr kann
die Weisheit Daniels die zu enge Auffassung, die Bultmann vom Glauben
hat, erweitern. Diese Ausweitung geschieht zwar ,darunter”, denn die
Vollendung des Glaubensweges bleibt das Engagement der Freiheit auf
Gott und den Mitmenschen hin. Aber wollte man den Untergrund dieser
Vollendung, die Phantasie und ihre Bilder, aufler Acht lassen, so wiirde
vergessen, dafl jeder menschliche Glauben die Frucht einer langen und
geduldigen Arbeit Gottes in seinen Tiefen ist.

3. Die Bibel. Entwicklung des Glaubens heifit also auch Sich-verwundern,
ja Erschittert-werden. Was Daniel lehrt, geschah in zahllosen Erfahrun-
gen des Alten Testaments. Man denke an den brennenden Dornbusch vor
der Offenbarung des Gottesnamens und der Aussendung des Mose! An die
Berufungen des Jesaja und Jeremia! Das Neue Testament fithrt denselben
Weg, sei es beim Gesprach mit der Frau am Jakobsbrunnen oder bei
jedem, auch dem kleinsten Wunder. Jesus ruft durch sein Vorbeigehen
dieses Sichwundern hervor: Hoffnung oder Ablehnung. Auf dieser Er-



Vom Verlust und Wiedergewinn der schépferischen Phantasie 35

schiitterung baut er auf, damit das geschieht, woriiber er urteilen wird
(denn es ist ein ,, Urteil“): ,Dein Glaube hat dich gerettet.“ Es lohnt, in diese
Richtung die Schrift aufzuschlieffen, aber es ist nicht alles. Die Schrift ist
nicht einfach die Sammlung von voll-personalen Glaubenstaten, eingehiillt
in weniger wichtige Erzdhlungen. Sie ist in ihren literarischen Einheiten
und in ihrem Gesamtaufbau das Modell, an das wir im eigenen Leben
jenen Ubergang zu identifizieren vermégen, den Gott in uns, mit uns, fiir
uns wirkt, den Weg, auf dem er uns aus der Finsternis in sein wunderbares
Licht im Reich seines Sohnes fithrt (vgl. Kol 1, 13-14). Der Glaube hat
Geschichte. Sie gehort in jedes Glaubenstun, in jedes Glaubensereignis.

4. Die Kirche. Der junge Daniel ist nicht nur das Bild des jungen Rabbi
Jesus, der im Fall einer angeklagten Frau die Altesten beschimt, sondern
auch der Kirche, die ebenso jung bleibt unter den alternden Weisheiten
dieser Welt. Haben wir keine Angst, es einzugestehen: Der kranke (psycho-
pathische) Mensch auf seiner Couch ruft nicht zuerst nach der Kirdhe., ~Der
Konig lieff nun die Gelehrten und Magier, die Zauberer und Chaldier
rufen; diese sollten dem Kénig sein Traumgesicht deuten® (Dan 2, 2). Ihr
Miflerfolg und die auf ihnen lastende Drohung veranlassen Daniel, seine
Dienste anzubieten. Er kommt als zweiter. Die Kirche kommt immer als
zweite: nach dem Judentum, nach dem Platonismus, nach dem Sozialismus,
nach dem Liberalismus, nach Freud, Marx und Nietzsche. Sie kommt sogar
erst, wenn sie selbst durch eine tiefe Erschiitterung hindurchgegangen ist,
wenn sie gezwungen wurde, ,den Gott des Himmels wegen dieses Geheim-
nisses um Erbarmen anzuflehen® (2, 18). Sie wird der Welt iiber dieses
oder jenes Geheimnis nichts anderes sagen, als was sie selbst in sich vom
Handeln Gottes erkannt hat. ,Daraufhin wurde das Geheimnis dem
Daniel in einem nichtlichen Gesicht geoffenbart. Da pries Daniel den Gott
des Himmels“ (2, 19). Die Kirche ist auch heute ,das unter den Volkern
aufgerichtete Zeichen“: nicht weil sie unberiihrt bleibt von der Unruhe der
Welt, sondern weil sie die Spaltung und Zerreifiproben jeder ,Genera-
tion* im duflersten Mafle erfihrt und darin das Geheimnis erkennt, das
Gott dem Menschen in seinem verborgenen Sinn aufgehen 1ifit.

5. Die Geschichte. Wir sind etappenweise zur Anfangsfrage zuriickgekehrt:
Verandert sich der Mensch selbst inmitten der vielen Verinderungen, die
ihn umgeben? Zweierlei kann prizisiert werden. Erstens: Es gibt unter den
Wandlungen und Verdnderungen der Welt und des Menschen etwas als
Medium, das wir noch nicht ernst genug genommen haben: die schopferische
Macht der Phantasie und ihre Bilder, jenen infra-humanen Bereich, in dem
alles zusammenflieft. Zweitens: Im Licht einer solchen Wiederentdeckung
erscheint die menschliche Geschichte weniger als ein grofes Ganzes, das wir



Herbert Schade 36

uns beim Anbruch einer fortschreitenden Entwicklung aneignen sollten
und womit wir nun Zber diesem Werdeprozef stiinden, sondern ist eine
Kette von Aufgaben, von unvorhergesehenen ,geheimnisvollen® (im Sinn
Daniels) Ereignissen; sie ist hartes, aber kraftiges Brot fiir jede Generation,
fiir die unvoraussehbare, aber staunenswerte Aufrichtung der erneuerten
Menschheit. Das Wahre steht am Ende; jede Generation geht auf ihr eige-
nes Ende zu, muf sich das Ende schaffen. Auch jeder Mensch, Du und Ich,
wir alle.

Das Problem des Menschenbildes
in der modernen Kunst

Herbert Schade SJ, Minchen

»Zeige mir den Menschen in dir,
und ich will dir meinen Gott zeigen.“

Theophilus von Antiochien

Es gibt wohl kaum ein Wort, das in der Geistesgeschichte der Gegenwart
so strapaziert wird, wie die Vokabel ,Mensch“. Der Mensch ist nicht nur
Inhalt und Ziel einer modernen Wissenschaft, ndmlich der Anthropologie,
die weithin die alte Philosophie und Theologie zu ersetzen beginnt, der
Mensch bildet auch das Motiv der Sozialarbeit und Politik. ,Der Mensch
ist das Maf} aller Dinge“, erklirte der Auflenminister Walter Scheel bei
seiner Antrittsrede vor der Vollversammlung der UNO in New York.
»Der Mensch. Maf} unserer Politik“, verkiindete die Devise des Parteitags
der CSU in Miinchen. , Die Kirche mufl Menschlichkeit mitplanen“ forderte
man auf einer Kirchenbautagung der Katholischen Akademie in Bayern.
Selbst die Kunstgeschichte gehort nicht sich allein, sagte Pinder: ,Sie dient
der Kunde vom Menschen.“ Gerade in der Geschichte der modernen Kunst
aber beobachtet man einen beunruhigenden Vorgang: Das Menschenbild
geht verloren. Meier-Graefe wufite es: ,Bei dem Namen Picasso wird der
Historiker der Zukunft, der die sonderbaren Bediirfnisse einer vergange-
nen Menschheit zu betrachten hat, stille halten und feststellen: Hier horte
es auf ...“!, Andere haben die zerstorenden Kréfte schon bei Manet und

1 J. Mcier-Graefe, Entwicklungsgeschichte der modernen Kunst (Nach der dritten Auf-
lage von 1924 neu herausgegeben von Benno Reifenberg und Annemarie Meier-Graefe-
Broch), Miinchen 1966, Bd. II, 674. — Vielleicht darf man hier erginzen, was Hubert





