
Herbert Schade 36 

uns beim Anbruch einer fortschreitenden Entwicklung aneignen sollten 
und womit wir nun über diesem Werdeprozeß stünden, sondern ist eine 
Kette von Aufgaben, von unvorhergesehenen •geheimnisvollen" (im Sinn 
Daniels) Ereignissen; sie ist hartes, aber kräftiges Brot für jede Generation, 
für die unvoraussehbare, aber staunenswerte Aufrichtung der erneuerten 
Menschheit. Das Wahre steht am Ende; jede Generation geht auf ihr eige- 
nes Ende zu, muß sich das Ende schaffen. Auch jeder Mensch, Du und Ich, 
wir alle. 

Das Problem des Menschenbildes 
in der modernen Kunst 
Herbert Schade SJ, München 

•Zeige mir den Menschen in dir, 
und ich will dir meinen Gott zeigen." 

Theophilus von Antiochien 

Es gibt wohl kaum ein Wort, das in der Geistesgeschichte der Gegenwart 
so strapaziert wird, wie die Vokabel •Mensch". Der Mensch ist nicht nur 
Inhalt und Ziel einer modernen Wissenschaft, nämlich der Anthropologie, 
die weithin die alte Philosophie und Theologie zu ersetzen beginnt, der 
Mensch bildet auch das Motiv der Sozialarbeit und Politik. •Der Mensch 
ist das Maß aller Dinge", erklärte der Außenminister Walter Scheel bei 
seiner Antrittsrede vor der Vollversammlung der UNO in New York. 
•Der Mensch. Maß unserer Politik", verkündete die Devise des Parteitags 
der CSU in München. •Die Kirche muß Menschlichkeit mitplanen" forderte 
man auf einer Kirchenbautagung der Katholischen Akademie in Bayern. 
Selbst die Kunstgeschichte gehört nicht sich allein, sagte Pinder: •Sie dient 
der Kunde vom Menschen." Gerade in der Geschichte der modernen Kunst 
aber beobachtet man einen beunruhigenden Vorgang: Das Menschenbild 
geht verloren. Meier-Graefe wußte es: •Bei dem Namen Picasso wird der 
Historiker der Zukunft, der die sonderbaren Bedürfnisse einer vergange- 
nen Menschheit zu betrachten hat, stille halten und feststellen: Hier hörte 
es auf .. ."*. Andere haben die zerstörenden Kräfte schon bei Manet und 

1 J. Meier-Graefe, Entwicklungsgeschichte der modernen Kunst (Nach der dritten Auf- 
lage von 1924 neu herausgegeben von Benno Reifenberg und Annemarie Meier-Graefe- 
Broch), München 1966, Bd. II, 674. - Vielleicht darf man hier ergänzen, was Hubert 



Das Problem des Menschenbildes in der modernen Kunst 37 

Munch beobachtet. Im Kubismus und im Futurismus scheinen diese geheim- 
nisvollen Gewalten übermächtig. Raum und Zeit, selbst das Material und 
die Sachen werden zum Formprinzip des menschlichen Organismus. Die 
Gestalt des Menschen zerbricht. •Mit den allerersten Früchten seiner 
Schaffensbahn gelangt der Mensch der Neuzeit zur Verneinung seines 
Bildes" (N.Berdjajew). 

Es ist einem nicht ganz wohl bei soviel •Menschlichkeit" und dieser 
intensiven Sorge um das •Menschenbild", denn jene Konstanten, die das 
Wesen des Menschen ausmachen, müssen nicht immer dargestellt werden, 
um die Humanität einer Gesellschaft zu bezeugen. Äußere Not in den 
Kulturen der Frühzeit ließ es kaum zu, eine anthropomorphe Plastik zu 
bilden. Religionen wie das Judentum und der Islam verbieten die Dar- 
stellung Gottes und vernachlässigen damit auch das Menschenbild. Noma- 
denkulturen bevorzugen gleichfalls das Ornament und bringen kaum eine 
bedeutende Kunst der menschlichen Gestalt hervor. Es wäre fragwürdig, 
vom Fehlen des Menschenbildes in der Kunst auf die Unmenschlichkeit 
eines Zeitalters oder einer Gesellschaft zu schließen. Dazu kennen wir in 
der Geschichte große geistige Bewegungen, wie den Nationalsozialismus 
und den Stalinismus, die ein humanistisches oder klassizistisches Menschen- 
bild kultivierten und zugleich unmenschliche Vorgänge verursacht haben. 
Gerade der Gedanke an die NS-Kunst und den in der Stalin-Ära dogma- 
tisch übersteigerten •Sozialistischen Realismus" gibt zur Befürchtung 
Anlaß, daß nicht das Zerbrechen des Menschenbildes in der modernen 
Kunst, sondern die dirigistische Beschwörung des Bildes vom Menschen 
die geistige Katastrophe einleitet. 

Es ist deshalb angebracht, der Problematik des Menschenbildes in der 
modernen Kunst eine eigene Betrachtung zu widmen. 

I. Der Mensch und sein Bild: Die letzte Instanz 

Seitdem die moderne Wissenschaft die Überzeugung zu verbreiten suchte, 
daß die Welt außerhalb des Menschen nicht von personalen Geistern, also 
von Gott, Göttern oder Engeln besetzt sei, sondern eine •geistlose Objek- 
tivität" (Hegel, Aesth. I, 123) darstellt, war der Mensch die letzte Instanz 

Schrade in •Der verborgene Gott" - Gottesbild und Gottesvorstellung in Israel und im 
Alten Orient (Stuttgart) 1949 geschrieben hat: •In den letzten Jahren ist auffällig viel 
vom Menschenbild des Abendlandes die Rede. Es sieht fast so aus, als ob ,Menschenbild' 
ein Modebegriff zu werden droht. Der Verfasser ist davon durchdrungen, daß man das 
Menschenbild nicht ohne die jeweils herrschende Gottesvorstellung begreifen kann, 
gerade auch in den Zeiten, die Gott für undarstellbar erklären. Es zeigt sich dann näm- 
lich am Menschenbild, daß es kein Gottesbild gibt. Je und je erhellen sich Wesen und 
Schicksal des Menschenbildes erst an der Gottesvorstellung, werde sie nun Bild oder 
werde sie es nicht" (S. 8). 



Herbert Schade 38 

aller geistigen Unternehmungen. Der Mensch erhielt durch diese Art der 
Vorstellung eine einsame Größe. Als Person und als Gesellschaft wurde er 
zum Maß aller Dinge. Die Welt aber wurde leer. Sie war nicht mehr von 
Geistern und Göttern, Engeln und Dämonen bevölkert. Sie wurde zu einem 
ungeheuren Energiereservoir, das man ausnutzen konnte, und zu einem 
gewaltigen Projektionsschirm, d. h. zu einem Spiegel, in den der Mensch 
seine geistigen Vorgänge hineinverlegte. In diesem Spiegel, in der Materie 
und in den Objekten sah er sich selbst. Er konnte die Objekte psychisieren, 
ihnen Seele und Geist zuerkennen; aber dieser Geist in den Sachen besaß 
kein vom Menschen unabhängiges Leben. Er war nicht selbständig, sondern 
blieb eine Projektion des Menschen. 

Die künstlerische Seite dieser Prozesse ist allgemein bekannt. Die Figu- 
ren beginnen sich bei Ausgang des 18. Jahrhunderts vom Bildgrund zu 
lösen. Die Gestalten Gojas, so erklärte Theodor Hetzer, stehen beziehungs- 
los vor dem Nichts. Der Marat von David ist wie durch ein Fallbeil von 
dem Hintergrund getrennt. Der •Mönch am Meer" von C. D. Friedrich 
versinkt vor dem unbegrenzten Naturraum. Diese Kunst des Klassizismus, 
der Romantik und des Realismus entdeckte große Qualitäten im Bild des 
Menschen. Das Porträt dieser Zeit kultivierte das Individuelle, das unver- 
wechselbare Profil des einzelnen. Das Gruppenbild - man denke etwa an 
das Atelier von G. Courbet - zeigt den Selbstwert der Gesellschaft, ohne 
die hieratischen oder absolutistischen Ordnungsschemata derVergangenheit 
zu gebrauchen. Der künstlerische Eigenwert der menschlichen Figur wird 
durch den Einbau des klassischen Kontrapostes, der Gegenstellung von 
Spielbein und Standbein, etwa bei der •Quelle" von Ingres, herausgehoben. 
Bei aller Anerkennung des •interesselosen Wohlgefallens", den derartige 
Anleihen aus der Kunst der Antike hervorrufen • das Menschenbild ist 
durch diese ästhetischen Stützkorsette nicht zu begründen. Je mehr der 
ästhetische und existentielle Eigenwert des Menschen festgehalten wurde, 
um so mehr brachen nicht-menschliche Kräfte in dieses Gefüge ein. Men- 
schenbild und Personalität wurden extrem kultiviert. Die Identität, die 
Übereinstimmung des Menschen mit sich selbst, wurde gefordert. Aber der 
Mensch kann aus sich allein weder ontologisch noch psychologisch noch 
vor allem ästhetisch mit sich selbst identisch sein. Er ist nicht nur er selbst, 
sondern er ist wesentlich Verweis, d. h. eine Realität, die auf etwas anderes 
hindeutet. Deshalb gab es in der Kunstgeschichte der Alten keine Proble- 
matik des Menschenbildes, sondern es ging vorwiegend um die Definition 
des Menschen als Bild. Als deshalb Eduard Munch im Jahre 1893 unter 
das Bild eines von der Angst bewegten Menschen die Worte setzte: •Ich 
höre das große Geschrei durch die Natur", war die Konzeption des huma- 
nistischen Menschenbildes tödlich getroffen. Die Welt war nicht mehr leer. 



Das Problem des Menschenbildes in der modernen Kunst 39 

Es gab einen Anruf aus den Tiefen des Raumes und ein Wort in der Welt, 
das größer war als der Mensch. Die •Mächte" (E. Munch) über und in ihm, 
nicht der Mensch, bildeten das bevorzugte Thema der Kunst des 20. Jahr- 
hunderts. 

II. Der Begriff vom Menschen und •der Mann ohne Eigenschaften" 

Diejenigen, denen das Wort vom Menschen als der Weisheit letzter 
Schluß so leicht über die Lippen geht, sollten bedenken, daß man unter 
dem Begriff •Mensch" sehr verschiedene und oft gegensätzliche Wirklich- 
keiten verstanden hat. Für den griechischen Philosophen Heraklit war der 
Mensch ein •Tempel, in dem der Logos (= das Wort) wohnt". Descartes 
definierte ihn als •Maschine, die vom Engel gelenkt ist". Feuerbach konnte 
sagen, der Mensch ist das, •was er ißt". Marx gebraucht das Wort vom 
•Werkzeug erzeugenden Tier". Darwin sprach vom •kranken Tier"!. 
Spinoza wußte um die •absolute Notwendigkeit", unter der jeder Mensch 
steht, während Sartre ihm eine •absolute Freiheit" zuerkannte2. Sicher 
muß man jede dieser Definitionen im Sinne der erwähnten Autoren weiter- 
hin differenzieren und tiefer zu verstehen suchen; aber bei allem Wohl- 
wollen bleiben elementare Unterschiede in der Auffassung des Menschen 
bestehen. Dieses wird sofort deutlich, wenn man die entsetzlichen Folgen 
bedenkt, die eine Definition des Menschen von der Rasse her verursacht 
hat. Jeder weiß, daß diese •humanistische Ideologie" nicht vor dem Mord 
an Millionen •rassisch unwerten" und •lebensunwerten" Menschen zurück;- 
schreckte. Wer wollte übersehen, daß die Ideologie der •einen Klasse" 
sich nicht vor Massenmorden an Bauern und Andersdenkenden scheute. 
Man sollte also aus dem Wort •Mensch" kein Klischee für ein wie immer 
geartetes •humanitäres Aroma" machen, das die verbindliche Einsicht und 
das Bekenntnis zu unterscheidbaren Qualifikationen ersetzt. Mit Recht 
konnte Petra Kipphoff dieses •Oh Mensch-Pathos" (Die Zeit, 18.5.1973) 
im sozialistischen Realismus apostrophieren. Man sollte nur eingestehen, 
daß dieses Palliativ nicht auf die Ideologen des Ostens beschränkt ist. 
Auch im Westen begleitet dieses •Oh Mensch-Pathos" nahezu jeden 
Kongreß. Über die Einschränkung des Christlichen auf diesen amorphen 
Humanismus und seine Klischees bis in die katholische Theologie hinein 
hat Papst Paul VI. in seiner Weihnachtsansprache 1973 eindringlich 
gesprochen. 

Ohne die Nivellierung des Begriffes weiter zu verfolgen, sei angemerkt, 
daß der klischeeartige Gebrauch der Vokabel Mensch in der bildenden 
2 0. Marquard, Anthropologie, in: Historisches Wörterbuch der Philosophie (Heraus- 
gegeben von Joachim Ritter) Darmstadt 1971 (Bd. 1), 362-374. 



Herbert Schade 40 

Kunst durch die leeren Gesichter der Kubisten und Futuristen, durch die 
schemenartigen Silhouetten Mohlzahns und die Marionetten von Chirico 
und Carrä monumentalisiert wurde. Der Mensch zieht als •Mann ohne 
Eigenschaften" (Musil) in die Kunst des 20. Jahrhunderts ein. Erst der 
Mensch als Maske und Marionette erklärt den Einfluß außermenschlicher 
Kräfte in der Gestalt. Die Deformationen des Expressionismus charakte- 
risieren dabei nur den Anfang des Prozesses. Die Klischierung des Men- 
schenbildes in den Siebdruckdarstellungen von Roy Lichtenstein und den 
Drucken Andy Warhols intensivieren das Verfahren. 

Bevor diese Vorgänge der neuen Interpretationen der menschlichen 
Darstellung und der Gefährdungen aufgezeigt werden, mag eine kurze 
Betrachtung über die Auffassung der Vergangenheit vom Bild des Men- 
schen folgen. 

III. Der Mensch als Bild und die Gebärdefigur des frühen Mittelalters 

Es gibt keine alte Kultur und keine Kunst der Vergangenheit, die den 
Menschen aus sich selbst begriffen hätte. Erst seit der Französischen Revo- 
lution werden die isolierten Figuren und isolierenden Darstellungsver- 
fahren allgemein. Für die biblischen Kulturen und namentlich für das 
frühe Mittelalter war der Mensch nach dem Bild Gottes geschaffen 
(Gn 1, 26). Diese Definition des Menschen als Bild erhielt ihre mytho- 
logischen und ontologischen Grundlagen in einem Wesen, das man als 
Komposition von Himmel und Erde verstand. Der •Mann aus Erde" 
heißt Adam oder Homo, Humanus, der Irdische. Die griechische Auffas- 
sung bevorzugt den Bezug zum Himmel: Anthropos heißt das Wesen, 
das durch die Anschauung des Himmels wird. Dieses Kompositionsschema 
bildet auch die Grundlage für eine Umschreibung des Menschen als Kampf- 
platz der Geister, als Arena von Engeln und Dämonen. Dabei bleibt der 
Bild- oder Verweischarakter für den Menschen wesentlich. 

Ohne diesen theologischen Bezug eigens herauszustellen, hatte Hans 
Jantzen in seinen Untersuchungen zur Ottonischen Kunst die Bedeutung 
dieser Definition für den Figurenstil der Frühzeit aufgezeigt: •Die otto- 
nische Figur ... ist Gestalt gewordene Gebärde, ist in ihrem ganzen 
Wesen nur diesem einzigen Geschehnis verhaftet." Die •Gebärdefigur" 
des frühen Mittelalters, die durch die kunstwissenschaftlichen Analysen 
von Hans Jantzen eingehend charakterisiert ist, führt uns in die Mitte der 
anthropologischen Problematik: Der Mensch selbst ist •Gebärde", das 
heißt Hinweis auf etwas anderes. Er ist ein Wesen, dem Bezug zur Natur 
wird. Dieser Bezug oder Verweis besitzt nicht allein sozialen Charakter. 
Als Elementarfigur des Kosmos verweist der frühmittelalterliche Mensch 



Das Problem des Menschenbildes in der modernen Kunst 41 

auf den Himmel und deutet in das Licht. Als Träger geschichtlicher Vor- 
gänge verbindet er den Ursprung mit dem Eschaton, dem Ende der Zeiten. 
Wilhelm Messerer sagt von dem Isaias der Marienkirche in Souillac 
(um 1130): •Der Prophet und sein ekstatisches Vorweisen sind eins." 
•Das Spruchband selber ist Gestalt gewordener Sinn... es bedeutet (ikono- 
graphisch) nicht nur Schriften, sondern überhaupt Reden eines Mannes. 
Doch hier ... ist es Senkrechte, nicht nur senkrecht im Bild aufgerichtet, 
sondern Konstituierende des Bildes in ganz direkter Weise"3. Vielleicht 
darf man sogar sagen, dieser Isaias hält nicht nur ein Spruchband, sondern 
er hält sich am Spruchband. Die Botschaft oder, wie Messerer schreibt, die 
•Heilsverkündigung" konstituiert ihn. So wirken einige Evangelisten der 
ottonischen Kunst nicht nur wie die Träger der Evangelistensymbole, son- 
dern wie von himmlischen Zeichen getragen und gehalten. 

Vergleichbares ließe sich auch vom Blick der Figuren sagen. Die großen 
Augen der ottonischen Kunst zeigen, daß ihre Gestalten vom Schauen 
leben. Das gilt auch von dem Goldbildnis der hl. Fides v. Conques. Mit 
ihren großen Augen demonstriert die Heilige nicht nur ihre Fähigkeit, 
Blinde zu heilen, von der die Legende spricht, sondern sie dokumentiert 
auch, daß der Glaube und die Schau Verwandte sind. Man kann diese 
Aussage geradezu konvertieren: Wer glaubt, der schaut; und wer schaut, 
der glaubt auch. Der Anthropos, das Wesen, das zu schauen weiß, vermag 
auch zu glauben. Schauen und Glauben aber begründen ein tragfähiges 
Wissen. 

Ernst Buschor hatte bemerkt, daß bereits die Bronzefiguren des geome- 
trischen Stils in der griechischen Kunst wie am Blick aufgehängt wirken. 
Der Mensch ist für den Griechen der Schauende, der Seher. Er schaut nicht 
nur das Licht, er lebt von dem Licht. Durch Licht wird er. Entzieht man dem 
Menschen diese Primärinformation, seine Lichterkenntnis und nimmt man 
ihm seinen Charakter als Licht, das heißt den Verweis auf eine andere 
Realität, dann drängt man ihn in das Nurpolitische und eine bloße Gesell- 
schaftsproblematik ab. Man raubt ihm seinen Ursprung, seine Würde und 
seinen Sinn im eigentlichen Verstand des Wortes: Der Mensch nimmt nicht 
mehr wahr. Er muß das für wahr halten, was ankommt, was ihm Profit und 
Macht gibt. Ionesco, ein Dichter, dem man kaum den Vorwurf machen 
kann, er sei reaktionär, beschreibt diesen elementaren Bezug des Menschen 
in seinem autobiografischen Werk •Schlamm". In diesem Fernsehspiel sieht 
man den alternden Dichter nach einem letzten Motiv suchen. Gedanken 
stürmen auf ihn ein. Papiere häufen sich und fliehen ihn wie Herbstlaub im 

8 Wilhelm Messerer, Romanische Plastik in Frankreich, Köln 1964, 22-31, Der Isaias von 
Souillac. - Dazu W. Hess, Grundfragen der bildenden Kunst, in: Die Kunst - Wege zum 
Verständnis der Kunst. Freiburg-Basel-Wien 1972, 13-71, bes. 46 f. 



Herbert Sdiade 42 

Wind. Er sucht nach dem eigentlichen Sinn. Er bemüht sich um seinen Ur- 
sprung. Die Umgebung tuschelt und lacht über den kauzig gewordenen 
Alten. Er geht durch einsame Alleen. Er fällt, steht wieder auf, macht neue 
Notizen. Über ihm Sonne, Regen und Wind. Unter ihm Erde und Wasser - 
Schlamm. Schließlich bleibt er im Lehm liegen. Er vermag sich nicht mehr 
zu erheben. Nur sein Auge öffnet sich wie ein Schoß und wird vom Licht 
der Sonne getroffen. Das Wasser überwältigt ihn. Noch einmal blitzt der 
Augenschoß auf und schaut die Sonne; dann geht der Wind über ihn 
dahin - Schlamm und Licht - der Ursprung hat ihn eingeholt. 

Wer vermag es, eine solche mythische Erfahrung, die geradezu die 
Genesis nacherzählt, zu entmythologisieren? Der Mensch kann nur begrif- 
fen werden als die gestaltgewordene Beziehung von Himmel und Erde, 
die geheimnisvolle Hochzeit von Gott und Welt. Ohne den kosmischen 
Eros und das Hohelied vermag er als Masseteilchen oder Nummer Wahl- 
urnen zu bedienen und die Apparaturen der Bürokratie in Gang zu halten, 
seine Würde und sein Wesen hat er verloren. 

IV. Das Bildproblem und die moderne Wissenschaft 

Fragt man sich, warum dieses Wissen der Alten vom Menschen als Bild 
des Himmels bis in die zeitgenössische Theologie hinein vernachlässigt 
werden konnte, so scheint die Auffassung der Welt als bloßes Energie- 
reservoir, das man ausnutzen kann, diese Entwicklung beeinflußt zu haben. 
•Die Vorstellung einer objektiven Welt, die unabhängig von irgend- 
welchen beobachtenden Subjektiven in Raum und Zeit gesetzmäßig 
abläuft", war das Leitbild der neuzeitlichen Naturwissenschaft (W. Pauli). 
Diese Überschätzung einer durch eindeutige Kausalketten bestimmten 
Welt führte zur Vernachlässigung der •geistigen Gestalt" und der •reli- 
giösen Sprache". •Schon früher habe ich", sagte Werner Heisenberg, •zu 
formulieren versucht, daß es sich bei den Bildern und Gleichnissen der 
Religion um eine Art Sprache handelt, die eine Verständigung ermöglicht 
über den hinter den Erscheinungen spürbaren Zusammenhang der Welt, 
ohne den wir keine Ethik und keine Wertskala gewinnen können ... Diese 
Sprache ist der Sprache der Dichtung näher verwandt als jener der auf 
Präzision ausgerichteten Naturwissenschaft. Daher bedeuten die Wörter 
beider Sprachen oft etwas Verschiedenes. Der Himmel, von dem in der 
Bibel die Rede ist, hat wenig zu tun mit jenem Himmel, in den wir Flug- 
zeuge oder Raketen aufsteigen lassen ... diese Leitbilder entstammen 
nicht dem Anschauen der unmittelbar sichtbaren Welt, sondern dem 
Bereich der dahinterliegenden Strukturen, von dem Piaton als dem Reich 



Das Problem des Menschenbildes in der modernen Kunst 43 

der Ideen gesprochen hat, und über dem in der Bibel der Satz steht: Gott 
ist Geist"4. 

Diese Vernachlässigung der Welt als Gestalt und des Menschen als 
Bild wurde - wie Leo Scheffczyk zu Recht aufzeigt - bis in die Theologie 
hinein wirksam5. Es sind eine Reihe von modernen philosophischen und 
theologischen Entwürfen, die diese elementare Beziehung zwischen Schöp- 
fer und Geschöpf vernachlässigen oder ablehnen. Schon Jean Paul wußte 
in seiner •Rede des toten Christus vom Weltengebäude herab, daß kein 
Gott sei", um den Zusammenhang von Weltauffassung und Gottesvor- 
stellung. Auch Friedrich Nietzsche ließ den •tollen Menschen" fragen, ob 
Gott nicht außer Landes gegangen sei. Für Karl Barth und die dialektische 
Theologie war Gott der •ganz Andere". Die radikale Scheidung zwischen 
Gott und Mensch, die dieses theologische Denken bestimmte, brachte eine 
Existenztheologie hervor. Die Welt, in der es keinen objektiven Verweis 
auf Gott gibt, kann man als •atheistisch" bezeichnen. Ein •religionsloses 
Christentum" (P. Bonhoeffer) sieht in der •imago Dei" ideologische Ele- 
mente. In einer •Theologie nach dem Tode Gottes" (D. Solle) kann man 
nur mehr atheistisch an Gott glauben. 

Sicher wird man auch hier die Auffassungen und Entwürfe der einzelnen 
Theologen näher zu differenzieren haben. Eines scheint jedoch diesen 
theologischen Vorstellungen gemeinsam: Der Mensch hat keine Beziehun- 
gen mehr zu einem Gott als Urbild. Und die Himmel erzählen nicht mehr 
die Ehre Gottes. Das Firmament zeigt auch nicht mehr das Werk seiner 
Hände. Diese Überzeugung von einer Welt, in der es keine Verweise auf 
Gott gibt, bildet die gemeinsame Ursache für die beunruhigende Situation 
in dem religiösen Denken und im künstlerischen Schaffen der Gegenwart. 
Man sollte deshalb die fundamentalen Unterscheidungen zwischen einer 
Welt als •geistiger Gestalt" und einer Welt •eindeutiger Kausalketten", 
die Heisenberg herausstellt, nicht übersehen, wenn man die Problematik 
des Menschenbildes in der modernen Kunst diskutiert. In gleicher Weise 
darf man die Untersuchungen des Münchener Theologen über die •Gott- 
ebenbildlichkeit in der modernen Theologie" nicht außer acht lassen, wenn 
man die Krise der Kunst zu verstehen sucht. Die Ablehnung des Bildes bis 
in den Raum der Kirche hinein, die Deformation der menschlichen Gestalt, 
das Anwachsen der abstrakten Malerei und der Objektkunst scheinen mit 
diesen großen philosophischen und theologischen Bemühungen in Bezie- 
hung zu stehen. 
4 Werner Heisenberg, Naturwissenschaftliche und religiöse Wahrheit, in: •Kirchenbau in 
der Diskussion", Katalog des Münchener Stadtmuseums 1973, 219-223. 
5 Leo Scheffczyk, Die Frage nach der Gottebenbildlichkeit in der modernen Theologie, 
in: ders., Der Mensch als Bild Gottes (Wege der Forschung Bd. CXXIV) Darmstadt 1969, 
IX-LIV. 



Herbert Schade 44 

Die Künstler versuchen auf ihre Weise die Fragen, die das veränderte 
Bewußtsein unserer Zeit ihnen stellt, zu beantworten. 

V. Entwürfe eines neuen Menschenbildes in der zeitgenössischen Kunst 

Wir haben uns schon an jenes gewaltige Bild des ausgehenden 19. Jahr- 
hunderts erinnert, das Eduard Munch •Der Schrei" nannte. Auch andere 
Künstler haben den Anruf aus der Welt oder besser aus dem •nicht- 
menschlichen Vorhandenen" vernommen. In den Bildern des Vincent van 
Gogh beispielsweise verliert die Sonne ihren impressionistischen Charak- 
ter. Sie hört gleichsam auf, Bildgegenstand zu sein und beginnt aktiv zu 
werden. Sie rotiert. Ihr Strahlen entscheidet über Leben und Tod. Im 
•Sämann" von 1889 erblickt van Gogh •das Bild des Todes in der Art, 
daß die Menschheit das Korn ist, das man mäht. Das ist also das Gegenteil 
des Säers, den ich früher versuchte. Aber in diesem Tod liegt nichts Trau- 
riges, es geschieht im vollen Licht, mit einer Sonne, die alles mit Licht 
und überreichem Gold überstrahlt" (Brief vom September 1889). In der 
•Auferweckung des Lazarus" (1890) gibt es für van Gogh keine Christus- 
figur. Eine gewaltige Sonne übernimmt in diesem Bild die Funktion des 
Christus, der den Lazarus aus dem Grab ruft. Ähnlich beschreibt auch 
Paul Cezanne den Ausschnitt der Natur als Schauspiel, das der •Pater 
omnipotens aeternus Deus" vor unseren Augen ausbreitet. Der Maler 
bemüht sich um den Rhythmus des Seins, der schon vor der Figur des 
Menschen vorhanden ist, und um die Farben, die nach den Worten Cezan- 
nes •das sichtbare Fleisch der Ideen Gottes" sind. 

1. Die Übermacht der Materie 

In der Folge ist eine bedeutsame Realität, die der Künstler des 20. Jahr- 
hunderts in den Vordergrund seines Schaffens stellt, das Material. Diese 
unmittelbare Einbeziehung der Stoffe oder Sachen brachte die sogenannte 
Objektkunst hervor. Picasso und Braque haben wohl die ersten Anstöße 
dazu gegeben, als sie 1912 den Sand der Sorgue in der Provence in ihre 
Bilder streuten oder Fetzen von Papier und Stoff in die Kompositionen 
klebten. Obwohl der Dadaist Marcel Duchamp seine •Konfektionsdinge" 
(= •ready made"), Kohlenschaufel, Urinoir oder Rad aus Protest gegen 
den zeitgenössischen Kunstbetrieb auszustellen suchte, sprach er auch vom 
•getauften Ding" (= •objet baptise"). Das heißt, dem Ding, das man aus- 
stellt und als Kunstwerk zum Sprechen bringt, wird seine eigentliche 
Würde zurückgegeben. Es ist nicht bloß Gebrauchsgegenstand, sondern es 
wird Mitteilung. 



Das Problem des Menschenbildes in der modernen Kunst 45 

Die Surrealisten bemühten sich in vergleichbarer Weise um die Neu- 
entdeckung des •Fetisch". Mit Hilfe von Collagen und Montagen entstan- 
den geheimnisvolle Figuren, die zugleich •beseelte Dinge" (Pierre Restany) 
waren. Louis Aragon sagte von dem Verfahren ihrer Herstellung, •daß es 
dem alten Vorhaben der Malerei seinen wahren Sinn zurückgibt, indem 
es den Maler verhindert, sich dem Narzißmus, dem ,1'art pour l'art' zu 
ergeben, und indem es ihn zu den magischen Praktiken zurückführt, in 
denen der Ursprung und die Rechtfertigung der von verschiedenen Reli- 
gionen verbotenen bildlichen Darstellungen zu suchen sind". Das Men- 
schenbild, das dabei entstand, war - wie schon im Kubismus - von der 
Sache geprägt. Erschreckende Mischformen aus Gegenständen aller Art 
erzielten den Rang von menschlichen Gestalten. 

Neben Picasso und Dali gibt es eine Reihe von zeitgenössischen Künst- 
lern, die den Menschen aus Materialien aufbauen: Armand montiert 
Abfälle zu Figuren. Schultz fügt blattartige Reste mit Schaufensterpuppen 
zu •Migoffs" zusammen. Segal komponiert Gipsabdrücke mit Gebrauchs- 
gegenständen. Stenvaert beklebt Marionetten mit Buntpapier. Marisol 
errichtet gestufte Holzpflöcke und behängt sie mit alten Klamotten. So 
wird die Figur des Menschen zum Exponenten des Materials. Dieser 
Mensch als •Konsumfetisch" (Jürgen Becker) dokumentiert auch in unserer 
Zeit die Bedeutung des alten Reliquien- und Totenkultes. •Was Reliquien 
für die Verehrer religiöser Ikonen, das sind dadaistische und surrealistische 
Objekte für die Verehrer der modernen Ikonen, das heißt für Dinge, denen 
ein Element des Magischen anhaftet, so als seien sie nicht von Händen 
geschaffen, wie es Marcel Duchamps Ausdruck ,ready made' andeutet, 
sondern als habe sie vielmehr eine mysteriöse Kraft geschaffen - hier haben 
wir das surrealistische ,objet trouve' (= das .aufgefundene Ding')" (Nico- 

las Calas). 
Über den gesamten Prozeß der Objektkunst könnte man Boccionis 

•Materia" von 1912 als Leitfigur setzen. In diesem Bild thront ein Roboter- 
weib, von Energie- und Lichtbündeln durchzuckt, wie eine •Göttin" im 
Leeren. Die abstrakte Vorstellung von Technologie wird in diesem Bild 
personalisiert und in den Bannkreis des Mythischen versetzt. 

2. Die Gewalt des Raumes 

Eine ähnlich autonome Kraft wie die Materie wird auch der Raum in der 
modernen Kunst. In der Bildwelt des 19. Jahrhunderts erscheint Raum 
noch vorwiegend als eine durch perspektivisches Sehen geordnete Welt. 
Renaissance, Naturwissenschaft und Naturalismus boten die Grundlagen 
für dieses Sehen. Im Verlauf der Entwicklung wurde der Raum virulent. 



Herbert Schade 40 

Von den offenen Naturräumen der Romantik über den isolierenden Raum 
der •Pittura metafisica" und den Schichtenraum des Kubismus und seine 
polyperspektivischen Kompositionen bis zu den •Angstkammern" von 
Max Beckmann veränderte sich der Raum in der modernen Kunst immer 
wieder. So kommt schließlich der philosophisch bedeutsamste Maler des 
20. Jahrhunderts, Max Beckmann, zur Überzeugung, daß Raum der •Palast 
der Götter" sei. Damit verhilft Beckmann, gestützt auf die Kabala und 
Arthur Schopenhauer, der platonischen Höhle, also dem geschlossenen 
Raum mythischen Ursprungs wieder zur Anerkennung. Nicht mehr die 
mathematisch-technische Konzeption eines unendlichen Naturraums, der 
durch gleichwertige Elemente, das heißt durch Zentimeter oder Meter 
erfaßt wird, sondern der •orbis", der geschlossene Kreis, wird als dem 
Menschen wesentlich angesehen. Es ist die Unterscheidung des technischen 
Raumes von einem •spirituellen Raum", von dem schon Johannes Damas- 
zenus berichtete, die von Beckmann neu entdeckt wurde8. 

Allein die Frage nach dem Wesen des Raumes stellt schon das Gottes- 
problem zur Diskussion. Der Gott der Bibel war nämlich der •Herr des 
Kreises" oder •der Raum", wie Clemens von Alexandrien berichtet7. Gott 
ist Raum, das heißt, er ist die Kraft, die uns umgreift. Jedesmal, wenn der 
Mensch versucht, den Raum und seine Grenze zu durchbrechen, stößt er 
auf das Geheimnis, wie es Beckmann formuliert. Im Mittelalter hätte man 
gesagt, er trifft auf den •Herrn des Kreises". Als Lucio Fontana 1963 eine 
Mandorlaform mit durchbrochener oder aufgerissener Leinwand nach Art 
seines •Concetto spaziale" schuf und diesem •Bild" den Titel •II fine di 
dio" (= •Das Ende Gottes") gab, hat der Künstler eine wesentliche Aus- 
sage formuliert. Das Zerbrechen des mandorlaartigen Raumes, das heißt 
des Welteneies oder des Orbis, und damit der alten, begrenzten Weltvor- 
stellung, hat auch das Ende Gottes zur Folge. Anders ausgedrückt: In einer 
nur technisch begriffenen Welt ist eine Gottesvorstellung unmöglich. 

Die neue Raumerfahrung konstituiert eine eigene Form zeitgenössischer 
Kunst, nämlich das Environnement oder den Ambiente-Raum. Diese Kunst- 
art bemüht sich, nicht den Menschen, sondern die Gewalt des Raumes 
ansichtig zu machen. Mensch ist dann nur mehr Funktion von Raum. Diese 
Tendenz belegt zunächst der Kubismus, der seine Figuren kraft der prisma- 
tischen Energien seiner Räume in stereometrische Gebilde verwandelt. 
1965 schafft Jose Subirach eine •Sitzfigur", die man als negative Plastik 
ansprechen kann. Die Gestalt des Menschen wird zum Leerraum. Schon 

6 Johannes von Damaskus, Genaue Darlegung des orthodoxen Glaubens (Übers, von 
D. Stiefenhofer) BDK Bd. 46. Mündien-Kempten 1923, 36/37, XIII. Kapitel: •Vom Orte 
Gottes. Das göttlidie Wesen allein ist unbegrenzt." 
1 Clemens von Alexandrien, Stromata V, 73, 1; BKVIV, 183. 



Das Problem des Menschenbildes in der modernen Kunst 47 

vor Subirach hatte Karl Knappe diese Inversion der Figuren kultiviert und 
Gestalten geformt, in denen Leerräume und Plastik miteinander kommu- 
nizieren. Die Übermacht moralischer Gewalten demonstrieren die Envi- 
ronnements von Kienholz. Getulio Alviani bietet in seiner •Interrelazione 
speculare" (1966) einen Spiegelraum, der den Menschen ins Unendliche 

reflektiert. 
Vielleicht sollte ein amerikanischer Versuch der psychedelischen Kunst 

erwähnt werden, der in seiner Art einzig dasteht. Im Riverside Museum 
in New York hat die Usco-Gruppe eine drehbare Bank in der Mitte einer 
Farbbandhöhle (= •Tie-dye Cave") aufgestellt8. Der sich auf der Bank 
drehende Betrachter erhält dort die Rekonstruktion des Erlebnisses der 
Farbkaskaden, die der sogenannte Trip, das heißt, die Einnahme von 
Rauschgift und die damit verbundenen Zustände erzeugen. Die Figur des 
Menschen, die sich am Beginn des 19. Jahrhunderts bei Goya und David 
vom Bildgrund und von der Welt isoliert hatte, stellt im Rausch bzw. in 
seiner Rekonstruktion ihre Beziehungen mit dem Kosmos wieder her. Der 
Mensch befindet sich gleichsam wieder in der Mitte der Welthöhle. Die 
Weitwinkelfotografie der rekonstruierten Farbhöhle wirkt wie eine arti- 
fizielle Maiestas. Eine Art Urraum umgreift wieder den Menschen und 
erneuert - wenn auch nur mittels der Droge - die kosmische Harmonie. 

3. Die Beständigkeit der Zeit 

Eine mit der Autonomie des Raumes und seiner Übermacht vergleich- 
bare Eigenbewegung erhält die Zeit in der modernen Kunst. Es sind vor 
allem die Futuristen, die schon vor dem ersten Weltkrieg die •belezza de 
la velocitä" (= •die Schönheit der Geschwindigkeit") darzustellen such- 
ten: •Wir erklären, daß sich die Herrlichkeit der Welt um eine neue 
Schönheit bereichert hat: die Schönheit der Geschwindigkeit. Ein Renn- 
wagen, dessen Karosserie große Rohre schmücken, die Schlangen mit explo- 
sivem Atem gleichen ... ein aufheulendes Auto, das auf Kartätschen zu 
laufen scheint, ist schöner als die Nike von Samothrake" (E. T. Marinetti, 
Futuristisches Manifest - 1909). Als Severini - einer der futuristischen 
Maler - im Jahre 1912 •Die Tänzerin in Blau" malte, gab er ihre Figur 
nicht nach Art der Ballettmädchen von Degas wieder. Vielmehr löste er 
ihre Gestalt in Bewegungsabläufe auf. Das Nacheinander der Bewegung 
wird nebeneinander dargestellt. Beine und Arme vervielfältigen sich. Der 
Rhythmus ist vor der Gestalt. Die Figur tendiert ins abstrakte Bild. Die 
Simultaneität der Bewegung verweist den Menschen ins Überzeitliche. 

8 Robert E. L. Masters - Jean Houston, Psydiedelisdie Kunst, München-Zürich 1969, 
Abb. 89; dazu S. 183, 86, 155 und 170. 



Herbert Schade 48 

Wie die neuere Forschung zeigt, schließt die kinetische Kunst an die 
Versuche der Futuristen (etwa an Bala's färb- und lichtkinetischen 
Ambiente-Raum von 1917 - •Das russische Ballett") an, nicht an amerika- 
nische Experimente. In der Überzahl der Fälle geht es bei der Kinetik 
(= Kunst mit bewegten oder sich bewegenden Elementen) um die Korre- 
spondenz des Nacheinander mit dem Nebeneinander, der Zeit mit der 
Uberzeit. Ausgangspunkt dieser Untersuchungen scheint dabei die mecha- 
nische Messung der Zeit durch die technisch hergestellte Uhr. Für unsere 
Uhren sind die Minuten und Stunden gleichwertig wie die Zentimeter 
und Meter für den Zollstock. Während Sonne und Mond oder das schla- 
gende Herz mit ihren Maßstäben und Zeitangaben Qualitäten vermitteln, 
Licht und Finsternis, Wärme und Kälte, Kraft oder Schwäche, nivelliert 
die mechanisch gemessene Zeit die Vorgänge. Salvador Dalis •Weiche 
Uhren" (1931) oder Marc Chagalls •Die Zeit hat keine Ufer" (1930 bis 
1939) dokumentieren die Tendenz der Künstler, einen •Punkt außerhalb" 
zu finden und den mechanischen Ablauf der Zeit zu überwinden. So konnte 
Gino de Dominicis bei der •documenta 1972" in Kassel feststellen: •Um 
wirklich leben zu können, müßten wir unsterblich sein, d. h. in der Zeit 
stehenbleiben können"9. 

Wladyslaw Hasior - ein polnischer Künstler - hat 1970 auf der Biennale 
in Venedig in einem •Fallbild" (= •assemblage") eine seltsame Komposi- 
tion zusammengefügt: Den Grund der Tafel bilden Collagen von Stierköp- 
fen und weiblichen Busen - also Symbole der Triebstruktur. Darüber fallen 
soffittenartig Materialien und Farbabtropfungen. In der Mitte des oberen 
Teils dieser Kombination aber befestigte der Künstler ein Kitschkreuz, 
wie man es in Devotionalienläden erhält. Dieser Kruzifixus ließ sich mit 
Hilfe eines Mechanismus in Bewegung setzen und ging wie das Pendel 
einer Uhr hin und her. Durch diese Kombination erhielt die Zeit über 
Abfall und Triebsymbol eine christologische Bezeichnung. Vielleicht könnte 
man dieses •Fallbild" wie folgt interpretieren: Unter der intensiven Erfah- 
rung von Trieb und Sexualität wird in unserer Welt Christus oder der 
Gekreuzigte ins Sentimentale abgeschoben oder übersehen. Christliche 
Motive mag man als •mythologisch" oder nicht beweisbar abtun. Die 
Erfahrung der Zeit aber, den Schlag des Pendels, das Rücken der Zeiger, 
läßt sich nicht übersehen. Zeit stellt die Sinnfrage, denn •alle Lust will 
Ewigkeit" (Fr. Nietzsche). 

Damit stößt die kinetische Kunst zu einem zentralen anthropologischen 
und religiösen Anliegen vor, das Augustinus in seinen •Bekenntnissen" 
in einzigartiger Weise formuliert hat: Zeit sei die Bewegung der Körper 

9 Margarethe Jochimsen, Zeit - Ein Aspekt in der aktuellen Kunst, in: Magazin KUNST, 
13. Jhg. Nr. 49, 1. Quart. 1973, 51-70, bes. 62/63. 



Das Problem des Menschenbildes in der modernen Kunst 49 

im Raum. Aber das allein, so weiß er, genügt nicht. Um das Gestern, 
Heute und Morgen zusammenzuhalten, braucht es das Gedächtnis des 
Menschen, d. h. seinen Geist. Ohne diesen Geist gibt es keine Zeit. Aber 
der Mensch hat die Vergangenheit nicht mehr und die Zukunft noch nicht. 
Der Hiatus oder Übergang von Vergangenheit zur Zukunft im Jetzt ist 
auch nicht festhaltbar. Also steht hinter der Erfahrung der Zeit durch den 
menschlichen Geist ein größeres Geheimnis oder ein größerer Geist. Und 
mit diesen Gedanken schließen die Überlegungen, und Augustinus beginnt 
wie ein Dichter, einen Hymnus auf die tragende Kraft des Daseins, den 
ewigen Gott, zu singen. 

Der moderne Künstler macht sich nicht mehr die religiösen Einsichten 
des Kirchenvaters zu eigen. Er weiß aber, daß der Mensch nicht autonom 
ist, sondern von der Zeit begriffen und nur von ihr her begreifbar ist. Er 
verehrt nicht mehr den •Herrn der Zeit", sondern die Zeit als Herrn. 

Die Hinweise auf die moderne Kunst belegen, daß das Menschenbild im 
Sinne des abendländischen Bildungsideals des 19. Jahrhunderts nicht mehr 
im Mittelpunkt des Schaffens steht. Materie, Raum und Zeit - Kräfte, die 
den Menschen bestimmen und vor ihm rangieren - beunruhigen die Künst- 
ler der Gegenwart. Diese Kräfte führen uns an die •Grenzen der Mensch- 
heit", zu den Phänomenen, deren Erfassung für uns alle wesentlich bleibt. 
Zwar ist auch für den modernen Künstler Gott kaum noch ein Element 
seines religiösen Glaubens, aber das Geheimnis von Raum und Zeit, die 
Grenzkonflikte mit dem Unräumlichen und mit dem Zeitlosen brechen in 
•das Vorhandene" Öffnungen, die ins Ewige reichen. Diese Erfahrung der 
Grenzen von Raum und Zeit vermitteln die elementaren Informationen 
von dem, was die Alten den Urgrund des Daseins oder Gott nannten. 

Vielleicht läßt sich diese Erfahrung mit einem Text des Vincent van 
Gogh umreißen: •Die Wissenschaft - das wissenschaftliche Denken - 
scheint mir ein Instrument zu sein, das sich in der Folge noch stark ent- 
wickeln wird. Denn sieh: Man hat angenommen, die Erde sei flach. Das 
war auch wahr, sie ist es auch heute noch, von Paris bis Asnieres zum Bei- 
spiel. Allein das hinderte die Wissenschaft nicht, zu beweisen, daß die 
Erde vor allem rund ist, was gegenwärtig niemand bestreitet. Nun glaubt 
man aber trotzdem noch heute, das Leben sei flach und reiche von der 
Geburt bis zum Tod. Aber wahrscheinlich ist auch das Leben rund an Aus- 
dehnung und Fähigkeiten weit bedeutender als seine einzige, uns heute 
bekannte Hemisphäre. Es ist wahrscheinlich, daß uns künftige Genera- 
tionen über dieses Thema aufklären werden, und dann könnte die Wissen- 
schaft selbst, nichts für ungut, zu Schlüssen gelangen, welche mit den Aus- 
sprüchen Christi über die andere Hälfte der Existenz mehr oder weniger 
übereinstimmen" (Arles, Juni 1888). 




