Herbert Schade 36

uns beim Anbruch einer fortschreitenden Entwicklung aneignen sollten
und womit wir nun Zber diesem Werdeprozef stiinden, sondern ist eine
Kette von Aufgaben, von unvorhergesehenen ,geheimnisvollen® (im Sinn
Daniels) Ereignissen; sie ist hartes, aber kraftiges Brot fiir jede Generation,
fiir die unvoraussehbare, aber staunenswerte Aufrichtung der erneuerten
Menschheit. Das Wahre steht am Ende; jede Generation geht auf ihr eige-
nes Ende zu, muf sich das Ende schaffen. Auch jeder Mensch, Du und Ich,
wir alle.

Das Problem des Menschenbildes
in der modernen Kunst

Herbert Schade SJ, Minchen

»Zeige mir den Menschen in dir,
und ich will dir meinen Gott zeigen.“

Theophilus von Antiochien

Es gibt wohl kaum ein Wort, das in der Geistesgeschichte der Gegenwart
so strapaziert wird, wie die Vokabel ,Mensch“. Der Mensch ist nicht nur
Inhalt und Ziel einer modernen Wissenschaft, ndmlich der Anthropologie,
die weithin die alte Philosophie und Theologie zu ersetzen beginnt, der
Mensch bildet auch das Motiv der Sozialarbeit und Politik. ,Der Mensch
ist das Maf} aller Dinge“, erklirte der Auflenminister Walter Scheel bei
seiner Antrittsrede vor der Vollversammlung der UNO in New York.
»Der Mensch. Maf} unserer Politik“, verkiindete die Devise des Parteitags
der CSU in Miinchen. , Die Kirche mufl Menschlichkeit mitplanen“ forderte
man auf einer Kirchenbautagung der Katholischen Akademie in Bayern.
Selbst die Kunstgeschichte gehort nicht sich allein, sagte Pinder: ,Sie dient
der Kunde vom Menschen.“ Gerade in der Geschichte der modernen Kunst
aber beobachtet man einen beunruhigenden Vorgang: Das Menschenbild
geht verloren. Meier-Graefe wufite es: ,Bei dem Namen Picasso wird der
Historiker der Zukunft, der die sonderbaren Bediirfnisse einer vergange-
nen Menschheit zu betrachten hat, stille halten und feststellen: Hier horte
es auf ...“!, Andere haben die zerstorenden Kréfte schon bei Manet und

1 J. Mcier-Graefe, Entwicklungsgeschichte der modernen Kunst (Nach der dritten Auf-
lage von 1924 neu herausgegeben von Benno Reifenberg und Annemarie Meier-Graefe-
Broch), Miinchen 1966, Bd. II, 674. — Vielleicht darf man hier erginzen, was Hubert



Das Problem des Menschenbildes in der modernen Kunst 37

Munch beobachtet. Im Kubismus und im Futurismus scheinen diese geheim-
nisvollen Gewalten iibermichtig. Raum und Zeit, selbst das Material und
die Sachen werden zum Formprinzip des menschlichen Organismus. Die
Gestalt des Menschen zerbricht. ,Mit den allerersten Friichten seiner
Schaffensbahn gelangt der Mensch der Neuzeit zur Verneinung seines
Bildes“ (N.Berdjajew).

Es ist einem nicht ganz wohl bei soviel ,Menschlichkeit“ und dieser
intensiven Sorge um das ,Menschenbild“, denn jene Konstanten, die das
Wesen des Menschen ausmachen, miissen nicht immer dargestellt werden,
um die Humanitit einer Gesellschaft zu bezeugen. Auflere Not in den
Kulturen der Frithzeit liefl es kaum zu, eine anthropomorphe Plastik zu
bilden. Religionen wie das Judentum und der Islam verbieten die Dar-
stellung Gottes und vernachlassigen damit auch das Menschenbild. Noma-
denkulturen bevorzugen gleichfalls das Ornament und bringen kaum eine
bedeutende Kunst der menschlichen Gestalt hervor. Es wire fragwiirdig,
vom Fehlen des Menschenbildes in der Kunst auf die Unmenschlichkeit
eines Zeitalters oder einer Gesellschaft zu schlielen. Dazu kennen wir in
der Geschichte grofle geistige Bewegungen, wie den Nationalsozialismus
und den Stalinismus, die ein humanistisches oder klassizistisches Menschen-
bild kultivierten und zugleich unmenschliche Vorginge verursacht haben.
Gerade der Gedanke an die NS-Kunst und den in der Stalin-Ara dogma-
tisch tbersteigerten ,Sozialistischen Realismus“ gibt zur Befiirchtung
AnlaBl, daB nicht das Zerbrechen des Menschenbildes in der modernen
Kunst, sondern die dirigistische Beschworung des Bildes vom Menschen
die geistige Katastrophe einleitet.

Es ist deshalb angebracht, der Problematik des Menschenbildes in der

modernen Kunst eine eigene Betrachtung zu widmen.

I. Der Mensch und sein Bild: Die letzte Instanz

Seitdem die moderne Wissenschaft die Uberzeugung zu verbreiten suchte,
dafl die Welt aufRerhalb des Menschen nicht von personalen Geistern, also
von Gott, Géttern oder Engeln besetzt sei, sondern eine ,, geistlose Objek-
tivitat“ (Hegel, Aesth. I, 123) darstellt, war der Mensch die letzte Instanz

Schrade in ,Der verborgene Gott“ — Gottesbild und Gottesvorstellung in Israel und im
Alten Orient (Stuttgart) 1949 geschrieben hat: ,In den letzten Jahren ist auffillig viel
vom Menschenbild des Abendlandes die Rede. Es sieht fast so aus, als ob ,Menschenbild*
ein Modebegriff zu werden droht. Der Verfasser ist davon durchdrungen, daf man das
Menschenbild nicht ohne die jeweils herrschende Gottesvorstellung begreifen kann,
gerade auch in den Zeiten, die Gott fir undarstellbar erkliren. Es zeigt sich dann nim-
lich am Menschenbild, dafl es kein Gotteshild gibt. Je und je erhellen sich Wesen und
Schicksal des Menschenbildes erst an der Gottesvorstellung, werde sie nun Bild eder
werde sie es nicht® (S. 8).



Herbert Schade 38

aller geistigen Unternehmungen. Der Mensch erhielt durch diese Art der
Vorstellung eine einsame Grofie. Als Person und als Gesellschaft wurde er
zum MaR aller Dinge. Die Welt aber wurde leer. Sie war nicht mehr von
Geistern und Gottern, Engeln und Damonen bevélkert. Sie wurde zu einem
ungeheuren Energiereservoir, das man ausnutzen konnte, und zu einem
gewaltigen Projektionsschirm, d.h. zu einem Spiegel, in den der Mensch
seine geistigen Vorgédnge hineinverlegte. In diesem Spiegel, in der Materie
und in den Objekten sah er sich selbst. Er konnte die Objekte psychisieren,
ithnen Seele und Geist zuerkennen; aber dieser Geist in den Sachen besaf}
kein vom Menschen unabhingiges Leben. Er war nicht selbstdndig, sondern
blieb eine Projektion des Menschen.

Die kiinstlerische Seite dieser Prozesse ist allgemein bekannt. Die Figu-
ren beginnen sich bei Ausgang des 18. Jahrhunderts vom Bildgrund zu
16sen. Die Gestalten Gojas, so erklarte Theodor Hetzer, stehen beziehungs-
los vor dem Nichts. Der Marat von David ist wie durch ein Fallbeil von
dem Hintergrund getrennt. Der ,Monch am Meer® von C.D. Friedrich
versinkt vor dem unbegrenzten Naturraum. Diese Kunst des Klassizismus,
der Romantik und des Realismus entdeckte grofle Qualititen im Bild des
Menschen. Das Portrit dieser Zeit kultivierte das Individuelle, das unver-
wechselbare Profil des einzelnen. Das Gruppenbild — man denke etwa an
das Atelier von G. Courbet — zeigt den Selbstwert der Gesellschaft, ohne
die hieratischen oder absolutistischen Ordnungsschemata derVergangenheit
zu gebrauchen. Der kiinstlerische Eigenwert der menschlichen Figur wird
durch den Einbau des klassischen Kontrapostes, der Gegenstellung von
Spielbein und Standbein, etwa bei der ,,Quelle” von Ingres, herausgehoben.
Bei aller Anerkennung des ,interesselosen Wohlgefallens“, den derartige
Anleihen aus der Kunst der Antike hervorrufen — das Menschenbild ist
durch diese asthetischen Stiitzkorsette nicht zu begriinden. Je mehr der
asthetische und existentielle Eigenwert des Menschen festgehalten wurde,
um so mehr brachen nicht-menschliche Krifte in dieses Gefiige ein. Men-
schenbild und Personalitit wurden extrem kultiviert. Die Identitit, die
Ubereinstimmung des Menschen mit sich selbst, wurde gefordert. Aber der
Mensch kann aus sich allein weder ontologisch noch psychologisch noch
vor allem asthetisch mit sich selbst identisch sein. Er ist nicht nur er selbst,
sondern er ist wesentlich Verwelis, d. h. eine Realitat, die auf etwas anderes
hindeutet. Deshalb gab es in der Kunstgeschichte der Alten keine Proble-
matik des Menschenbildes, sondern es ging vorwiegend um die Definition
des Menschen als Bild. Als deshalb Eduard Munch im Jahre 1893 unter
das Bild eines von der Angst bewegten Menschen die Worte setzte: , Ich
hore das grofie Geschrei durch die Natur®, war die Konzeption des huma-
nistischen Menschenbildes t6dlich getroffen. Die Welt war nicht mehr leer.



Das Problem des Menschenbildes in der modernen Kunst 39

Es gab einen Anruf aus den Tiefen des Raumes und ein Wort in der Welt,
das grofier war als der Mensch. Die ,Machte* (E. Munch) iiber und in ihm,
nicht der Mensch, bildeten das bevorzugte Thema der Kunst des 20. Jahr—
hunderts. :

1. Der Begriff vom Menschen und ,,der Mann ohne Eigenschaften®

Diejenigen, denen das Wort vom Menschen als der Weisheit letzter
Schluf so leicht iber die Lippen geht, sollten bedenken, daff man unter
dem Begriff ,Mensch“ sehr verschiedene und oft gegensitzliche Wirklich-
keiten verstanden hat. Fir den griechischen Philosophen Heraklit war der
Mensdh ein , Tempel, in dem der Logos (= das Wort) wohnt“. Descartes
definierte ihn als ,Maschine, die vom Engel gelenkt ist“. Feuerbach konnte
sagen, der Mensch ist das, ,was er iflit“. Marx gebraucht das Wort vom
» Werkzeug erzeugenden Tier“. Darwin sprach vom ,kranken Tier“.
Spinoza wufite um die ,absolute Notwendigkeit“, unter der jeder Mensch
steht, wahrend Sartre ihm eine ,absolute Freiheit® zuerkannte®. Sicher
mufl man jede dieser Definitionen im Sinne der erwahnten Autoren weiter-
hin differenzieren und tiefer zu verstehen suchen; aber bei allem Wohl-
wollen bleiben elementare Unterschiede in der Auffassung des Menschen
bestehen. Dieses wird sofort deutlich, wenn man die entsetzlichen Folgen
bedenkt, die eine Definition des Menschen von der Rasse her verursacht
hat. Jeder weif}, daf diese ,humanistische Ideologie® nicht vor dem Mord
an Millionen ,rassisch unwerten“ und ,, lebensunwerten® Menschen zurtick-
schreckite. Wer wollte iibersehen, dafl die Ideologie der ,einen Klasse*
sich nicht vor Massenmorden an Bauern und Andersdenkenden scheute.
Man sollte also aus dem Wort ,Mensch“ kein Klischee fiir ein wie immer
geartetes ,humanitires Aroma“ machen, das die verbindliche Einsicht und
das Bekenntnis zu unterscheidbaren Qualifikationen ersetzt. Mit Recht
konnte Petra Kipphoff dieses ,Oh Mensch-Pathos* (Die Zeit, 18. 5.1973)
im sozialistischen Realismus apostrophieren. Man sollte nur eingestehen,
daf} dieses Palliativ nicht auf die Ideologen des Ostens beschrinkt ist.
Auch im Westen begleitet dieses ,Oh Mensch-Pathos“ nahezu jeden
KongreB. Uber die Einschrankung des Christlichen auf diesen amorphen
Humanismus und seine Klischees bis in die katholische Theologie hinein
hat Papst Paul VI. in seiner Weihnachtsansprache 1973 eindringlich
gesprochen, ;

Ohne die Nivellierung des Begriffes weiter zu verfolgen, sei angemerkt,
dafl der klischeeartige Gebrauch der Vokabel Mensch in der bildenden

® 0.Marquard, Anthropologie, in: Historisches Worterbuch der Philosophic (Heraus
gegeben von Joachim Ritter) Darmstadt 1971 (Bd. 1), 362-374.



Herbert Schade 40

Kunst durch die leeren Gesichter der Kubisten und Futuristen, durch die
schemenartigen Silhouetten Mohlzahns und die Marionetten von Chirico
und Carra monumentalisiert wurde. Der Mensch zieht als ,Mann ohne
Eigenschaften (Musil) in die Kunst des 20. Jahrhunderts ein. Erst der
Mensch als Maske und Marionette erkldrt den Einflufl aufermenschlicher
Krafte in der Gestalt. Die Deformationen des Expressionismus charakte-
risieren dabei nur den Anfang des Prozesses. Die Klischierung des Men-
schenbildes in den Siebdruckdarstellungen von Roy Lichtenstein und den
Drucken Andy Warhols intensivieren das Verfahren.

Bevor diese Vorginge der neuen Interpretationen der menschlichen
Darstellung und der Gefdhrdungen aufgezeigt werden, mag eine kurze
Betrachtung tiber die Auffassung der Vergangenheit vom Bild des Men-
schen folgen.

II1. Der Mensch als Bild und die Gebardefigur des frithen Mittelalters

Es gibt keine alte Kultur und keine Kunst der Vergangenheit, die den
Menschen aus sich selbst begriffen hatte. Erst seit der Franzosischen Revo-
lution werden die isolierten Figuren und isolierenden Darstellungsver-
fahren allgemein. Fir die biblischen Kulturen und namentlich fir das
frithe Mittelalter war der Mensch nach dem Bild Gottes geschaffen
(Gn 1, 26). Diese Definition des Menschen als Bild erhielt ihre mytho-
logischen und ontologischen Grundlagen in einem Wesen, das man als
Komposition von Himmel und Erde verstand. Der ,Mann aus Erde®
heifit Adam oder Homo, Humanus, der Irdische. Die griechische Auffas-
sung bevorzugt den Bezug zum Himmel: Anthropos heiflt das Wesen,
das durch die Anschauung des Himmels wird. Dieses Kompositionsschema
bildet auch die Grundlage fiir eine Umschreibung des Menschen als Kampf-
platz der Geister, als Arena von Engeln und Damonen. Dabei bleibt der
Bild- oder Verweischarakter fiir den Menschen wesentlich.

Ohne diesen theologischen Bezug eigens herauszustellen, hatte Hans
Jantzen in seinen Untersuchungen zur Ottonischen Kunst die Bedeutung
dieser Definition fiir den Figurenstil der Frithzeit aufgezeigt: ,Die otto-
nische Figur ... ist Gestalt gewordene Gebirde, ist in ihrem ganzen
Wesen nur diesem einzigen Geschehnis verhaftet.“ Die ,Gebardefigur®
des frithen Mittelalters, die durch die kunstwissenschaftlichen Analysen
von Hans Jantzen eingehend charakterisiert ist, fithrt uns in die Mitte der
anthropologischen Problematik: Der Mensch selbst ist ,,Gebidrde“, das
heiflt Hinweis auf etwas anderes. Er ist ein Wesen, dem Bezug zur Natur
wird. Dieser Bezug oder Verweis besitzt nicht allein sozialen Charakter.
Als Elementarfigur des Kosmos verweist der frihmittelalterliche Mensch



Das Problem des Menschenbildes in der modernen Kunst 41

auf den Himmel und deutet in das Licht. Als Trager geschichtlicher Vor-
ginge verbindet er den Ursprung mit dem Eschaton, dem Ende der Zeiten.
Wilhelm Messerer sagt von dem Isaias der Marienkirche in Souillac
(um 11380): ,Der Prophet und sein ekstatisches Vorweisen sind eins.“
»Das Spruchband selber ist Gestalt gewordener Sinn . . . es bedeutet (ikono-
graphisch) nicht nur Schriften, sondern iiberhaupt Reden eines Mannes.
Dodch hier ... ist es Senkrechte, nicht nur senkrecht im Bild aufgerichtet,
sondern Konstituierende des Bildes in ganz direkter Weise“?. Vielleicht
darf man sogar sagen, dieser Isaias hilt nicht nur ein Spruchband, sondern
er hilt sich am Spruchband. Die Botschaft oder, wie Messerer schreibt, die
»Heilsverkiindigung“ konstituiert ithn. So wirken einige Evangelisten der
ottonischen Kunst nicht nur wie die Trdger der Evangelistensymbole, son-
dern wie von himmlischen Zeichen getragen und gehalten.

Vergleichbares liefle sich auch vom Blick der Figuren sagen. Die grofien
Augen der ottonischen Kunst zeigen, dafl ihre Gestalten vom Schauen
leben. Das gilt auch von dem Goldbildnis der hl. Fides v. Conques. Mit
ihren groflen Augen demonstriert die Heilige nicht nur jhre Féhigkeit,
Blinde zu heilen, von der die Legende spricht, sondern sie dokumentiert
auch, daf} der Glaube und die Schau Verwandte sind. Man kann diese
Aussage geradezu konvertieren: Wer glaubt, der schaut; und wer schaut,
der glaubt auch. Der Anthropos, das Wesen, das zu schauen weif}, vermag
auch zu glauben. Schauen und Glauben aber begriinden ein tragfdhiges
Wissen.

Ernst Buschor hatte bemerkt, dafl bereits die Bronzefiguren des geome-
trischen Stils in der griechischen Kunst wie am Blick aufgehingt wirken.
Der Mensdh ist fiir den Griechen der Schauende, der Seher. Er schaut nicht
nur das Licht, er lebt von dem Licht. Durch Licht wird er. Entzieht man dem
Menschen diese Primarinformation, seine Lichterkenntnis und nimmt man
ihm seinen Charakter als Licht, das heiffit den Verweis auf eine andere
Realitit, dann dringt man ihn in das Nurpolitische und eine blofle Gesell-
schaftsproblematik ab. Man raubt ihm seinen Ursprung, seine Wiirde und
seinen Sinn im eigentlichen Verstand des Wortes: Der Mensch nimmt nicht
mehr wahr. Er muf das fiir wahr halten, was ankommt, was thm Profit und
Macht gibt. Ionesco, ein Dichter, dem man kaum den Vorwurf machen
kann, er sei reaktiondr, beschreibt diesen elementaren Bezug des Menschen
in seinem autobiografischen Werk ,,Schlamm®. In diesem Fernsehspiel sieht
man den alternden Dichter nach einem letzten Motiv suchen. Gedanken
stiirmen auf ihn ein. Papiere hidufen sich und fliechen ihn wie Herbstlaub im

3 Wilhelm Messerer, Romanische Plastik in Frankreich, K6ln 1964, 22-31, Der Isaias von
Souillac. ~ Dazu W. Hess, Grundfragen der bildenden Kunst, in: Die Kunst — Wege zum
Verstindnis der Kunst. Freiburg-Basel-Wien 1972, 18-71, bes. 46 f.



Herbert Schade 42

Wind. Er sucht nach dem eigentlichen Sinn. Er bemiiht sich um seinen Ur-
sprung. Die Umgebung tuschelt und lacht iiber den kauzig gewordenen
Alten. Er geht durch einsame Alleen. Er fillt, steht wieder auf, macht neue
Notizen. Uber ihm Sonne, Regen und Wind. Unter ihm Erde und Wasser —
Schlamm. Schliefilich bleibt er im Lehm liegen. Er vermag sich nicht mehr
zu erheben. Nur sein Auge 6ffnet sich wie ein Schof und wird vom Licht
der Sonne getroffen. Das Wasser tiberwiltigt ihn. Noch einmal blitzt der
Augenschofl auf und schaut die Sonne; dann geht der Wind iiber ihn
dahin — Schlamm und Licht - der Ursprung hat ihn eingeholt.

Wer vermag es, eine solche mythische Erfahrung, die geradezu die
Genesis nacherzihlt, zu entmythologisieren? Der Mensch kann nur begrif-
fen werden als die gestaltgewordene Beziechung von Himmel und Erde,
die geheimnisvolle Hochzeit von Gott und Welt. Ohne den kosmischen
Eros und das Hohelied vermag er als Masseteilchen oder Nummer Wahl-
urnen zu bedienen und die Apparaturen der Biirokratie in Gang zu halten,
seine Wiirde und sein Wesen hat er verloren.

IV. Das Bildproblem und die moderne Wissenschaft

Fragt man sich, warum dieses Wissen der Alten vom Menschen als Bild
des Himmels bis in die zeitgendssische Theologie hinein vernachldssigt
werden konnte, so scheint die Auffassung der Welt als blofes Energie-
reservoir, das man ausnutzen kann, diese Entwicklung beeinflufit zu haben.
»Die Vorstellung einer objektiven Welt, die unabhingig von irgend-
welchen beobachtenden Subjektiven in Raum und Zeit gesetzmiflig
ablauft, war das Leitbild der neuzeitlichen Naturwissenschaft (W. Pauli).
Diese Uberschitzung einer durch eindeutige Kausalketten bestimmten
Welt fiihrte zur Vernachldssigung der ,geistigen Gestalt* und der ,reli-
giosen Sprache®. ,Schon frither habe ich“, sagte Werner Heisenberg, ,zu
formulieren versucht, dafl es sich bei den Bildern und Gleichnissen der
Religion um eine Art Sprache handelt, die eine Verstindigung erméglicht
tber den hinter den Erscheinungen spiirbaren Zusammenhang der Welt,
ohne den wir keine Ethik und keine Wertskala gewinnen konnen . . . Diese
Sprache ist der Sprache der Dichtung niher verwandt als jener der auf
Prézision ausgerichteten Naturwissenschaft. Daher bedeuten die Wérter
beider Sprachen oft etwas Verschiedenes. Der Himmel, von dem in der
Bibel die Rede ist, hat wenig zu tun mit jenem Himmel, in den wir Flug-
zeuge oder Raketen aufsteigen lassen ... diese Leitbilder entstammen
nicht dem Anschauen der unmittelbar sichtbaren Welt, sondern dem
Bereich der dahinterliegenden Strukturen, von dem Platon als dem Reich



Das Problem des Menschenbildes in der modernen Kunst 43

der Ideen gesprochen hat, und {iber dem in der Bibel der Satz steht: Gott
ist Geist“s.

Diese Vernachldssigung der Welt als Gestalt und des Menschen als
Bild wurde — wie Leo Scheffczyk zu Recht aufzeigt — bis in die Theologie
hinein wirksam?®. Es sind eine Reihe von modernen philosophischen und
theologischen Entwiirfen, die diese elementare Beziehung zwischen Schép-
fer und Geschopf vernachlissigen oder ablehnen. Schon Jean Paul wufite
in seiner ,Rede des toten Christus vom Weltengebdude herab, dafl kein
Gott sei“, um den Zusammenhang von Weltauffassung und Gottesvor-
stellung. Auch Friedrich Nietzsche lief den ,tollen Menschen® fragen, ob
Gott nicht aufler Landes gegangen sei. Fiir Karl Barth und die dialektische
Theologie war Gott der ,,ganz Andere“. Die radikale Scheidung zwischen
Gott und Mensch, die dieses theologische Denken bestimmte, brachte eine
Existenztheologie hervor. Die Welt, in der es keinen objektiven Verweis
auf Gott gibt, kann man als ,atheistisch“ bezeichnen. Ein ,religionsloses
Christentum® (P. Bonhoeffer) sieht in der ,imago Dei“ ideologische Ele-
mente. In einer ,Theologie nach dem Tode Gottes“ (D.Sélle) kann man
nur mehr atheistisch an Gott glauben.

Sicher wird man auch hier die Auffassungen und Entwiirfe der einzelnen
Theologen ndher zu differenzieren haben. Eines scheint jedoch diesen
theologischen Vorstellungen gemeinsam: Der Mensch hat keine Beziehun-
gen mehr zu einem Gott als Urbild. Und die Himmel erzahlen nicht mehr
die Ehre Gottes. Das Firmament zeigt auch nicht mehr das Werk seiner
Hinde. Diese Uberzeugung von einer Welt, in der es keine Verweise auf
Gott gibt, bildet die gemeinsame Ursache fiir die beunruhigende Situation
in dem religiosen Denken und im kiinstlerischen Schaffen der Gegenwart.
Man sollte deshalb die fundamentalen Unterscheidungen zwischen einer
Welt als ,geistiger Gestalt“ und einer Welt ,eindeutiger Kausalketten®,
die Heisenberg herausstellt, nicht iibersehen, wenn man die Problematik
des Menschenbildes in der modernen Kunst diskutiert. In gleicher Weise
darf man die Untersuchungen des Miinchener Theologen iiber die ,Gott-
ebenbildlichkeit in der modernen Theologie“ nicht auler acht lassen, wenn
man die Krise der Kunst zu verstehen sucht. Die Ablehnung des Bildes bis
in den Raum der Kirche hinein, die Deformation der menschlichen Gestalt,
das Anwachsen der abstrakten Malerei und der Objektkunst scheinen mit
diesen grofien philosophischen und theologischen Bemiihungen in Bezie-
hung zu stehen.

4 Werner Heisenberg, Naturwissenschaflliche und religiose Wahrheit, in: ,Kirchenbau in
der Diskussion”, Katalog des Miinchener Stadtmuseums 1973, 219-223.

5 Leo Scheffczyk, Die Frage nach der Gottebenbildlichkeit in der modernen Theologie,
in: ders., Der Mensch als Bild Gottes (Wege der Forschung Bd. CXXIV) Darmstadt 1969,
IX-LIV,



Herbert Schade 44

Die Kiinstler versuchen auf ihre Weise die Fragen, die das verdnderte
Bewufltsein unserer Zeit ihnen stellt, zu beantworten.

V. Entwiirfe eines neuen Menschenbildes in der zeitgendssischen Kunst

Wir haben uns schon an jenes gewaltige Bild des ausgehenden 19. Jahr-
hunderts erinnert, das Eduard Munch , Der Schrei“ nannte. Auch andere
Kinstler haben den Anruf aus der Welt oder besser aus dem ,nicht-
menschlichen Vorhandenen“ vernommen. In den Bildern des Vincent van
Gogh beispielsweise verliert die Sonne ihren impressionistischen Charak-
ter. Sie hort gleichsam auf, Bildgegenstand zu sein und beginnt aktiv zu
werden. Sie rotiert. IThr Strahlen entscheidet iiber Leben und Tod. Im
»Sdmann”“ von 1889 erblickt van Gogh ,das Bild des Todes in der Art,
dafl die Menschheit das Korn ist, das man maht. Das ist also das Gegenteil
des Saers, den ich frither versuchte. Aber in diesem Tod liegt nichts Trau-
riges, es geschieht im vollen Licht, mit einer Sonne, die alles mit Licht
und tberreichem Gold iberstrahlt“ (Brief vom September 1889). In der
»~Auferweckung des Lazarus“ (1890) gibt es fiir van Gogh keine Christus-
figur. Eine gewaltige Sonne iibernimmt in diesem Bild die Funktion des
Christus, der den Lazarus aus dem Grab ruft. Ahnlich beschreibt auch
Paul Cézanne den Ausschnitt der Natur als Schauspiel, das der ,Pater
omnipotens aeternus Deus“ vor unseren Augen ausbreitet. Der Maler
bemiiht sich um den Rhythmus des Seins, der schon vor der Figur des
Menschen vorhanden ist, und um die Farben, die nach den Worten Cézan-
nes ,das sichtbare Fleisch der Ideen Gottes“ sind.

1. Die Ubermacht der Materie

In der Folge ist eine bedeutsame Realitit, die der Kinstler des 20. Jahr-
hunderts in den Vordergrund seines Schaffens stellt, das Material. Diese
unmittelbare Einbeziehung der Stoffe oder Sachen brachte die sogenannte
Objektkunst hervor. Picasso und Braque haben wohl die ersten Anstéfle
dazu gegeben, als sie 1912 den Sand der Sorgue in der Provence in ihre
Bilder streuten oder Fetzen von Papier und Stoff in die Kompositionen
klebten. Obwohl der Dadaist Marcel Duchamp seine ,Konfektionsdinge*
(= ,ready made“), Kohlenschaufel, Urinoir oder Rad aus Protest gegen
den zeitgendssischen Kunstbetrieb auszustellen suchte, sprach er auch vom
»getauften Ding“ (= ,objet baptisé“). Das heifit, dem Ding, das man aus-
stellt und als Kunstwerk zum Sprechen bringt, wird seine eigentliche
Wiirde zuriickgegeben. Es ist nicht blofl Gebrauchsgegenstand, sondern es
wird Mitteilung.



Das Problem des Menschenbildes in der modernen Kunst 45

Die Surrealisten bemiihten sich in vergleichbarer Weise um die Neu-
entdeckung des ,Fetisch“. Mit Hilfe von Collagen und Montagen entstan-
den geheimnisvolle Figuren, die zugleich ,beseelte Dinge“ (Pierre Restany)
waren. Louis Aragon sagte von dem Verfahren ihrer Herstellung, »dafl es
dem alten Vorhaben der Malerei seinen wahren Sinn zuriickgibt, indem
es den Maler verhindert, sich dem Narzifimus, dem ,I’art pour l'art’ zu
ergeben, und indem es ihn zu den magischen Praktiken zuriickfiihrt, in
denen der Ursprung und die Rechtfertigung der von verschiedenen Reli-
gionen verbotenen bildlichen Darstellungen zu suchen sind“. Das Men-
schenbild, das dabei entstand, war — wie schon im Kubismus — von der
Sache geprigt. Erschreckende Mischformen aus Gegenstianden aller Art
erzielten den Rang von menschlichen Gestalten.

Neben Picasso und Dali gibt es eine Reihe von zeitgenossischen Kiinst-
lern, die den Menschen aus Materialien aufbauen: Armand montiert
Abfille zu Figuren. Schultz fiigt blattartige Reste mit Schaufensterpuppen
zu ,Migoffs* zusammen. Segal komponiert Gipsabdriicke mit Gebrauchs-
gegenstinden. Stenvaert beklebt Marionetten mit Buntpapier. Marisol
errichtet gestufte Holzpflocke und behéngt sie mit alten Klamotten. So
wird die Figur des Menschen zum Exponenten des Materials. Dieser
Mensch als ,Konsumfetisch® (Jiirgen Becker) dokumentiert auch in unserer
Zeit die Bedeutung des alten Reliquien- und Totenkultes. , Was Reliquien
fiir die Verehrer religioser Ikonen, das sind dadaistische und surrealistische
Objekte fiir die Verehrer der modernen Ikonen, das heifit fiir Dinge, denen
ein Element des Magischen anhaftet, so als seien sie nicht von Handen
geschaffen, wie es Marcel Duchamps Ausdruck ,ready made’ andeutet,
sondern als habe sie vielmehr eine mysteriose Kraft geschaffen — hier haben
wir das surrealistische ,objet trouvé* (= das ,aufgefundene Ding®)“ (Nico-
las Calas).

Uber den gesamten Prozefl der Objektkunst konnte man Boccionis
,Materia“ von 1912 als Leitfigur setzen. In diesem Bild thront ein Roboter-
weib, von Energie- und Lichtbiindeln durchzuckt, wie eine ,Gottin“ im
Leeren. Die abstrakte Vorstellung von Technologie wird in diesem Bild
personalisiert und in den Bannkreis des Mythischen versetazt.

2. Die Gewalt des Raumes

Eine shnlich autonome Kraft wie die Materie wird auch der Raum in der
modernen Kunst. In der Bildwelt des 19. Jahrhunderts erscheint Raum
noch vorwiegend als eine durch perspektivisches Sehen geordnete Welkt.
Renaissance, Naturwissenschaft und Naturalismus boten die Grundlagen
fiir dieses Sehen. Im Verlauf der Entwicklung wurde der Raum virulent.



Herbert Schade 46

Von den offenen Naturrdumen der Romantik iiber den isolierenden Raum
der ,Pittura metafisica® und den Schichtenraum des Kubismus und seine
polyperspektivischen Kompositionen bis zu den »Angstkammern“ von
Max Beckmann verdnderte sich der Raum in der modernen Kunst immer
wieder. So kommt schlieflich der philosophisch bedeutsamste Maler des
20. Jahrhunderts, Max Beckmann, zur Uberzeugung, dafl Raum der , Palast
der Gétter* sei. Damit verhilft Beckmann, gestiitzt auf die Kabala und
Arthur Schopenhauer, der platonischen Héhle, also dem geschlossenen
Raum mythischen Ursprungs wieder zur Anerkennung. Nicht mehr die
mathematisch-technische Konzeption eines unendlichen Naturraums, der
durch gleichwertige Elemente, das heifit durch Zentimeter oder Meter
erfafit wird, sondern der ,orbis“, der geschlossene Kreis, wird als dem
Menschen wesentlich angesehen. Es ist die Unterscheidung des technischen
Raumes von einem »Spirituellen Raum*®, von dem schon Johannes Damas-
zenus berichtete, die von Beckmann neu entdeckt wurde®,

Allein die Frage nach dem Wesen des Raumes stellt schon das Gottes-
problem zur Diskussion. Der Gott der Bibel war niamlich der ~Herr des
Kreises oder ,der Raum*, wie Clemens von Alexandrien berichtet”. Gott
ist Raum, das heifit, er ist die Kraft, die uns umgreift. Jedesmal, wenn der
Mensch versucht, den Raum und seine Grenze zu durchbrechen, stofit er
auf das Geheimnis, wie es Beckmann formuliert. Im Mittelalter hitte man
gesagt, er trifft auf den ,Herrn des Kreises“. Als Lucio Fontana 1963 eine
Mandorlaform mit durchbrochener oder aufgerissener Leinwand nach Art
seines ,Concetto spaziale® schuf und diesem »Bild“ den Titel ,II fine di
dio® (= ,Das Ende Gottes“) gab, hat der Kiinstler eine wesentliche Aus-
sage formuliert. Das Zerbrechen des mandorlaartigen Raumes, das heif}t
des Weltencies oder des Orbis, und damit der alten, begrenzten Weltvor-
stellung, hat auch das Ende Gottes zur Folge. Anders ausgedriickt: In einer
nur technisch begriffenen Welt ist eine Gottesvorstellung unméglich.

Die neue Raumerfahrung konstituiert eine eigene Form zeitgendssischer
Kunst, ndmlich das Environnement oder den Ambiente-Raum. Diese Kunst-
art bemiiht sich, nicht den Menschen, sondern die Gewalt des Raumes
ansichtig zu machen. Mensch ist dann nur mehr Funktion von Raum. Diese
Tendenz belegt zunéchst der Kubismus, der seine Figuren kraft der prisma-
tischen Energien seiner Riume in stercometrische Gebilde verwandelt.
1965 schafft José Subirach eine yOitzfigur®, die man als negative Plastik
ansprechen kann. Die Gestalt des Menschen wird zum Leerraum. Schon

§ Johannes von Damaskus, Genaue Darlegung des orthodoxen Glaubens (Obers. von
D. Stiefenhofer) BDK Bd. 46. Miinchen-Kempten 1923, 86/37, XII1. Kapitel: ,Vom Orte
Gottes. Das gottliche Wesen allein ist unbegrenzt.”

7 Clemens von Alexandrien, Stromata V,73,1; BRV IV, 183.



Das Problem des Menschenbildes in der modernen Kunst 47

vor Subirach hatte Karl Knappe diese Inversion der Figuren kultiviert und
Gestalten geformt, in denen Leerrdume und Plastik miteinander kommu-
nizieren. Die Ubermacht moralischer Gewalten demonstrieren die Envi-
ronnements von Kienholz. Getulio Alviani bietet in seiner ,Interrelazione
speculare® (1966) einen Spiegelraum, der den Menschen ins Unendliche
reflektiert.

Vielleicht sollte ein amerikanischer Versuch der psychedelischen Kunst
erwihnt werden, der in seiner Art einzig dasteht. Im Riverside Museum
in New York hat die Usco-Gruppe eine drehbare Bank in der Mitte einer
Farbbandhdhle (= ,Tie-dye Cave“) aufgestellt®. Der sich auf der Bank
drehende Betrachter erhilt dort die Rekonstruktion des Erlebnisses der
Farbkaskaden, die der sogenannte Trip, das heifit, die Einnahme von
Rauschgift und die damit verbundenen Zustinde erzeugen. Die Figur des
Menschen, die sich am Beginn des 19. Jahrhunderts bei Goya und David
vom Bildgrund und von der Welt isoliert hatte, stellt im Rausch bzw. in
seiner Rekonstruktion ihre Beziehungen mit dem Kosmos wieder her. Der
Mensch befindet sich gleichsam wieder in der Mitte der Welthéhle. Die
Weitwinkelfotografie der rekonstruierten Farbhéhle wirkt wie eine arti-
fizielle Maiestas. Eine Art Urraum umgreift wieder den Menschen und
erneuert — wenn auch nur mittels der Droge — die kosmische Harmonie.

3. Die Bestindigkeit der Zeit

Eine mit der Autonomie des Raumes und seiner Ubermacht vergleich-
bare Eigenbewegung erhilt die Zeit in der modernen Kunst. Es sind vor
allem die Futuristen, die schon vor dem ersten Weltkrieg die ,belezza de
la velocitd“ (= ,die Schonheit der Geschwindigkeit“) darzustellen such-
ten: ,Wir erkliren, dafl sich die Herrlichkeit der Welt um eine neue
Schénheit bereichert hat: die Schénheit der Geschwindigkeit. Ein Renn-
wagen, dessen Karosserie grofie Rohre schmiicken, die Schlangen mit explo-
sivem Atem gleichen ... ein aufheulendes Auto, das auf Kartatschen zu
laufen scheint, ist schoner als die Nike von Samothrake“ (E. T. Marinetti,
Futuristisches Manifest — 1909). Als Severini — einer der futuristischen
Maler — im Jahre 1912 ,Die Ténzerin in Blau“ malte, gab er ihre Figur
nicht nach Art der Ballettmddchen von Degas wieder. Vielmehr 16ste er
ihre Gestalt in Bewegungsablidufe auf. Das Nacheinander der Bewegung
wird nebeneinander dargestellt. Beine und Arme vervielfiltigen sich. Der
Rhythmus ist vor der Gestalt. Die Figur tendiert ins abstrakte Bild. Die
Simultaneitit der Bewegung verweist den Menschen ins Uberzeitliche.

8 Robert E.L.Masters — Jean Houston, Psychedelische Kunst, Minchen-Ziirich 1969,
Abb. 89; dazu S. 183, 86, 155 und 170.



Herbert Schade 48

Wie die neuere Forschung zeigt, schliefit die kinetische Kunst an die
Versuche der Futuristen (etwa an Bala’s farb- und lichtkinetischen
Ambiente-Raum von 1917 — ,Das russische Ballett“) an, nicht an amerika-
nische Experimente. In der Uberzahl der Fille geht es bei der Kinetik
(= Kunst mit bewegten oder sich bewegenden Elementen) um die Korre-
spondenz des Nacheinander mit dem Nebeneinander, der Zeit mit der
Uberzeit. Ausgangspunkt dieser Untersuchungen scheint dabei die mecha-
nische Messung der Zeit durch die technisch hergestellte Uhr. Fiir unsere
Uhren sind die Minuten und Stunden gleichwertig wie die Zentimeter
und Meter fiir den Zollstock. Wahrend Sonne und Mond oder das schla-
gende Herz mit ihren Mafistdben und Zeitangaben Qualititen vermitteln,
Licht und Finsternis, Warme und Kilte, Kraft oder Schwache, nivelliert
die mechanisch gemessene Zeit die Vorginge. Salvador Dalis , Weiche
Uhren® (1931) oder Marc Chagalls ,Die Zeit hat keine Ufer“ (1930 bis
1939) dokumentieren die Tendenz der Kiinstler, einen ,, Punkt auflerhalb®
zu finden und den mechanischen Ablauf der Zeit zu iiberwinden. So konnte
Gino de Dominicis bei der ,,documenta 1972“ in Kassel feststellen: »Um
wirklich leben zu konnen, miifiten wir unsterblich sein, d.h. in der Zeit
stehenbleiben konnen“.

Wiladyslaw Hasior — ein polnischer Kiinstler — hat 1970 auf der Biennale
in Venedig in einem ,Fallbild“ (= ,assemblage*) eine seltsame Komposi-
tion zusammengefiigt: Den Grund der Tafel bilden Collagen von Stierkdp-
fen und weiblichen Busen — also Symbole der Triebstruktur. Dariiber fallen
soffittenartig Materialien und Farbabtropfungen. In der Mitte des oberen
Teils dieser Kombination aber befestigte der Kiinstler ein Kitschkreuz,
wie man es in Devotionalienldden erhilt. Dieser Kruzifixus lief sich mit
Hilfe eines Mechanismus in Bewegung setzen und ging wie das Pendel
einer Uhr hin und her. Durch diese Kombination erhielt die Zeit iiber
Abfall und Triebsymbol eine christologische Bezeichnung. Vielleicht konnte
man dieses ,Fallbild“ wie folgt interpretieren: Unter der intensiven Erfah-
rung von Trieb und Sexualitit wird in unserer Welt Christus oder der
Gekreuzigte ins Sentimentale abgeschoben oder iibersehen. Christliche
Motive mag man als ,mythologisch“ oder nicht beweisbar abtun. Die
Erfahrung der Zeit aber, den Schlag des Pendels, das Riicken der Zeiger,
1afit sich nicht iibersehen. Zeit stellt die Sinnfrage, denn ,alle Lust will
Ewigkeit“ (Fr. Nietzsche).

Damit st6f8t die kinetische Kunst zu einem zentralen anthropologischen
und religiésen Anliegen vor, das Augustinus in seinen ,Bekenntnissen®
in einzigartiger Weise formuliert hat: Zeit sei die Bewegung der Korper

® Margarethe Jochimsen, Zeit — Ein Aspekt in der aktuellen Kunst, in: Magazin KUNST,
13. Jhg. Nr. 49, 1. Quart. 1973, 51-70, bes. 62/63.



Das Problem des Menschenbildes in der modernen Kunst 49

im Raum. Aber das allein, so weif} er, geniigt nicht. Um das Gestern,
Heute und Morgen zusammenzuhalten, braucht es das Gedéchtnis des
Menschen, d.h. seinen Geist. Ohne diesen Geist gibt es keine Zeit. Aber
der Mensch hat die Vergangenheit nicht mebhr und die Zukunft noch nicht.
Der Hiatus oder Ubergang von Vergangenheit zur Zukunft im Jetzt ist
auch nicht festhaltbar. Also steht hinter der Erfahrung der Zeit durch den
menschlichen Geist ein gréfieres Geheimnis oder ein grofierer Geist. Und
mit diesen Gedanken schliefen die Uberlegungen, und Augustinus beginnt
wie ein Dichter, einen Hymnus auf die tragende Kraft des Daseins, den
ewigen Gott, zu singen.

Der moderne Kiinstler macht sich nicht mehr die religiosen Einsichten
des Kirchenvaters zu eigen. Er weil} aber, dafl der Mensch nicht autonom
ist, sondern von der Zeit begriffen und nur von ihr her begreifbar ist. Er
verehrt nicht mehr den ,Herrn der Zeit“, sondern die Zeit als Herrn.

Die Hinweise auf die moderne Kunst belegen, dafl das Menschenbild im
Sinne des abendlindischen Bildungsideals des 19. Jahrhunderts nicht mehr
im Mittelpunkt des Schaffens steht. Materie, Raum und Zeit — Krifte, die
den Menschen bestimmen und vor ihm rangieren — beunruhigen die Kiinst-
ler der Gegenwart. Diese Krifte fithren uns an die ,Grenzen der Mensch-
heit“, zu den Phinomenen, deren Erfassung fiir uns alle wesentlich bleibt.
Zwar ist auch fur den modernen Kiinstler Gott kaum noch ein Element
seines religiosen Glaubens, aber das Geheimnis von Raum und Zeit, die
Grenzkonflikte mit dem Unrdumlichen und mit dem Zeitlosen brechen in
»das Vorhandene* Offnungen, die ins Ewige reichen. Diese Erfahrung der
Grenzen von Raum und Zeit vermitteln die elementaren Informationen
von dem, was die Alten den Urgrund des Daseins oder Gott nannten.

Vielleicht 128t sich diese Erfahrung mit einem Text des Vincent van
Gogh umreiflen: ,Die Wissenschaft — das wissenschaftliche Denken -
scheint mir ein Instrument zu sein, das sich in der Folge noch stark ent-
wickeln wird. Denn sieh: Man hat angenommen, die Erde sei flach. Das
war auch wabhr, sie ist es auch heute noch, von Paris bis Asniéres zum Bei-
spiel. Allein das hinderte die Wissenschaft nicht, zu beweisen, daf} die
Erde vor allem rund ist, was gegenwirtig niemand bestreitet. Nun glaubt
man aber trotzdem noch heute, das Leben sei flach und reiche von der
Geburt bis zum Tod. Aber wahrscheinlich ist auch das Leben rund an Aus-
dehnung und Fahigkeiten weit bedeutender als seine einzige, uns heute
bekannte Hemisphare. Es ist wahrscheinlich, dafl uns kiinftige Genera-
tionen tiber dieses Thema aufkliren werden, und dann konnte die Wissen-
schaft selbst, nichts fiir ungut, zu Schliissen gelangen, welche mit den Aus-
spriichen Christi iiber die andere Halfte der Existenz mehr oder weniger
tibereinstimmen® (Arles, Juni 1888).





