IMSPIEGEL DER ZEIT

Asiatische Monche entdecken Asien. Fin Tagungsbericht

Vom 14. bis 22. Oktober 1978 fand in Bangalore (Indien) eine Kon-
ferenz christlicher und nichtchristlicher (vor allem buddhistischer)
Ménche (und einiger Nonnen) aus Asien statt, zu der auch eine Reihe
von Fachleuten ostasiatischer Hochreligionen und &stlicher Meditation
(Yoga, Zen) geladen war. Abtprimas Rembert Weakland OSB haite
das Protektorat iber die Konferenz iibernommen. Das Thema der
Arbeitstagung lautete: »Monastisches Leben und soziale Verantwor-
tung.« Die letzte Zusammenkuntft dieser Art auf asiatischem Boden hatte
fiinf Jahre vorher (1968) in Bangkok (Thailand) stattgefunden.

Den vorliegenden Bericht stellte uns einer der Teilnehmer der
Tagung, P. Daniel J. O’Hanlon SJ, Dogmatikprofessor an der kalifor-
nischen Ordenshochschule Berkeley, zur Verfiigung; er weilte zur Zeit
der Konferenz gerade in Indien zum Studium der asiatischen Religio-
nen. Um dem Bericht nicht seine Unmittelbarkeit und Lebendigkeit zu
nehmen, haben wir ihn in seiner Breite belassen und nur unwesentlich,
wo es mehr um personliche Eindriike und um Dinge am Rand der
Tagung geht, gekiirzt. Die Ubersetzung fertigte Sr. Emmanuela Meil-
wes OSB, Herstelle, an.

Ohne ein Urteil iiber die Konferenz abgeben zu kénnen, stellte sich
beim Lesen des Berichts doch eine Frage, die fiir das Selbstverstindnis
des Monchtums, um das heute gerungen wird, wichtig zu sein scheint:
Offenbar war es die allgemeine Uberzeugung der Tagungsteilnehmer,
daf nicht nur das Christentum ganz allgemein von den 6stlichen Hoch-
religionen, sondern auch das westliche vom ostlichen Ménchtum viel
lernen kénne. Ja, man gewinnt aus dem Bericht den Eindruck, dafl nicht
wenige (wieviele, welche Gruppen?) der Meinung waren, der Dialog
mit dem ostlichen Monchtum kénne das christliche Ménchtum wieder
starker auf sein eigentliches und im Grund einziges Ziel: die Gottsuche
hinlenken. In den Gesprichen ist oft vom Gemeinsamen hiiben und
driiben die Rede, ja, die ,Botschaft an unsere Kommunititen® spricht
sogar von ,einer iberwiltigenden Konvergenz der Zielsetzung“. Lafit
sich aber das christliche Ménchtum in erster Linie religionsgeschichtlich,
vom Gemeinsamen allen Monchtums her, verstehen, oder hat es nicht,
worauf in der Diskussion der letzten Jahrzehnte von katholischen und
immer mehr auch von evangelischen Theologen {iberzeugend hingewie-
sen wurde, seinen Ursprung in Anstdflen durch das Evangelium? Wo
Letzteres bejaht wiirde, hitte das auch entscheidende Konsequenzen
sowohl fiir das Verstdndnis und die Wege der Gottsuche des christlichen
Ménchtums wie auch fiir die Frage seiner sozialen Verantwortung, da
beides immer im Horizont des Mysteriums Christi gesechen werden
mifite. Tiefer gesehen geht es hier nicht nur um das christliche Ménch-
tum und seinen Eigenwert, sondern um das Wesen des Christentums,
der Kirche Jesu Christi, innerhalb der Menschheitsreligionen iiberhaupt,
eine Frage, die durch den Dialog des Christentums mit den nicht-
christlichen Religionen neu gestellt ist. Die Schrifileitung



Im Spiegel der Zeit 51
Vorgeschichte und duflerer Rahmen der Tagung

Finige kurze Bemerkungen dariiber, wiec die Konferenz in Bangalore zustande
kam: In der Zeit vor dem II. Vaticanum hatten die christlichen Mdnchskloster
in Asien keine Verbindung mit Ménchen des Westens noch mit nicht-christlichen
Moénchen in Asien und nicht einmal miteinander. Eine Gruppe von Ménchen
unter der Leitung eines jungen Hollanders, des nachmaligen Abtes Tholens OSB,
hatte die Uberzeugung, dafl die Méonche der ganzen Welt sich zusammentun, ihre
Krifte auf eine Weise vereinigen miifiten, die auflerhalb des juristischen Bereichs
liegt, und einander beistehen sollten, dem Monchtum in unserer heutigen Welt
zu lebendigem Einfluff zu verhelfen. Sie griindeten die AIM, die Aide a I'Implan-
tation Monastique, nm — wie mir P. Tholens sagte — ,den Samen des monasti-
schen Lebens auszustreuen® in Gegenden, wo das wahre und erprobte Geistleben
noch fehlt. Als Dom Weakland im Jahre 1967 Abtprimas wurde, nahm die Bewe-
gung eine schnellere Entwicklung. Einer Tagung in Afrika vor ungefdhr zehn
Jahren folgte eine ganze Reihe von Begegnungen in der ganzen Welt. Dann
begann man das erste Treffen fiir ganz Asien in Bangkok vorzubereiten, das
vor fiinf Jahren stattfand. Wenn Thomas Merton wihrend der Tagung in Bang-
kok nicht durch einen tragischen Unfall ums Leben gekommen wére, hitten nur
wenige Menschen iiberhaupt gewuflt, dafl sie stattfand. Aber, wie P. Tholens
mir sagte, Gott forderte den Tod von Thomas Merton, und die Konferenz von
Bangkok wurde so in der ganzen Welt berithmt.

Das Thema der Konferenz in Bangalore — Monastisches Leben und soziale
Verantwortung — war dhnlich dem von Bangkok, aber Szenerie und Geist waren
verschieden. Bangkok befand sich in einer vollkommen buddhistischen Umgebung,
und die Mdnche waren einander dort fremd. Obwohl sich in Bangkok keine echte
Gelegenheit zu direktem Kontakt mit Ménchen anderer Religionen bot, betonte
man damals schon nachdriicklich die Notwendigkeit, solche Kontakte herzustellen.
Die Themen, die die Tagung in Bangalore beherrschen sollten, waren in den
»EntschlieBungen“ von Bangkok schon vorhanden: die zentrale Bedeutung der
Gottsuche fiir den Ménch und, zu ihrer Ermdglichung, die Notwendigkeit einer
Umstrukturierung der Kloster mit dem Ziel kleinerer Kommunititen. In den
Jahren nach der Konferenz von Bangkok fanden Tagungen in vier Regionen statt,
die man gebildet hatte: in Ozeanien, Indochina, Fernost und Indien-Ceylon, so
dafl die Ménche, als sie in Bangalore wieder zusammenkamen, schon sehr unge-
zwungen miteinander verkehrten.

Die Vorbereitungen fiir Bangalore begannen schon lange vor der Tagung. Gut
ein Jahr vor Beginn wurden Fragebogen an alle asiatischen Monchskloster ge-
sandt, und iber 50 Arbeitspapiere von Sachverstindigen wurden den Teilneh-
mern zum Studium vor dem Treffen zur Verfiigung gestellt. So war man fiir die
Tagung gut geriistet. Der duflere Rahmen im Seminar der Salesianer aufierhalb
von Bangalore, der Kristu-Jyothi-Universitat, war sehr angenehm und schén. Die
Gastlichkeit der Patres und der Seminaristen war hervorragend.

Der Tag war bis ins letzte ausgefullt. Fiir Interessenten war nach dem Aufste-
hen Gelegenheit fiir Zen, Yoga und tibetanisch-buddhistische Meditation; vor



Im Spiegel der Zeit 52

dem Friihstiick war Morgenoffizium. Einer Plenumsitzung folgten vor dem Mit-
tagsoffizium und dem Lunch zwei Sitzungen der sieben Arbeitsgruppen. Eine
Plenumsitzung fand nachmittags statt, in der die Ergebnisse der Diskussionen der
sieben Arbeitsgruppen mitgeteilt und besprochen wurden, woran sich eine Eucha-
ristiefeier vor dem Abendessen und dann noch eine Reihe von erginzenden Ge-
sprachen und Diskussionen am Abend anschlossen.

Fiir die Liturgie (Offizium und Eucharistie) hatten vier verschiedene Gruppen:
Vietnam, Korea, Indien und Hongkong/Taiwan, zu sorgen. Alle waren bestrebt,
die Kultur und die Traditionen ihrer Linder in den Gottesdienst einzubauen.
Oft wurden die Lesungen aus der religiésen Literatur dieser Linder genommen.
Die vietnamesische Liturgie war hervorragend in ihrer eindrucksvollen Wiirde
und Ebrfurcht und in der Qualitét ihres Gesanges. Die prichtigsten und am besten
dem eigenen Land angepafiten Gottesdienste waren die indischen, da die Hilfs-
mittel, derer sie sich bedienen konnten, aus Indien stammten und reichlicher vor-
handen waren. Jedoch blieb die grundlegend rémische Struktur der Messe erhal-
ten — trotz des Gebrauchs von Mantras, Weihrauch, Ullampen statt Kerzen, pul-
verisiertem, mit Wasser verrithrtem Sandelholz und Flutlicht, trotz indischer
Gewinder und obwohl die ganze Messe sitzend gefeiert wurde.

Es iiberraschte mich, daf} bei allem Nachdrudk, den man in den Diskussionen auf
kleine Kommunititen und lebendiges personliches Beten legte, die fiir die Litur-
gie Verantwortlichen nicht auf den Gedanken kamen, Raum zu lassen fiir einfache
Eucharistiefeiern intimeren und spontanen Charakters fiir die kieinen Arbeits-
gruppen in den Rdumen, wo ibre Diskussionen stattfanden.

Der Verlauf der Tagung

Die Konferenz wurde von Abtprimas Dom Rembert Weakland OSB am Don-
nerstagabend, 14. Oktober, eréffnet. Er betonte, daf es eine Tagung fiir asiati-
sche Monche sei, um Erfabrungen auszutauschen und fiir die Zukunft zu planen.
Er empfahl eindringlich, daf alle sich mit ganzer Kraft beteiligen und aufeinan-
der héren sollten. Er war kithn genug anzudeuten, dafl es Dinge gebe, die auch der
Osten vom Westen lernen kénne; er konne Nutzen aus Erfahrungen mit Pro-
blemen ziehen, die nunmehr auch auf Asien zukimen. Er schirfte den Ménchen
ein, statt nach einem abstrakten Universalismus zu suchen, in die Tiefe ihrer eige-
nen Religion einzudringen; dort wiirden sie entdecken, was es wirklich heifit,
Mbnch zu sein.

Am Beginn der Arbeitssitzungen am Montagmorgen stand eine Betrachtung
uber die monastische Gotteserfahrung im Christentum und in den anderen Reli-
gionen. Bei dem sich daran anschliefRenden Versuch, eine Definition der Gottes-
erfahrung zu finden, akzeptierten die Delegierten als Ausgangspunkt den Vor-
schlag von Dr. Raymondo Panikkar von der Universitit Benares und der Santa-
Barbara-Universidt in Kalifornien. Er definierte Gotteserfahrung als das un-
mittelbare Gewahrwerden der hochsten Wirklichkeit. Man anerkannte, daf die
biblischen Religionen des Westens Gottes personale und transzendente Realitit



Im Spiegel der Zeit 53

betonen, wihrend die nicht-biblischen Religionen des Ostens Gottes immanente
Realitat hervorheben, den nichtdualistischen Absoluten, der im Selbst erfahren
wird. Sowohl R. Panikkar wie Yves Raguin S] warnten davor, den Eindruck zu
vermitteln, als ob hier ein totaler Gegensatz bestiinde. Es sei eher eine Sache der
Akzentsetzung, wobei beide Elemente in beiden Traditionen vorhanden seien.
P. Beda Griffith OSB vom Shantivanam Ashram in Siidindien bemerkte dazu, dafl
Jesus die typisch christliche Gotteserfahrung zum Ausdruck gebracht habe, wenn
er sagte: ,Ich und der Vater sind eins”, und nicht: ,Ich bin der Vater.“ Die spezi-
fisch christliche Gotteserfahrung sah man darin, daf} sie sich auf die Vorstellung
der verschiedenen Personen sowohl in Gott selbst (Vater, Sohn und Geist) wie
auch in unserer Beziehung zu Gott und untereinander konzentriere. In unserer
Arbeitsgruppe wurden die tibetisch-buddhistischen Teilnehmer gefragt, ob fir
sie Gebet Vereinigung mit Gott oder Identitdt sei. Die Antwort kam sofort: Ver-
einigung. Eine Warnung vor unvorsichtigen Verallgemeinerungen iber den 6st-
lichen Monismus! Bruder David Steindl-Rast OSB von Mt. Saviour im Staat
New York bemerkte, dal Dankbarkeit als religiose Grundhaltung naturhafte
Identitit ausschliefle; man konne sich selbst nicht dankbar sein. Die Frage, ob die
christliche und nicht-christliche ,Gotteserfahrung” wirklich verschiedene Erfah-
rungen oder nur eine verschiedene Interpretation der gleichen Erfahrung seien,
sollte in einem Gruppengesprach von Experten spater noch ausfithrlicher behan-
delt werden.

Die Plenumsdiskussion am Nachmittag hatte hauptsachlich den Buddhismus
zum Thema. Was wir von der buddhistischen Tradition lernen miifiten — so wurde
von einem Vietnamesen mehrmals betont —, sei das innere Freisein, das tiber sich
selbst und iiber die Relativitat all unserer Strukturen hinausgehe, so wie es in
dem Zen-buddhistischen Sprichwort zum Ausdruck komme: ,Wenn Du dem
Buddha begegnest, téte ihn.”

Man war auf dhristlicher Seite allgemein der Ansicht, daf der Austausch mit
Nicht-Christen sehr fruchtbar sei, nicht so sehr anf der Ebene der Doktrin als
auf dem Gebiet des disziplinierten, kldrenden Forschens miteinander und vor
allem im gemeinsamen schweigenden Gebet.

Am Dienstag, dem zweiten Arbeitstag, lautete das Thema: Gotteserfahrung
und Weisen ihrer Verwirklichung. Die Plenumsitzung am Morgen begann mit
einem kurzen Vortrag tber Zen von P. Hugo M. Enomiya-Lasalle SJ. Der Vor-
trag war Zen nicht nur seinem Inhalt nach, sondern auch in seinem knappen, dis-
ziplinierten Stil. Er beschrieb die Methode, das Ziel und die Wirkungen von Zen
und sagte auch ein Wort iber den Gebrauch der Methode in der dhristlichen
Spiritualitit. Das Hauptelement in der Lebre tiber den Menschen, die der
buddhistischen Praxis zugrunde liege, sei die Vorstellung, dafl der Mensch immer
wieder geboren werden miisse, bis er schlieflich zur Erleuchtung und vollkomme-
nen Freiheit gelange.

In der Diskussion bemerkte ein Vietnamese, der von Dr. Panikkar und P. Aloy-
sius Pieris 8], einem Spezialisten in Buddhismus aus Sri Lanka (Ceylon) unter-
stiitzt wurde, dafl die Orientalen dazu neigten, zwischen Methode und Leben nicht



Im Spiegel der Zeit 54

zu unterscheiden, wie es die Abendlédnder tun. Z. B. iibe man Zen nicht, sondern
man lebe es, oder besser: man sei Zen. Dies fithrte zu der Frage von P. Lassalle:
Wie steht es mit dem Christen, der die Zen-Methode fiir ein christliches Ziel ge-
brauchen will? Die Zen-Experten stimmten darin iiberein, dafi man Zen zer-
store, wenn man ibn - ob als Buddhist oder als Christ — iibe und dabei versuche,
von Zeit zu Zeit an Gott zu denken.

Eine Debatte ergab sich iiber das Problem, ob man Yoga in das Christentum
einbeziehen konne. Eine Dame vom Franzésischen Institut fiir Indologie in Pon-
dicherry, Mif} Sisuve, erlduterte die Gedanken, die P. Monchanin vor zwanzig
Jahren vertreten hat, und sagte, es gebe drei Aspekte des klassischen Yoga, die
nur schr schwer in die christliche Tradition zu integrieren seien: 1. sein geistli-
cher ,Narzifimus®, 2. die geringe Rolle, die Gott zugeschrieben werde und 3. der
Glaube, dafl das menschliche Bemiihen ausreiche. Dr. Panikkar war anderer Mei-
nung und machte geltend, das Ziel von Yoga sei, den menschlichen Geist freizu-
machen; es beeintrichtige jedoch in keiner Weise die freie Gnade des Absoluten.
Einer der Vietnamesen bemerkte, daff es im Yoga keinen Dualismus gebe; der
ganze Mensch ginge auf seine Befreiung zu. P. Raguin betonte den vollkommen
nebensdchlichen Charakter der Methode. ,Ich kiimmere mich nicht um Kontem-
plation®, erklérte er, ,ich suche Gott“. Jedoch gaben auch diejenigen, die Schwie-
rigkeiten wegen der dem Yoga zugrundeliegenden Lehre hatten, bereitwillig zu
— und dies empfanden auch die Delegierten allgemein —, daf} die Yoga-Methoden
wirklich von der zugrundeliegenden Doktrin getrennt und daher von Christen
auch benutzt werden kénnten.

Einer der indischen Ménche von Kerala platzte in diese ganze Diskussion mit
der Behauptung hinein, Jesus und die grofien christlichen Heiligen hitten sich an
keine Methoden gehalten; sie wéren einfach nur Gott gehorsam gewesen. Er
figte hinzu, daf er auf Grund der Erfahrung dieses Tages versucht sei zu beten:
»Ab expertis, libera nos, Domine“ (Herr, befreie uns von den Experten). Es war
bezeichnend fiir die Stimmung der Versammlung, daf laut Beifall gegeben wurde,
als der néchste Sprecher sich bemiihte, ein Wort der Wertschitzung fiir die Ex-
perten zum Ausdruck zu bringen.

Man kam nunmehr auf die Frage iiber die Rolle des guru zu sprechen, auf die
man dann am nichsten Tage nochmals einging. P. Lassalle dufierte die Ansicht,
dafl geistliche Fiihrung (des guru oder roshi) der Grund dafiir sein kénnte, dafl
die Spiritualitit im Osten noch lebendig sei. Was das Beten angehe, bemerkte er,
so sei im Westen die Hauptfrage das Wie. Weitere Mingel im Gebetsleben, fiir
deren Uberwindung man von Asien lernen konne, sei eine zu ausschlieBliche Be-
tonung des Begrifflichen und Rationalen, sowie eine Vernachldssigung des Lei-
bes; auch hitten wir den Weg vergessen, der in die Tiefe unseres Seins fithre, wo
Gott sei.

Nach dem Abendessen hielt Lama Sherpa Tulkn, der in der tibetischen Kolonie
in Dharmsala in der Umgebung des Dalai Lama im Exil lebt, einen Vortrag. Er
fithrte u. a. aus — was auch Seine Heiligkeit, der Dalai Lama, oft betont —, daf} es
in einer Welt, die vom Krieg zerrissen sei, ein dringendes Bediirfnis nach Reli-



Im Spiegel der Zeit 55

gion und freundschaftlicher Zusammenarbeit aller Religionen fiir den Frieden
gebe. Er erklirte kurz und klar das Mahayana, das buddhistische Ideal, jedes
Lebewesen ohne Ausnahme gliicklich zu machen. Nirwana fiir sich selbst sei nicht
genug. ,Es ist vielmehr gerade unser Dienst an anderen, der das Gertist unserer
Ubung ist, die zur Erleuchtung fiihrt.” '

Nach diesem Vortrag gab Abt Armand Veilleux OCSO aus Kanada, Sachver-
standiger fiir das friihchristliche Ménchtum, noch eine Einfithrung in das Thema
des kommenden Tages (Mittwoch): die Gotteserfahrung im Leben der Kommuni-
tit. Nach einer kurzen geschichtlichen Ubersicht iiber die verschiedenen Arten von
Kommunitit im christlichen Ménchtum stellte er drei Fragen zur Diskussion: 1. Tst
die Kommunitit fiir mich einfach nur ein Mittel fiir meine persdnliche Gottes-
erfahrung oder ist sie ein heiliger Ort fiir diese Begegnung? 2. Bis zu welchem
Grade sollte man die Rolle des Abtes in einer z6nobitischen Kommunitat mit der
eines guru vergleichen? 3. In welcher Beziehung steht die personliche Gottes-
erfahrung zum Gebet in der Kommunitat?

Finige der interessantesten Uberlegungen zur ersten Frage kamen von den
Tibetern, die die monastische Kommunitat als einen Ort betrachteten, wo im geist-
lichen Leben Fortgeschrittene ihre Erfahrungen jlingeren Menschen weitergeben
kénnen, wo die Kommunitit das Bemithen eines jeden unterstittzt und inspiriert
und seine Berufung schiitzt und wo die ganze Atmosphire eine Hilfe bedeutet,
niher zu Gott zu kommen. Die Mannigfaltigkeit aller méglichen Untergruppen
in einem typischen groflen tibetischen Monchskloster (die Zahl 5000 ist nicht un-
gewdhnlich) kénnte christlichen Monchsklostern, die dem Pluralismus nicht genit-
gend Raum geben, zum Vorbild dienen. Bruder David, der unsere Arbeitsgruppe
und den Kongref stindig daran erinnerte, dafl der Ménch vornehmlich jemand
ist, der mit allen Fasern seines Herzens Gott sucht, unterstrich, wie wichtig es sei,
die Einsamkeit (nicht die Isolierung) des Ménchs zu unterstiitzen und zu schiitzen
und immer offen fiir seinen Wunsch zu bleiben, Eremit zu werden, wie es der
Regel des hl. Benedikt eindeutig entspricht. P. Raguin betonte, dafl nur diejeni-
gen, die geniigend Kraft hitten, allein zu stehen, wirklich in der Lage seien, Ver-
bindung aufzunehmen und zu licben. Die redegewandtesten Sprecher (und Spre-
cherinnen) fiir kieine Kommunititen — einfach, beweglich, offen — war eine Gruppe
von Vietnamesen, die kleine Fraternititen in armer Umgebung gebildet haben,
Mitglieder indischer Ashrams, sowie die Kleinen Schwestern von Jesus (von Char-
les de Foucauld). Sie betonten, dafl wirkliche communio, tiefes menschliches Mit-
einander viel wichtiger sei als organisierte Kommunitaten.

Die Tibeter brachten auch Licht in die zweite Frage. Der guru des tibetischen
Monchs ist normalerweise nicht der Abt, sondern einer der im geistlichen Leben
fortgeschrittenen Monche, den sich der junge Mdnch aussucht. In der Diskussion
hatte man den Eindrudk, dafl die alte benediktinische Tradition, wonach der
Abt der guru eines jeden in der Kommunitét ist, noch Wirkung hat; aber die
iibereinstimmende Meinung ging dahin, dafl es jedem freistehen solle, seinen
geistlichen Fithrer zu suchen, ohne jedoch dem Abt zu verwebren, die Entwicklung
zu iberwachen. Abtprimas Dom Weakland unterstrich insbesondere die Rolle



Im Spiegel der Zeit 56

des Abtes als Beschiitzers der Schwachen und der Minderheiten der Kommunitit.
Die Rolle des guru — eines Mannes, der selbst eine Gotteserfahrung hat, in die er
seinen Schiiler einfithrt — sei in der éstlichen Spiritualitit entscheidend, und es
moge richtig sein, was P. Lassalle am Tag vorher betont habe, dafi man es der
geistlichen Fithrung (durch einen guru oder roshi) zuschreiben konne, daff die
Spiritualitit im Osten so lebendig sei. Ferner wies er darauf hin, daf die unge-
woébnliche zeremonielle Verehrung des guru, die dieser im japanischen Zen ge-
niefle (sie sei ihm auch in anderen Lindern Asiens aufgefallen), dem christlichen
Geist fremd sei. Unser guru sei Christus. Nichtsdestoweniger sei die Bezichung
guru—Schiiler ein so zentrales Problem in der asiatischen Spiritualitit und fiir uns
im Westen von solcher Bedeutung, dafl es Diskussionsthema eines ganzen Kon-
grefitages hitte sein konnen.

Allgemein stimmte man darin iiberein, dafl personliches Gebet, gemeinsames
Gebet und Liturgie eng in Beziehung zueinander stehen, und daf jede Form des
Gebetes zur anderen hinfithre und sie belebe. Uberraschend wenig wurde iiber
die kleinen spontanen Gebetsgruppen und die Gebetsgruppen der Pfingstbewe-
gung gesagt, trotz der sehr lehrreichen Abhandlung in den vorbereitenden Fach-
studien von Dom Leclercq OSB aus Clerf, Luxemburg. Allgemein schien jedoch
die Meinung zu herrschen, dal mehr Freiheit, Spontaneitit und Mannigfaltig-
keit wiinschenswert seien.

Am Donnerstag frith, dem 4. Tag der Konferenz, begann Bischof D’Souza mit
dem Bekenntnis: ,, Wir waren unseren Landsleuten ein Zeichen der menscalichen
Liebe, aber es ist uns nicht gelungen, geistliche Zeichen dafiir zu sein, dal Gott
in uns und mit uns ist“. Er illustrierte dies anhand einer personlichen Erfahrung,
die er als Lehrer von 60 katholischen Jungen in einer Schule von 1000 Nicht-
Katholiken gemacht hatte. Sie hatten ihn gern, und sie wandten sich an ihn mit
ibren praktischen und moralischen Problemen, aber 13 der katholischen Jungen,
die ihn am meisten geschitzt hatten, gingen zu einem frommen Hindu, ,um bei
Gott zu sitzen“. Er war fiir sie kein Zeichen fiir Gott. Er sprach von seiner Sorge
dariiber, dafl das christliche monastische Leben in Indien sich nicht so entwickle,
wie es eigentlich sollte. Er bat die Ménche, ihm zu sagen, was die Bischéfe tun
konnten, um zu helfen, und sprach auch von dem besonderen Beitrag, den die
Ménche in Indien leisten konnten: durch Gebet, durch Schaffung einer lebendigen
indischen Liturgie, durch heitere Gelassenheit, die der Abglanz des Absoluten sei
wie das Gesicht des Buddha, durch kultivierte Einfachheit und durch uneinge-
schrankte Gastfreundschaft fiir alle, einschliefflich fiir die Angehérigen anderer
Religionen.

Dom Leclercq fithrte dann das Thema fiir den Tag ein: Der Einflufl der asia-
tischen Religionen auf monastische Strukturen. Als Monch, der sowohl die Man-
nigfaltigkeit des Ménchtums in der Vergangenheit kennt als auch mit den neuen
Entwidklungen der Gegenwart in Verbindung steht, wies er darauf hin, daff Ge-
schichte uns von der Sklaverei gegeniiber der unmittelbaren Vergangenheit befreit
und uns nahelegt, Neues zu ersinnen, wie man es in der Vergangenheit getan

habe.



Im Spiegel der Zeit 57

Abt Gesquitre von St. André in Belgien, der zu der Frage: Anderung der Ge-
betsstrukturen in der monastischen Kommunitét sprach, betonte, daff die Ménche
Anderungen im personlichen wie im liturgischen Gebet vornehmen miifiten. Er
sprach sich sehr dafiir aus, die Vorschriften der Hierarchie auf allgemeine Rechts-
vorschriften zu beschrinken und die Kommunitit zu ermichtigen, innerhalb
dieses Rahmens selbst ein Offizium auszuarbeiten, das ihren Bediirfnissen ent-
spricht. Seine Ausfithrungen wurden mit starkem Beifall aufgenommen. Andere
befiirworteten, dafl dem personlichen, spontanen Gebet mehr Raum gegeben wer-
den solle. Gewarnt wurde vor einer zu schnell und zu leicht gegebenen Genehmi-
gung von Riten, Festivals und Gebetsmustern der Eingeborenen. Erst nachdem
man tief in die religiése Erfahrung eines Landes eingedrungen sei, kénnten
authentische, neue Formen christlichen Gebetes entwickelt werden. Sie miifiten
aus dem Boden des Landes wachsen.

P. Griffith bemerkte, dafl fast alle Elemente, die in der jiingsten monastischen
Neugliederung gesucht werden, in der Hindu-Tradition zu finden sind: unzihlige
Ashrams aller Arten, mit einer Mannigfaltigkeit von Strukturen und cohne Struk-
tur, offen fiir alle, die zu Tausenden kommen. In gréfleren Kommunititen sollte
eine Mannigfaltigkeit von Untergruppen méglich sein; sogar wenn eine Gruppe
ausbreche und ihre eigene Kommunitit bilde, sollte die Liebe weiterhin ver-
binden.

Zur Frage, ob man ebenso eine zeitliche wie eine ewige monastische Bindung
eingehen kénne, die in der Einfithrung von Dom Leclercq am Morgen eingehen-
der besprochen worden war, schien man darin iibereinzustimmen, daf} das Ge-
libde grundsétzlich seine volle Bedeutung als ein Vorhaben auf Lebenszeit
besitze, dafl man aber in der Praxis beweglicher sein solle, wenn andere Umstinde
und Bediirfnisse es erforderten. Die Praxis des Theravada-Buddhismus, der im
Prinzip zeitliches Monchtum akzeptiere, konne als Vorbild fiir eine andere Art
von Anschlufl an das Ménchskloster dienen. Auch diese Praxis ist nicht ohne Vor-
bilder im frithen christlichen Monchtum.

Schlieflich: Welche Strukturen ermdglichen es dem Méndhskloster, seine Got-
teserfahrung mit anderen zu teilen? Obwohl einige Befiirchtungen ausgespro-
chen wurden, wurde der Gedanke, Giéste, die fiir einen geistlichen Austausch
kommen, in die Kommunitét selbst aufzunehmen und nicht nur ins Gistehaus,
von vielen Delegierten akzeptiert.

Abends hielt P. Lassalle einen Vortrag iiber Zen und zeigte Dias von seinem
Zen-Einkehrhaus aufierhalb von Tokio.

Nach vier Tagen, die mit Arbeitsgruppen, Diskussionen und Plenumssitzungen
ausgefiillt waren, waren wir am Freitag reif fiir ein langsameres Tempo. Eine
kleine Gruppe ging Sai Baba besuchen; aber diejenigen, mit denen ich gesprochen
habe, glaubten, er sei mehr ein Schaubudenbesitzer und Magier als ein geistlicher
Mensch. Die meisten der Arbeitsgruppen fuhren frith morgens in zwei grofien
Bussen nach Mysore, ungefdhr 100 Meilen nach Siidwesten. Der Héhepunkt des
Tages war ein Besuch in zwei Hindu-Kommunitéten: bei einer Gruppe von Mén-
chen der Ramakrishna-Mission, die eine neue Schule zur Heranbildung von



Im Spiegel der Zeit 58

Religionslehrern aller Religionen fiir staatliche Schulen baut, und bei einer
Virashaivite-Kommunitit. In den beiden Kommunititen wurden kurze Erkla-
rungen und reichlich Gelegenheit fiir Fragen und Antworten gegeben. Der Tag
machte die Delegierten auch mit einem Charakteristikum des Landes bekannt,
das die Inder scherzhaft ,Indische Normalzeit“ nennen. Alles fand etwas spater
statt als geplant, und schlieflich waren wir um Mitternacht zuriick im College.

P. Franz Mardjawijata OCSO, der einzige Delegierte aus Indonesien, fihrte
das Thema des 5. Arbeitstages (Samstag) ein: Gotteserfahrung und soziale Ver-
antwortung. Er betonte, daf es sich bei der Fragestellung firr die Versammlung
nicht einfach um soziale Verantwortung der Christen im allgemeinen handele,
sondern speziell um die der Ménche. Damit wurde die oft wiederkehrende Frage
des Kongresses akut: Was ist Monchtum? Es ist kein Monopol der christlichen
Religion. Es existierte in der Tat schon in den asiatischen Religionen vor dem
Christentum und hat in diesen Religionen einen weit wichtigeren Platz als im
Christentum. Die drei zur Diskussion stehenden Fragen waren dann: 1. Welches
sind die wesentlichen Elemente des monastischen Lebens (ob christlich oder nicht-
christlich), und inwiefern ist die soziale Verantwortung die gleiche, inwiefern ist
sie verschieden von der des Christen, der nicht Mo6nch ist? 2. Haben Sie irgend-
welche Spannungen zwischen Threm monastischen Leben und sozialer Verant-
wortung erfahren? Geben Sie konkrete Beispiele. 3. Welche gegenwiartigen Um-
stinde oder Entwicklungen in Threm Lande dringen Sie, mehr als zuvor iiber
Ihre soziale Verantwortung nachzudenken?

Man war sich einig (und diese Einigkeit schien durch den ganzen Kongreff zu
gehen), dafl das Wesentliche des Monchs die ihn ganz ausfiillende und den gan-
zen Menschen fordernde Suche nach Gott ist. Dies wurde von dem Jaina-Méonch
farbenreich, wahrscheinlich aber fiir die meisten Delegierten in zu extremer Art
und Weise betont. ,Die Jaina-Monche denken an das Seelenheil und lassen sich
daher nicht auf soziale Probleme ein. Wenn Sie Zahnschmerzen haben, gehen Sie
zum Zahnarzt. Ich bin ein Monch. Ich mufl mich um geistliche Dinge kiimmern.*

Bruder David rief eine heftige Diskussion hervor durch seinen Vorschlag, die
Monchskloster sollten es ermoglichen, dafl man sich nacheinander, nicht gleich-
zeitig, der ausschliefllichen Gottsuche und der Ubung sozialer Verantwortung
widme. Nachdem man sich einige Zeit auf die Gottsuche konzentriert habe,
solle es den Ménnern freistehen, zu gehen und fiir einige Zeit etwas anderes zu
tun. Diese Méanner wiirden wirklich die fir die heutige Entwicklung der sozialen
Revolution notwendige totale Freiheit haben. Andere waren der Ansicht, dafl
der Monch beide Aspekte gleichzeitig tiben solle; die Erfahrung habe gezeigt,
dafl es unmoglich sei, sie zu trennen. Der Monch steht immer in Verbindung mit
der Gesellschaft. P. Tholens, der wahrend des ganzen Kongresses immer wieder
fragte, was das Monchtum konkret etwa fiir die nichsten fiinf Jahre planen solle,
betonte, dafl der absolute Wert Gottes uns nicht geoffenbart wird, um uns darin
zu verlieren, sondern um den Wert herauszufinden, den Gott uns und der Welt
gibt. Hier horte man ein Echo des Mahayana-Buddhismus der tibetischen Ménche,
bei denen er Anfang des Jahres einige Wochen verbracht hatte. Er fiihrte Swami



Im Spiegel der Zeit ' 59

Abishiktananda (P. Le Saux), einen christlichen Ménch der indischen Tradition
an, der — obwohl! er sich ganz der ausschliefllichen Gottsuche widme — darauf
bestehe, dafl wir zusammen mit allen Menschen die Stadt des Menschen bauen
miifiten. P. Lassalle und P. Raguin erinnerten die Delegierten daran, dafl Zen,
trotz seines Losgelostseins, schlieflich doch die Welt und den Dienst an anderen
stark bejahe. Sri Charamurty von der Virashaivita-Kommunitit, die wir am
Tage zuvor besucht hatten, betonte, dafl der wahre Religiose der Gesellschaft
dienen miisse, da die Welt nicht nur wirklich, sondern géttlich sei. Die Virashai-
viten sind stolz auf ihren Sinn fiir soziale Verantwortung. Dom Weakland be-
stitigte seinerseits, dafl der Monch positiv teilnehmen miisse an der Entwicklung
der Welt, und Dr. Panikkar bat die Ménche, Gott und die Schépfung Gottes nicht
voneinander zu trennen. Einer der vietnamesischen Redner sah die Lésung fiir die
Spannung, die im Hinduismus und Buddhismus wie auch im Christentum bestehe,
in der Unterweisung, die Krishna Arjuna gegeben hat und die auch der Kern von
Bhagavadgita sei: Engagement in der Welt, aber mit der Indifferenz (disinter-
estedness) des Herzens.

Der vielleicht dramatischste Ausdruck konkreter Spannungen, die zwischen mo-
nastischem Leben und sozialer Verantwortung erfahren werden, war eine bewe-
gende, personliche Auflerung von P. Pieris, der als Student an der Universitit in
Colombo den Studenten sehr nahe gestanden hatte, die in die revolutionire Be-
wegung in Sri Lanka (Ceylon) verwickelt waren. Er sagte, dafl das Verlangen der
Asiaten, die ganze Struktur ihrer Welt, in der eine tyrannische Minderheit eine
Mehrheit unterdriicke, zu dndern, grofler sei als das Problem, die monastischen
Strukturen zu dndern. In allen Nationen Asiens glichen die Vélker Israel und er-
warteten einen Mose, der sie befreie, und den einzigen Mose, den sie sihen, sei
der Marxismus. Die Monche miifiten 1. sich radikal fiir die unterdriickten Gesell-
schaftsschichten entscheiden, statt, wie bisher, fiir die obere Mittelklasse; 2. dies
miisse insbesondere durch liturgische Feiern bewuf}t gemacht werden, die eine tiefe
Gotteserfahrung sind und bei jedem menschlichen Ereignis begangen werden
miifiten, sei es anldfllich eines Streiks, einer Uberschwemmung oder einer Unge-
rechtigkeit der Regierung. Weil unsere Wohltiter aus der Schicht der Unter-
dricker kommen, kénnten wir solche Zeichen der Solidaritit nicht setzen. 3. Wie
Jesus, konnten auch wir den Unterdriickten zeitlichen Trost nicht versagen und
schlieflich 4. wenn Gott rufe, miifiten wir bereit sein, wie Mose zu entscheiden.
Die Revolution in Ceylon sei ein Symptom fiir das, was in ganz Asien geschehen
konnte. Ein dhnlicher dringender Appell war am Anfang der Konferenz von
einem Vietnamesen der kleinen Fraternitit ergangen, die sich in einem armen
Milieu niedergelassen hat: die Tendenz zu fortschreitender Sikularisierung und
Sozialisierung in Asien sei unabinderlich. Kénne die iltere monastische Struktur
diese vorwirtswogende Bewegung der Zukunft iiberleben?

Wie reagierten die Delegierten der Monchskléster darauf? Es ist schwer, mit
Sicherheit etwas zu sagen, und es ist wahrscheinlich, dafl sich in ihren Képfen ein
Kampf anbahnte und noch im Gang ist; nach meinem Empfinden jedoch ging die
vorherrschende Tendenz auf dem Kongreff dahin (es gab allerdings auch einige



Im Spiegel der Zeit 60

Stimmen, die auf konkrete soziale Probleme hinwiesen), zu behaupten, dafl die
spezifisch monastische Verantwortung firr die Gesellschaft darin bestiinde, dem
modernen Menschen zu helfen, seine personliche Integritit wiederzuerlangen, in-
dem man ihm die transzendentalen Werte anfdedke, die er durch unsere Zivilisa-
tion verloren habe.

Abt Odo Haas von Tokio eroffnete die Plenumsitzung am Morgen des 6. Tages
und sprach iiber die Art und Weise, wie sich die soziale Verantwortung in den
Strukturen des Lebens im Kloster zeige. Zunichst muf unter den Ménchen selbst
ein echter Familiengeist herrschen. Zweitens mufl das Eigentum des Klosters als
etwas angesehen werden, das Gott den Monchen nicht nur fiir sie selbst anver-
traut hat, sondern fiir die Menschen, die in der Umgebung des Klosters leben. Vor
allen Dingen muf} den Angestellten ein wirksamer Anteil gewdhrt werden; man
muf aber auch an die Menschen im weiteren Umkreis denken. Die Ménche diirfen
nicht eine abgesonderte, privilegierte Kaste sein (was eine reale, echte Gefahr in
einem unterentwickelten Land ist), sondern sollen ihr Eigentum und ihr ganzes
Leben mit den Menschen in ihrer Umgebung teilen.

Sr. Edeltrud Weist OSB von Siid-Korea stellte die folgenden Fragen zur Dis-
kussion: 1. Wie sollen wir fertig werden mit der Spannung zwischen unserer sozia-
len Verantwortlichkeit und unserer ausschliefilichen Gottsuche, sowohl in unserem
personlichen wie auch im Kommunitdts-Leben? Wie soll man sich verhalten ge-
geniiber verschiedenen Einstellungen in der gleichen Kommunitat? 2. Auf welche
Art und Weise kann man die Mittel des Klosters in den Dienst des Ortes stellen,
an dem das Kloster sich befindet? 3. Wie konnen wir als monastische Kommunitit
Zeugen sein a) in einer Umgebung von Minderbemittelten, b) bei unseren Ange-
stellten und c) bei den Gésten und Besuchern?

Um die Spannung zwischen Gotteserfahrung und sozialer Verantwortlichkeit
im persénlichen Leben an der Wurzel zu packen, wurde vor allem empfohlen, die
dualistische Einstellung zu iiberwinden und sich die Einheit von Seele und Leib,
Gott und Welt bewufit zu machen. Was die Kommunitit angehe, so miisse diese
eine Lebensweise finden, die dem Niveau der Menschen in der Umgebung des
Klosters entspreche und ihre Frenden und Hoffnungen, Sorgen und Befarchtungen
miteinbeziehe. Wiederum lag der Hauptakzent des Kongresses bei der Definition
der monastischen Berufung als einem Leben erhabener Nutzlosigkeit und darauf,
daf die Monche ,Poeten des Sinnes®, ,,Sakramente des Absoluten in der mensch-
lichen Gesellschaft seien. Ein wirksamer Weg, Spannungen in der Kommunitt
zu beseitigen, sei Elastizitdt; man solle den Monchen erlauben, ihre monastische
Berufung in verschiedener Weise zu leben.

Zur Wahrnehmung der sozialen Verantwortung in den Kléstern wurden aber
auch sehr konkrete Dinge vorgeschlagen. Die Monche aus den kleinen vietname-
sischen Fraternitaten setzten sich wiederum fir kleine Monchskléster ein, fiir ein
einfaches Leben ohne Dienstboten in einem armen Milieu, in der Nahe des Vol-
kes und seiner Note. Eine Schwester, die mit den Hindu-Ashrams vertraut ist,
sprach in einem warmen Ton von der Offenheit gewisser Gandhi-Ashrams fiir
arme Menschen und ihrer persénlichen Sorge fiir sie; dies stellte sie dem Verhal-



Im Spiegel der Zeit 61

ten christlicher Institutionen gegeniiber, die sich um reiche und intelligente Men-
schen bemithen und die — wie sie sagte — sich um arme Leute nicht kiitmmern.
Zweifellos befanden sich grofle Monasterien wahrend der meisten Zeit des Kon-
gresses in der Defensive.

Wihrend dieses Tages brach von Zeit zu Zeit eine Diskussion auf, die man
wiahrend des ganzen Kongresses unter der Oberflache spiirte. P. Francis Acharya
vom Kurisumala Ashram in Siid-Indien sprach von einem gewissen Narzifimus,
den er bei den Kontemplativen spiire, wenn sie von Erneuerung sprichen, und
betonte, dafl das Monchtum eine Dimension des ganzen Lebens sei, wahrend P.
Griffith und Bruder David wiederum unterstrichen, dafl der Ménch ,einspurig®
sei, er habe keine andere Verpflichtung als die Gottsuche.

Das Programm nach dem Abendessen verwies auf eine Gruppe von Experten.
P. Lassalle erioffnete die Diskussion mit einer Antwort auf die Frage, wie ,Er-
leuchtung® in christlichen Begriffen ausgedriickt werden solle, angenommen, daff
Christen von Yoga und Zen Gebrauch machen. Im Zen, sagte er, sei Erleuchtung
die Erfahrung des wirklichen Ich, eine Erfahrung, die einfach nicht so gewaltig
sein konne, wenn der Absolute nicht irgendwie eingriffe. Der Jaina-Monch be-
schrieb Erleuchtung als das, was geschieht, wenn das ganze Universum und wir
selbst ineinanderschwingen.

Es ergab sich eine Diskussion, die das Hauptthema des Abends wurde: Ist die
christliche Gotteserfahrung qualitativ verschieden von der Erfahrung der Hindus
und Buddhisten? Oder gibt es nur verschiedene Interpretationen der gleichen Er-
fahrung? P. Lassalle (vorsichtig), P. Raguin (bestimmt) und Mif Sisuve (nicht
weniger bestimmt) behaupteten, daf} die Erfahrungen verschieden seien. Anderer-
seits waren Bruder David mit John Moffitt, P. Pieris und einem der vietnamesi-
schen Monche der Ansicht, es 14gen nur verschiedene Interpretationen der grund-
sitzlich gleichen Gotteserfahrung vor. Man hatte den Eindruck, dafl die meisten
Delegierten dieser zweiten Ansicht beistimmten.

Bischof D’Souza sollte am Morgen des 7. und letzten Tages einen Vortrag iiber
das Thema: Beitrag des christlichen Ménchtums in Asien zur Weltkirche halten;
da er jedoch abreisen mufite, bat er Dr. Panikkar, dies zu iibernehmen. Dieser
erinnerte an das, was vor fiinf Jahren in Bangkok gesagt worden war und be-
merkte, dafl zumindest in Indien wenig davon in die Praxis umgesetzt worden sei.
Neuen Boden zu bepflanzen brauche Zeit und erfordere zweierlei Vertranen. Zu-
nichst miisse man Vertrauen in die Kraft des Samens haben und ihm erméglichen,
in die Erde zu fallen und zu sterben. Auflerdem miisse man Vertrauen in die
Fruchtbarkeit der Erde haben, in die gesat wird. Inwieweit sind die beiden Prin-
zipien, das Prinzip der Kenosis und das Prinzip des Pluralismus in Indien in die
Tat umgesetzt worden? Wie steht es mit den Wiinschen, die Bischof D’Souza in
Bezug auf schopferische Liturgie, heitere Gelassenheit, die den Absoluten wider-
spiegele, kultivierte Einfachheit des Lebens, Gastfreundschaft fiir alle ohne Un-
terschied zum Ausdruck gebracht habe?

Panikkar duflerte den Verdacht, dafl Ménche gerne versuchten, den status quo
zu rechtfertigen, und sich mit kleineren Reformen zufrieden gidben. Aber Asien



Im Spiegel der Zeit 62

kénnte eine besondere Theophanie des Geistes sein, der jeden Wert umformt, so
wie Afrika die Schopfung des Vaters offenbare und der Westen den Logos. Dann
wire Asien vorbereitet auf die Revolution, die die ganze Welt durchmache und
wie es sie nur alle zehntausend Jahre einmal gebe. Diese kommende Revolution
setzte ein Pascha voraus — eine radikale Umformung der Werte, und es sei Sache
der Mutigen, dies zu ergreifen. Die heutige Welt hungere nach Befreiung, und
jedwedes Problem, das nicht in einen universalen Horizont gestellt werde, sei
methodisch falsch gestellt. Der Monch sollte kein enger Mensch sein, sondern ein
Mensch mit einem planetarischen Bewufitsein. Er miisse Zeugnis ablegen fiir die
andere Dimension: fiir das, was jenseits von Zeit, Worten und Taten liege. Das
sel die Dimension, die die Welt suche, sagte Panikkar, und das sollte der Beitrag
des christlichen Monchtums in Asien zur Weltkirche sein.

Frans Harjawiyata stellte die Fragen fiir die Arbeitsgruppen: 1. Welche Mog-
lichkeiten gibt es fiir eine radikale Wandlung in Ihrer Kommunitit? 2. Was
erwartet die religidse Tradition in Threm Land vom christlichen Monchtum?
3. Welche Beitrige kann das Monchtum in Asien leisten a) zur Ortskirche und
b) zur Kirche als ganzer?

Wiederum bat einer der Vietnamesen dringend, von der éstlichen Spiritualitit
zu lernen und sich von fixen inneren und dufieren Strukturen zu 16sen. — Konkrete
Maoglichkeiten fiir einen Wandel, die erwihnt wurden, waren: die echte Annahme
der Vielfalt innerhalb der Kommunitit, die Ubernahme sehr konkreter Formen
geistlicher Disziplin, wie Zen und Yoga, in das Gebetsleben der Monche, Zulas-
sung von Berufungen auf Zeit, die echte Offenheit fiir Berufungen zum Eremiten-
tum, entweder in seiner totalen Form oder aber in Verbindung mit der Kommuni-
tat, die Aufnahme von Gisten in das eigentliche Klosterleben.

Auf die zweite Frage, was die verschiedenen religiosen Traditionen und die
Heimat vom christlichen M6nchtum erwarten, antworteten die meisten ganz offen,
daf} asiatische nicht-christliche Religionen Gberhaupt keine Erwartungen hegten.
Die Vorbedingung, Erwartungen zu erwecken, sei, daf} christliche Monche zu-
nichst ihre stindige Gottsuche praktisch lebten und zweitens, dafl sie dem Ménch-
tum ein deutlich neues Gesicht gidben. Darum miifiten sie einfach die Freiheit
haben, sich glaubwiirdig auf asiatischem Boden zu entwickeln. Ein offenes Mit-
einander und der Austausch zwischen christlichen und nicht-christlichen Ménchen,
besonders in tiefem schweigenden Gebet, sei notwendig, und Panikkar schlug vor,
dafl monastische Institutionen gegriindet wiirden, in denen christliche, Jaina-,
Hindu- und buddhistische Monche in einer Kommunitit miteinander leben.

In Beantwortung der letzten Frage — iiber den Beitrag, den das Monchtum fiir
die Kirche in den asiatischen Lindern leisten kann — wurden die Wiinsche, die
Bischof D’Souza zum Ansdruck gebracht hatte, fast Wort fiir Wort wiederholt:
klares Zeugnis ablegen fiir die Gottsuche, heitere Gelassenheit, Einfachheit des
Lebens und Gastfreundschaft fiir alle ohne Unterschied.

Dann wurde der endgiltige Entwurf einer ,Botschaft an unsere Kommunita-

ten® verlesen und genehmigt. Er spricht von den Menschen verschiedener Rassen,
Kulturen und religioser Traditionen, deren Treffen eine wirkliche geistliche



Im Spiegel der Zeit 63

Erfahrung gewesen sei. Sie hitten eine iiberwiltigende Konvergenz ihrer Ziel-
setzung erkannt: die den ganzen Menschen erfassende und ausfiillende Gott-
suche; bei der Erbauung der Stadt der Menschen sei sie es, die den Menschen den
Weg zu Gott zeige und die insbesondere den Kampf der Armen um menschliche
Wiirde und Freiheit teile. Um diese Zielsetzung zu verwirklichen, ist radikale
Uffnung und Flexibilitdt im Leben und in den Strukturen der Orden notwendig;
Aufgeschlossenheit fiir unsere Briider, die in anderen religiosen Traditionen
stehen, wird sehr empfohlen.

Zum Abschluf} dieser letzten Sitzung hielt Abt Weakland eine Ansprache, die
einer der Delegierten als den ,Orgelpunkt“ des ganzen Kongresses bezeichnete,
da er dessen Sinn und Bedeutung in einer vollstindigen, abschliefenden Erkli-
rung zum Ausdruck brachte und zusammenfafite. Er begann mit einer kurzen
Darstellung dessen, was in Bangalore geschehen war, und verglich dies mit Bang-
kok. Die Tagung in Bangalore sei erfreulich gewesen, weil man sich sofort gefun-
den habe und frei von mangelndem Selbstvertrauen und von Mifitranen gewesen
sei, die noch zu Beginn der voraufgehenden Tagung geherrscht hitten. Die Tagung
sei bescheidener in ihrer Art des Sich-Befragens, gleichzeitig aber auch dichter,
kompakter und vollstindiger gewesen aufgrund der vorbereitenden Unter-
suchungen und der Hinzuziehung von Sachverstidndigen. Liturgische Unterschiede
wurden akzeptiert. Das Beste in Bangalore sei aber vielleicht gewesen, dafl es
wirklichen Kontakt mit dem nicht-christlichen Monchtum gegeben habe, etwas,
was in Bangkok noch nicht moglich war.

Und die Zukunft? Das erste sei, dafl er, der Abtprimas selbst, an die Arbeit
gehe und weiter verfolge, was hier geschehen sei. Das Zweite, was nottue, seien
Monche, die Theologie und asiatische Studien betrieben hitten. Bei der nichsten
Tagung sollten die Sachverstindigen nicht Jesuiten und Dominikaner, sondern
Ménche sein. Ferner sei es notwendig, dafl die Kloster Mittelpunkt liturgischer
schopferischer Tatigkeit wiirden. Auch miisse das Problem der Armut und unser
entsprechendes Zeugnis, das auf der Tagung nicht geldst worden sei, noch behan-
delt werden. Um all dies zu erméglichen, miisse das Image des christlichen Mén-
ches sich andern, so dafl er wahrhaft als Mann Gottes gesehen werde, der den Mut
habe, die Zukunft an sich zu reiflen, und die Intuition besitze, vorauszusehen,
wohin sie fihrt.

Nachlese und Stimmen der Teilnehmer

Am Schluf} des Kongresses sprach ich mit einigen von den profilierten Delegierten
und Gésten und stellte ihnen zwei Fragen: Welchen Eindruck hatten Sie von
dieser Tagung im Vergleich zu Bangkok? Was ereignete sich hier wirklich?

Das, was mehr als alles andere unterstrichen wurde, war die Entdeckung der
neuen Welt des asiatischen nicht-christlichen Ménchtums durch unmittelbare,
personliche Begegnung. Bangalore war viel mehr asiatisch als Bangkok.

P. Beda Griffith freute sich dariiber, dafl auf der Tagung in Bangalore eine
Idee lebhaft unterstiitzt wurde, der man starken Widerstand entgegengesetat



Im Spiegel der Zeit 64

hatte, als er sie in Bangkok duflerte, nimlich, dafl das Wesentliche des Monchtums
Betrachtung, Weisheit und die Erkenntnis Gottes sei. Auch andere hatten diesen
starken Trend in Bangalore beobachtet. Was Bruder David jedoch am meisten
aufgefallen war, sei die Tatsache gewesen, dafl der Anstof} hierzu nicht von den
Vertretern der groflen traditionellen Kléster ausging, sondern von Nicht-Mén-
chen und einigen kleinen Kommunititen, die nicht Vertreter der Majoritiat der
monastischen Orden sind.

Mehrere auflerten, daff eine wirkliche Bereitschaft zu radikalen Anderungen
(sie miissen kommen, betonte P. Lassalle) vorhanden sei. Abt Odo Haas meinte,
daf die kleinen, beweglichen Kommunititen, die man in Bangkok vorgeschlagen
habe, jetzt in der ganzen Welt bestinden. Dom Leclercq bemerkte, dafl Vertreter
von kleineren, neuen Kommunitaten, die ,offiziell“ nicht monastisch seien, auf
dem Kongrefl, wenn nicht in der Uberzahl, so doch in grofler Anzahl anwesend
gewesen seien. Abt Tholens wies darauf hin, daff durch regionale Tagungen, die
seit Bangkok stattgefunden bétten, die Monche sensibler fiir die vorhandenen
ernsten Né6te geworden seien. Dr. Panikkar stellte fest, dafl die Ereignisse in den
Jahren seit Bangkok die Ménche in einer Weise fiir neue Ideen geéffnet hitten,
wie es vor filnf Jahren noch nicht méglich gewesen sei. P. Raguin sagte, dafl man
sich sehr wohl der Notwendigkeit bewufit sei, die Gotteserfahrung in neuen For-
men zum Ausdruck zu bringen, die von der Ortsbevilkerung verstanden wiirden.
Sr. Sara Grand von einem 6kumenischen Ashram in Poona betrachtete die Tagung
als einen wirklichen Durchbruch im Ernstnehmen — zumindest auf offizieller
Ebene — der Krisensituation, in der sich das Ménchtum befinde; es sei die Bereit-
schaft vorhanden, ihr zu begegnen.

P. Acharya jedoch stellte die frische, friihlingshafte Eigenart von Bangkok dem
Gefithl der Enttiuschung finf Jahre spiter auf seiten vieler Kommunititen
gegeniiber, da sich die Denkweise, insbesondere unter den alteren Mitgliedern
der Kommunitéten des westlichen Typs, nur wenig geandert hitte. Dom Leclercq
meinte, daf} es den echten monastischen Geist vollkommener unter Nicht-Monchen
als in monastischen Institutionen gebe. P. Tholens kritisierte eine Tendenz, in
Diskussionen interner Haushaltsfithrung stecken zu bleiben, statt konkrete Pline
fiir die Zukunft zu machen. P. Pieris war gliicklich iiber die anfingliche Begeiste-
rung aller Mdnche, die eine neue Welt entdeckt hitten, fragte sich jedoch, ob sie
sich der Enttduschungen bewufit seien, die sie erwarteten. Dr. Panikkar bemerkte,
daf viele Monche nach einem mehrjahrigen Aufenthalt in Asien dem Land
anscheinend zum ersten Male begegnet seien; er sagte, daf} ein Durchbruch auf
der Ebene der Doktrin sorgfaltig vermieden werde und daf} die liturgische Anpas-
sung noch sehr in den Anfingen stecke; jedoch beeilte er sich mit einem breiten
Lécheln hinzuzufiigen, dafl die Tagung eine ausgezeichnete und niitzliche Begeg-
nung gewesen sei. Sowohl Panikkar wie Tholens wiesen auf die Wichtigkeit der
offenen Gutheiflung all dieser neuen Ideen seitens der monastischen Obrigkeiten
fiir eine Anderung der Denkungsart von vorsichtigen, konservativen Monchen,
hin, fiir die Haltung der Obrigkeit von grofier Bedeutung sei. D. J. O’'Hanlon S]





