
IM SPIEGEL DER ZEIT 
Asiatische Mönche entdecken Asien. Ein Tagungsbericht 

Vom 14. bis 22. Oktober 1973 fand in Bangalore (Indien) eine Kon- 
ferenz christlicher und nichtchristlicher (vor allem buddhistischer) 
Mönche (und einiger Nonnen) aus Asien statt, zu der auch eine Reihe 
von Fachleuten ostasiatischer Hochreligionen und östlicher Meditation 
(Yoga, Zen) geladen war. Abtprimas Rembert Weakland OSB hatte 
das Protektorat über die Konferenz übernommen. Das Thema der 
Arbeitstagung lautete: »Monastisches Leben und soziale Verantwor- 
tung.« Die letzte Zusammenkunft dieser Art auf asiatischem Boden hatte 
fünf Jahre vorher (1968) in Bangkok (Thailand) stattgefunden. 

Den vorliegenden Bericht stellte uns einer der Teilnehmer der 
Tagung, P. Daniel J. O'Hanlon SJ, Dogmatikprofessor an der kalifor- 
nischen Ordenshochschule Berkeley, zur Verfügung; er weilte zur Zeit 
der Konferenz gerade in Indien zum Studium der asiatischen Religio- 
nen. Um dem Bericht nicht seine Unmittelbarkeit und Lebendigkeit zu 
nehmen, haben wir ihn in seiner Breite belassen und nur unwesentlich, 
wo es mehr um persönliche Eindrücke und um Dinge am Rand der 
Tagung geht, gekürzt. Die Übersetzung fertigte Sr. Emmanuela Meil- 
wes OSB, Herstelle, an. 

Ohne ein Urteil über die Konferenz abgeben zu können, stellte sich 
beim Lesen des Berichts doch eine Frage, die für das Selbstverständnis 
des Mönchtums, um das heute gerungen wird, wichtig zu sein scheint: 
Offenbar war es die allgemeine Überzeugung der Tagungsteilnehmer, 
daß nicht nur das Christentum ganz allgemein von den östlichen Hoch- 
religionen, sondern auch das westliche vom östlichen Mönchtum viel 
lernen könne. Ja, man gewinnt aus dem Bericht den Eindruck, daß nicht 
wenige (wieviele, welche Gruppen?) der Meinung waren, der Dialog 
mit dem östlichen Mönchtum könne das christliche Mönchtum wieder 
stärker auf sein eigentliches und im Grund einziges Ziel: die Gottsuche 
hinlenken. In den Gesprächen ist oft vom Gemeinsamen hüben und 
drüben die Rede, ja, die •Botschaft an unsere Kommunitäten" spricht 
sogar von •einer überwältigenden Konvergenz der Zielsetzung". Läßt 
sich aber das christliche Mönchtum in erster Linie religionsgeschichtlich, 
vom Gemeinsamen allen Mönchtums her, verstehen, oder hat es nicht, 
worauf in der Diskussion der letzten Jahrzehnte von katholischen und 
immer mehr auch von evangelischen Theologen überzeugend hingewie- 
sen wurde, seinen Ursprung in Anstößen durch das Evangelium? Wo 
Letzteres bejaht würde, hätte das auch entscheidende Konsequenzen 
sowohl für das Verständnis und die Wege der Gottsuche des christlichen 
Mönchtums wie auch für die Frage seiner sozialen Verantwortung, da 
beides immer im Horizont des Mysteriums Christi gesehen werden 
müßte. Tiefer gesehen geht es hier nicht nur um das christliche Mönch- 
tum und seinen Eigenwert, sondern um das Wesen des Christentums, 
der Kirche Jesu Christi, innerhalb der Menschheitsreligionen überhaupt, 
eine Frage, die durch den Dialog des Christentums mit den nicht- 
christlichen Religionen neu gestellt ist. Die Schriflleitung 



Im Spiegel der Zeit 51 

Vorgeschichte und äußerer Rahmen der Tagung 

Einige kurze Bemerkungen darüber, wie die Konferenz in Bangalore zustande 
kam: In der Zeit vor dem II. Vaticanum hatten die christlichen Mönchsklöster 
in Asien keine Verbindung mit Mönchen des Westens noch mit nicht-christlichen 
Mönchen in Asien und nicht einmal miteinander. Eine Gruppe von Mönchen 
unter der Leitung eines jungen Holländers, des nachmaligen Abtes Tholens OSB, 
hatte die Überzeugung, daß die Mönche der ganzen Welt sich zusammentun, ihre 
Kräfte auf eine Weise vereinigen müßten, die außerhalb des juristischen Bereichs 
liegt, und einander beistehen sollten, dem Mönchtum in unserer heutigen Welt 
zu lebendigem Einfluß zu verhelfen. Sie gründeten die AIM, die Aide ä l'Implan- 
tation Monastique, um - wie mir P. Tholens sagte - •den Samen des monasti- 
schen Lebens auszustreuen" in Gegenden, wo das wahre und erprobte Geistleben 
noch fehlt. Als Dom Weakland im Jahre 1967 Abtprimas wurde, nahm die Bewe- 
gung eine schnellere Entwicklung. Einer Tagung in Afrika vor ungefähr zehn 
Jahren folgte eine ganze Reihe von Begegnungen in der ganzen Welt. Dann 
begann man das erste Treffen für ganz Asien in Bangkok vorzubereiten, das 
vor fünf Jahren stattfand. Wenn Thomas Merton während der Tagung in Bang- 
kok nicht durch einen tragischen Unfall ums Leben gekommen wäre, hätten nur 
wenige Menschen überhaupt gewußt, daß sie stattfand. Aber, wie P. Tholens 
mir sagte, Gott forderte den Tod von Thomas Merton, und die Konferenz von 
Bangkok wurde so in der ganzen Welt berühmt. 

Das Thema der Konferenz in Bangalore - Monastisches Leben und soziale 
Verantwortung - war ähnlich dem von Bangkok, aber Szenerie und Geist waren 
verschieden. Bangkok befand sich in einer vollkommen buddhistischen Umgebung, 
und die Mönche waren einander dort fremd. Obwohl sich in Bangkok keine echte 
Gelegenheit zu direktem Kontakt mit Mönchen anderer Religionen bot, betonte 
man damals schon nachdrücklich die Notwendigkeit, solche Kontakte herzustellen. 
Die Themen, die die Tagung in Bangalore beherrschen sollten, waren in den 
•Entschließungen" von Bangkok schon vorhanden: die zentrale Bedeutung der 
Gottsuche für den Mönch und, zu ihrer Ermöglichung, die Notwendigkeit einer 
Umstrukturierung der Klöster mit dem Ziel kleinerer Kommunitäten. In den 
Jahren nach der Konferenz von Bangkok fanden Tagungen in vier Regionen statt, 
die man gebildet hatte: in Ozeanien, Indochina, Fernost und Indien-Ceylon, so 
daß die Mönche, als sie in Bangalore wieder zusammenkamen, schon sehr unge- 
zwungen miteinander verkehrten. 

Die Vorbereitungen für Bangalore begannen schon lange vor der Tagung. Gut 
ein Jahr vor Beginn wurden Fragebogen an alle asiatischen Mönchsklöster ge- 
sandt, und über 50 Arbeitspapiere von Sachverständigen wurden den Teilneh- 
mern zum Studium vor dem Treffen zur Verfügung gestellt. So war man für die 
Tagung gut gerüstet. Der äußere Rahmen im Seminar der Salesianer außerhalb 
von Bangalore, der Kristu-Jyothi-Universität, war sehr angenehm und schön. Die 
Gastlichkeit der Patres und der Seminaristen war hervorragend. 

Der Tag war bis ins letzte ausgefüllt. Für Interessenten war nach dem Aufste- 
hen Gelegenheit für Zen, Yoga und tibetanisch-buddhistische Meditation; vor 



Im Spiegel der Zeit 52 

dem Frühstück war Morgenoffizium. Einer Plenumsitzung folgten vor dem Mit- 
tagsoffizium und dem Lunch zwei Sitzungen der sieben Arbeitsgruppen. Eine 
Plenumsitzung fand nachmittags statt, in der die Ergebnisse der Diskussionen der 
sieben Arbeitsgruppen mitgeteilt und besprochen wurden, woran sich eine Eucha- 
ristiefeier vor dem Abendessen und dann noch eine Reihe von ergänzenden Ge- 
sprächen und Diskussionen am Abend anschlössen. 

Für die Liturgie (Offizium und Eucharistie) hatten vier verschiedene Gruppen: 
Vietnam, Korea, Indien und Hongkong/Taiwan, zu sorgen. Alle waren bestrebt, 
die Kultur und die Traditionen ihrer Länder in den Gottesdienst einzubauen. 
Oft wurden die Lesungen aus der religiösen Literatur dieser Länder genommen. 
Die vietnamesische Liturgie war hervorragend in ihrer eindrucksvollen Würde 
und Ehrfurcht und in der Qualität ihres Gesanges. Die prächtigsten und am besten 
dem eigenen Land angepaßten Gottesdienste waren die indischen, da die Hilfs- 
mittel, derer sie sich bedienen konnten, aus Indien stammten und reichlicher vor- 
handen waren. Jedoch blieb die grundlegend römische Struktur der Messe erhal- 
ten - trotz des Gebrauchs von Mantras, Weihrauch, Öllampen statt Kerzen, pul- 
verisiertem, mit Wasser verrührtem Sandelholz und Flutlicht, trotz indischer 
Gewänder und obwohl die ganze Messe sitzend gefeiert wurde. 

Es überraschte mich, daß bei allem Nachdruck, den man in den Diskussionen auf 
kleine Kommunitäten und lebendiges persönliches Beten legte, die für die Litur- 
gie Verantwortlichen nicht auf den Gedanken kamen, Raum zu lassen für einfache 
Eucharistiefeiern intimeren und spontanen Charakters für die kleinen Arbeits- 
gruppen in den Räumen, wo ihre Diskussionen stattfanden. 

Der Verlauf der Tagung 

Die Konferenz wurde von Abtprimas Dom Rembert Weakland OSB am Don- 
nerstagabend, 14. Oktober, eröffnet. Er betonte, daß es eine Tagung für asiati- 
sche Mönche sei, um Erfahrungen auszutauschen und für die Zukunft zu planen. 
Er empfahl eindringlich, daß alle sich mit ganzer Kraft beteiligen und aufeinan- 
der hören sollten. Er war kühn genug anzudeuten, daß es Dinge gebe, die auch der 
Osten vom Westen lernen könne; er könne Nutzen aus Erfahrungen mit Pro- 
blemen ziehen, die nunmehr auch auf Asien zukämen. Er schärfte den Mönchen 
ein, statt nach einem abstrakten Universalismus zu suchen, in die Tiefe ihrer eige- 
nen Religion einzudringen; dort würden sie entdecken, was es wirklich heißt, 
Mönch zu sein. 

Am Beginn der Arbeitssitzungen am Montagmorgen stand eine Betrachtung 
über die monastische Gotteserfahrung im Christentum und in den anderen Reli- 
gionen. Bei dem sich daran anschließenden Versuch, eine Definition der Gottes- 
erfahrung zu finden, akzeptierten die Delegierten als Ausgangspunkt den Vor- 
schlag von Dr. Raymondo Panikkar von der Universität Benares und der Santa- 
Barbara-Universiät in Kalifornien. Er definierte Gotteserfahrung als das un- 
mittelbare Gewahrwerden der höchsten Wirklichkeit. Man anerkannte, daß die 
biblischen Religionen des Westens Gottes personale und transzendente Realität 



Im Spiegel der Zeit 53 

betonen, während die nicht-biblischen Religionen des Ostens Gottes immanente 
Realität hervorheben, den nichtdualistischen Absoluten, der im Selbst erfahren 
wird. Sowohl R. Panikkar wie Yves Raguin SJ warnten davor, den Eindruck zu 
vermitteln, als ob hier ein totaler Gegensatz bestünde. Es sei eher eine Sache der 
Akzentsetzung, wobei beide Elemente in beiden Traditionen vorhanden seien. 
P. Beda Griffith OSB vom Shantivanam Ashram in Südindien bemerkte dazu, daß 
Jesus die typisch christliche Gotteserfahrung zum Ausdruck gebracht habe, wenn 
er sagte: •Ich und der Vater sind eins", und nicht: •Ich bin der Vater." Die spezi- 
fisch christliche Gotteserfahrung sah man darin, daß sie sich auf die Vorstellung 
der verschiedenen Personen sowohl in Gott selbst (Vater, Sohn und Geist) wie 
auch in unserer Beziehung zu Gott und untereinander konzentriere. In unserer 
Arbeitsgruppe wurden die tibetisch-buddhistischen Teilnehmer gefragt, ob für 
sie Gebet Vereinigung mit Gott oder Identität sei. Die Antwort kam sofort: Ver- 
einigung. Eine Warnung vor unvorsichtigen Verallgemeinerungen über den öst- 
lichen Monismus! Bruder David Steindl-Rast OSB von Mt. Saviour im Staat 
New York bemerkte, daß Dankbarkeit als religiöse Grundhaltung naturhafte 
Identität ausschließe; man könne sich selbst nicht dankbar sein. Die Frage, ob die 
christliche und nicht-christliche •Gotteserfahrung" wirklich verschiedene Erfah- 
rungen oder nur eine verschiedene Interpretation der gleichen Erfahrung seien, 
sollte in einem Gruppengespräch von Experten später noch ausführlicher behan- 
delt werden. 

Die Plenumsdiskussion am Nachmittag hatte hauptsächlich den Buddhismus 
zum Thema. Was wir von der buddhistischen Tradition lernen müßten - so wurde 
von einem Vietnamesen mehrmals betont -, sei das innere Freisein, das über sich 
selbst und über die Relativität all unserer Strukturen hinausgehe, so wie es in 
dem Zen-buddhistischen Sprichwort zum Ausdruck komme: •Wenn Du dem 
Buddha begegnest, töte ihn." 

Man war auf christlicher Seite allgemein der Ansicht, daß der Austausch mit 
Nicht-Christen sehr fruchtbar sei, nicht so sehr auf der Ebene der Doktrin als 
auf dem Gebiet des disziplinierten, klärenden Forschens miteinander und vor 
allem im gemeinsamen schweigenden Gebet. 

Am Dienstag, dem zweiten Arbeitstag, lautete das Thema: Gotteserfahrung 
und Weisen ihrer Verwirklichung. Die Plenumsitzung am Morgen begann mit 
einem kurzen Vortrag über Zen von P. Hugo M. Enomiya-Lasalle SJ. Der Vor- 
trag war Zen nicht nur seinem Inhalt nach, sondern auch in seinem knappen, dis- 
ziplinierten Stil. Er beschrieb die Methode, das Ziel und die Wirkungen von Zen 
und sagte auch ein Wort über den Gebrauch der Methode in der christlichen 
Spiritualität. Das Hauptelement in der Lehre über den Menschen, die der 
buddhistischen Praxis zugrunde liege, sei die Vorstellung, daß der Mensch immer 
wieder geboren werden müsse, bis er schließlich zur Erleuchtung und vollkomme- 
nen Freiheit gelange. 

In der Diskussion bemerkte ein Vietnamese, der von Dr. Panikkar und P. Aloy- 
sius Pieris SJ, einem Spezialisten in Buddhismus aus Sri Lanka (Ceylon) unter- 
stützt wurde, daß die Orientalen dazu neigten, zwischen Methode und Leben nicht 



Im Spiegel der Zeit 54 

zu unterscheiden, wie es die Abendländer tun. Z. B. übe man Zen nicht, sondern 
man lebe es, oder besser: man sei Zen. Dies führte zu der Frage von P. Lassalle: 
Wie steht es mit dem Christen, der die Zen-Methode für ein christliches Ziel ge- 
brauchen will? Die Zen-Experten stimmten darin überein, daß man Zen zer- 
störe, wenn man ihn - ob als Buddhist oder als Christ - übe und dabei versuche, 
von Zeit zu Zeit an Gott zu denken. 

Eine Debatte ergab sich über das Problem, ob man Yoga in das Christentum 
einbeziehen könne. Eine Dame vom Französischen Institut für Indologie in Pon- 
dicherry, Miß Sisuve, erläuterte die Gedanken, die P. Monchanin vor zwanzig 
Jahren vertreten hat, und sagte, es gebe drei Aspekte des klassischen Yoga, die 
nur sehr schwer in die christliche Tradition zu integrieren seien: 1. sein geistli- 
cher •Narzißmus", 2. die geringe Rolle, die Gott zugeschrieben werde und 3. der 
Glaube, daß das menschliche Bemühen ausreiche. Dr. Panikkar war anderer Mei- 
nung und machte geltend, das Ziel von Yoga sei, den menschlichen Geist freizu- 
machen; es beeinträchtige jedoch in keiner Weise die freie Gnade des Absoluten. 
Einer der Vietnamesen bemerkte, daß es im Yoga keinen Dualismus gebe; der 
ganze Mensch ginge auf seine Befreiung zu. P. Raguin betonte den vollkommen 
nebensächlichen Charakter der Methode. •Ich kümmere mich nicht um Kontem- 
plation", erklärte er, •ich suche Gott". Jedoch gaben auch diejenigen, die Schwie- 
rigkeiten wegen der dem Yoga zugrundeliegenden Lehre hatten, bereitwillig zu 
- und dies empfanden auch die Delegierten allgemein -, daß die Yoga-Methoden 
wirklich von der zugrundeliegenden Doktrin getrennt und daher von Christen 
auch benutzt werden könnten. 

Einer der indischen Mönche von Kerala platzte in diese ganze Diskussion mit 
der Behauptung hinein, Jesus und die großen christlichen Heiligen hätten sich an 
keine Methoden gehalten; sie wären einfach nur Gott gehorsam gewesen. Er 
fügte hinzu, daß er auf Grund der Erfahrung dieses Tages versucht sei zu beten: 
•Ab expertis, libera nos, Domine" (Herr, befreie uns von den Experten). Es war 
bezeichnend für die Stimmung der Versammlung, daß laut Beifall gegeben wurde, 
als der nächste Sprecher sich bemühte, ein Wort der Wertschätzung für die Ex- 
perten zum Ausdruck zu bringen. 

Man kam nunmehr auf die Frage über die Rolle des guru zu sprechen, auf die 
man dann am nächsten Tage nochmals einging. P. Lassalle äußerte die Ansicht, 
daß geistliche Führung (des guru oder roshi) der Grund dafür sein könnte, daß 
die Spiritualität im Osten noch lebendig sei. Was das Beten angehe, bemerkte er, 
so sei im Westen die Hauptfrage das Wie. Weitere Mängel im Gebetsleben, für 
deren Überwindung man von Asien lernen könne, sei eine zu ausschließliche Be- 
tonung des Begrifflichen und Rationalen, sowie eine Vernachlässigung des Lei- 
bes; auch hätten wir den Weg vergessen, der in die Tiefe unseres Seins führe, wo 
Gott sei. 

Nach dem Abendessen hielt Lama Sherpa Tulku, der in der tibetischen Kolonie 
in Dharmsala in der Umgebung des Dalai Lama im Exil lebt, einen Vortrag. Er 
führte u. a. aus - was auch Seine Heiligkeit, der Dalai Lama, oft betont -, daß es 
in einer Welt, die vom Krieg zerrissen sei, ein dringendes Bedürfnis nach Reli- 



Im Spiegel der Zeit 55 

gion und freundschaftlicher Zusammenarbeit aller Religionen für den Frieden 
gebe. Er erklärte kurz und klar das Mahayana, das buddhistische Ideal, jedes 
Lebewesen ohne Ausnahme glücklich zu machen. Nirwana für sich selbst sei nicht 
genug. •Es ist vielmehr gerade unser Dienst an anderen, der das Gerüst unserer 
Übung ist, die zur Erleuchtung führt." 

Nach diesem Vortrag gab Abt Armand Veilleux OCSO aus Kanada, Sachver- 
ständiger für das frühchristliche Mönchtum, noch eine Einführung in das Thema 
des kommenden Tages (Mittwoch): die Gotteserfahrung im Leben der Kommuni- 
tät. Nach einer kurzen geschichtlichen Übersicht über die verschiedenen Arten von 
Kommunität im christlichen Mönchtum stellte er drei Fragen zur Diskussion: l.lsf 
die Kommunität für mich einfach nur ein Mittel für meine persönliche Gottes- 
erfahrung oder ist sie ein heiliger Ort für diese Begegnung? 2. Bis zu welchem 
Grade sollte man die Rolle des Abtes in einer zönobitischen Kommunität mit der 
eines guru vergleichen? 3. In welcher Beziehung steht die persönliche Gottes- 
erfahrung zum Gebet in der Kommunität? 

Einige der interessantesten Überlegungen zur ersten Frage kamen von den 
Tibetern, die die monastische Kommunität als einen Ort betrachteten, wo im geist- 
lichen Leben Fortgeschrittene ihre Erfahrungen jüngeren Menschen weitergeben 
können, wo die Kommunität das Bemühen eines jeden unterstützt und inspiriert 
und seine Berufung schützt und wo die ganze Atmosphäre eine Hilfe bedeutet, 
näher zu Gott zu kommen. Die Mannigfaltigkeit aller möglichen Untergruppen 
in einem typischen großen tibetischen Mönchskloster (die Zahl 5000 ist nicht un- 
gewöhnlich) könnte christlichen Mönchsklöstern, die dem Pluralismus nicht genü- 
gend Raum geben, zum Vorbild dienen. Bruder David, der unsere Arbeitsgruppe 
und den Kongreß ständig daran erinnerte, daß der Mönch vornehmlich jemand 
ist, der mit allen Fasern seines Herzens Gott sucht, unterstrich, wie wichtig es sei, 
die Einsamkeit (nicht die Isolierung) des Mönchs zu unterstützen und zu schützen 
und immer offen für seinen Wunsch zu bleiben, Eremit zu werden, wie es der 
Regel des hl. Benedikt eindeutig entspricht. P. Raguin betonte, daß nur diejeni- 
gen, die genügend Kraft hätten, allein zu stehen, wirklich in der Lage seien, Ver- 
bindung aufzunehmen und zu lieben. Die redegewandtesten Sprecher (und Spre^ 
cherinnen) für kleine Kommunitäten - einfach, beweglich, offen - war eine Gruppe 
von Vietnamesen, die kleine Fraternitäten in armer Umgebung gebildet haben, 
Mitglieder indischer Ashrams, sowie die Kleinen Schwestern von Jesus (von Char- 
les de Foucauld). Sie betonten, daß wirkliche communio, tiefes menschliches Mit- 
einander viel wichtiger sei als organisierte Kommunitäten. 

Die Tibeter brachten auch Licht in die zweite Frage. Der guru des tibetischen 
Mönchs ist normalerweise nicht der Abt, sondern einer der im geistlichen Leben 
fortgeschrittenen Mönche, den sich der junge Mönch aussucht. In der Diskussion 
hatte man den Eindruck, daß die alte benediktinische Tradition, wonach der 
Abt der guru eines jeden in der Kommunität ist, noch Wirkung hat; aber die 
übereinstimmende Meinung ging dahin, daß es jedem freistehen solle, seinen 
geistlichen Führer zu suchen, ohne jedoch dem Abt zu verwehren, die Entwicklung 
zu überwachen. Abtprimas Dom Weakland unterstrich insbesondere die Rolle 



Im Spiegel der Zeit 56 

des Abtes als Beschützers der Schwachen und der Minderheiten der Kommunität. 
Die Rolle des guru - eines Mannes, der selbst eine Gotteserfahrung hat, in die er 
seinen Schüler einführt - sei in der östlichen Spiritualität entscheidend, und es 
möge richtig sein, was P. Lassalle am Tag vorher betont habe, daß man es der 
geistlichen Führung (durch einen guru oder roshi) zuschreiben könne, daß die 
Spiritualität im Osten so lebendig sei. Ferner wies er darauf hin, daß die unge- 
wöhnliche zeremonielle Verehrung des guru, die dieser im japanischen Zen ge- 
nieße (sie sei ihm auch in anderen Ländern Asiens aufgefallen), dem christlichen 
Geist fremd sei. Unser guru sei Christus. Nichtsdestoweniger sei die Beziehung 
guru-Schüler ein so zentrales Problem in der asiatischen Spiritualität und für uns 
im Westen von solcher Bedeutung, daß es Diskussionsthema eines ganzen Kon- 
greßtages hätte sein können. 

Allgemein stimmte man darin überein, daß persönliches Gebet, gemeinsames 
Gebet und Liturgie eng in Beziehung zueinander stehen, und daß jede Form des 
Gebetes zur anderen hinführe und sie belebe. Überraschend wenig wurde über 
die kleinen spontanen Gebetsgruppen und die Gebetsgruppen der Pfingstbewe- 
gung gesagt, trotz der sehr lehrreichen Abhandlung in den vorbereitenden Fach- 
studien von Dom Leclercq OSB aus Clerf, Luxemburg. Allgemein schien jedoch 
die Meinung zu herrschen, daß mehr Freiheit, Spontaneität und Mannigfaltig- 
keit wünschenswert seien. 

Am Donnerstag früh, dem 4. Tag der Konferenz, begann Bischof D'Souza mit 
dem Bekenntnis: •Wir waren unseren Landsleuten ein Zeichen der menschlichen 
Liebe, aber es ist uns nicht gelungen, geistliche Zeichen dafür zu sein, daß Gott 
in uns und mit uns ist". Er illustrierte dies anhand einer persönlichen Erfahrung, 
die er als Lehrer von 60 katholischen Jungen in einer Schule von 1000 Nicht- 
Katholiken gemacht hatte. Sie hatten ihn gern, und sie wandten sich an ihn mit 
ihren praktischen und moralischen Problemen, aber 13 der katholischen Jungen, 
die ihn am meisten geschätzt hatten, gingen zu einem frommen Hindu, •um bei 
Gott zu sitzen". Er war für sie kein Zeichen für Gott. Er sprach von seiner Sorge 
darüber, daß das christliche monastische Leben in Indien sich nicht so entwickle, 
wie es eigentlich sollte. Er bat die Mönche, ihm zu sagen, was die Bischöfe tun 
könnten, um zu helfen, und sprach auch von dem besonderen Beitrag, den die 
Mönche in Indien leisten könnten: durch Gebet, durch Schaffung einer lebendigen 
indischen Liturgie, durch heitere Gelassenheit, die der Abglanz des Absoluten sei 
wie das Gesicht des Buddha, durch kultivierte Einfachheit und durch uneinge- 
schränkte Gastfreundschaft für alle, einschließlich für die Angehörigen anderer 
Religionen. 

Dom Leclercq führte dann das Thema für den Tag ein: Der Einfluß der asia- 
tischen Religionen auf monastische Strukturen. Als Mönch, der sowohl die Man- 
nigfaltigkeit des Mönchtums in der Vergangenheit kennt als auch mit den neuen 
Entwicklungen der Gegenwart in Verbindung steht, wies er darauf hin, daß Ge- 
schichte uns von der Sklaverei gegenüber der unmittelbaren Vergangenheit befreit 
und uns nahelegt, Neues zu ersinnen, wie man es in der Vergangenheit getan 
habe. 



Im Spiegel der Zeit 57 

Abt Gesquiere von St. Andre in Belgien, der zu der Frage: Änderung der Ge- 
betsstrukturen in der monastisdien Kommunität sprach, betonte, daß die Mönche 
Änderungen im persönlichen wie im liturgischen Gebet vornehmen müßten. Er 
sprach sich sehr dafür aus, die Vorschriften der Hierarchie auf allgemeine Rechts- 
vorschriften zu beschränken und die Kommunität zu ermächtigen, innerhalb 
dieses Rahmens selbst ein Offizium auszuarbeiten, das ihren Bedürfnissen ent- 
spricht. Seine Ausführungen wurden mit starkem Beifall aufgenommen. Andere 
befürworteten, daß dem persönlichen, spontanen Gebet mehr Raum gegeben wer- 
den solle. Gewarnt wurde vor einer zu schnell und zu leicht gegebenen Genehmi- 
gung von Riten, Festivals und Gebetsmustern der Eingeborenen. Erst nachdem 
man tief in die religiöse Erfahrung eines Landes eingedrungen sei, könnten 
authentische, neue Formen christlichen Gebetes entwickelt werden. Sie müßten 
aus dem Boden des Landes wachsen. 

P. Griffith bemerkte, daß fast alle Elemente, die in der jüngsten monastisdien 
Neugliederung gesucht werden, in der Hindu-Tradition zu finden sind: unzählige 
Ashrams aller Arten, mit einer Mannigfaltigkeit von Strukturen und ohne Struk- 
tur, offen für alle, die zu Tausenden kommen. In größeren Kommunitäten sollte 
eine Mannigfaltigkeit von Untergruppen möglich sein; sogar wenn eine Gruppe 
ausbreche und ihre eigene Kommunität bilde, sollte die Liebe weiterhin ver- 
binden. 

Zur Frage, ob man ebenso eine zeitliche wie eine ewige monastische Bindung 
eingehen könne, die in der Einführung von Dom Leclercq am Morgen eingehen- 
der besprochen worden war, schien man darin übereinzustimmen, daß das Ge- 
lübde grundsätzlich seine volle Bedeutung als ein Vorhaben auf Lebenszeit 
besitze, daß man aber in der Praxis beweglicher sein solle, wenn andere Umstände 
und Bedürfnisse es erforderten. Die Praxis des Theravada-Buddhismus, der im 
Prinzip zeitliches Mönchtum akzeptiere, könne als Vorbild für eine andere Art 
von Anschluß an das Mönchskloster dienen. Auch diese Praxis ist nicht ohne Vor- 
bilder im frühen christlichen Mönchtum. 

Schließlich: Welche Strukturen ermöglichen es dem Mönchskloster, seine Got- 
teserfahrung mit anderen zu teilen? Obwohl einige Befürchtungen ausgespro- 
chen wurden, wurde der Gedanke, Gäste, die für einen geistlichen Austausch 
kommen, in die Kommunität selbst aufzunehmen und nicht nur ins Gästehaus, 
von vielen Delegierten akzeptiert. 

Abends hielt P. Lassalle einen Vortrag über Zen und zeigte Dias von seinem 
Zen-Einkehrhaus außerhalb von Tokio. 

Nach vier Tagen, die mit Arbeitsgruppen, Diskussionen und Plenumssitzungen 
ausgefüllt waren, waren wir am Freitag reif für ein langsameres Tempo. Eine 
kleine Gruppe ging Sai Baba besuchen; aber diejenigen, mit denen ich gesprochen 
habe, glaubten, er sei mehr ein Schaubudenbesitzer und Magier als ein geistlicher 
Mensch. Die meisten der Arbeitsgruppen fuhren früh morgens in zwei großen 
Bussen nach Mysore, ungefähr 100 Meilen nach Südwesten. Der Höhepunkt des 
Tages war ein Besuch in zwei Hindu-Kommunitäten: bei einer Gruppe von Mön- 
chen der Ramakrishna-Mission, die eine neue Schule zur Heranbildung von 



Im Spiegel der Zeit 58 

Religionslehrern aller Religionen für staatliche Schulen baut, und bei einer 
Virashaivite-Kommunität. In den beiden Kommunitäten wurden kurze Erklä- 
rungen und reichlich Gelegenheit für Fragen und Antworten gegeben. Der Tag 
machte die Delegierten auch mit einem Charakteristikum des Landes bekannt, 
das die Inder scherzhaft •Indische Normalzeit" nennen. Alles fand etwas später 
statt als geplant, und schließlich waren wir um Mitternacht zurück im College. 

P. Franz Mardjawijata OCSO, der einzige Delegierte aus Indonesien, führte 
das Thema des 5. Arbeitstages (Samstag) ein: Gotteserfahrung und soziale Ver- 
antwortung. Er betonte, daß es sich bei der Fragestellung für die Versammlung 
nicht einfach um soziale Verantwortung der Christen im allgemeinen handele, 
sondern speziell um die der Mönche. Damit wurde die oft wiederkehrende Frage 
des Kongresses akut: Was ist Mönchtum? Es ist kein Monopol der christlichen 
Religion. Es existierte in der Tat schon in den asiatischen Religionen vor dem 
Christentum und hat in diesen Religionen einen weit wichtigeren Platz als im 
Christentum. Die drei zur Diskussion stehenden Fragen waren dann: 1. Welches 
sind die wesentlichen Elemente des monastischen Lebens (ob christlich oder nicht- 
christlich), und inwiefern ist die soziale Verantwortung die gleiche, inwiefern ist 
sie verschieden von der des Christen, der nicht Mönch ist? 2. Haben Sie irgend- 
welche Spannungen zwischen Ihrem monastischen Leben und sozialer Verant- 
wortung erfahren? Geben Sie konkrete Beispiele. 3. Welche gegenwärtigen Um- 
stände oder Entwicklungen in Ihrem Lande drängen Sie, mehr als zuvor über 
Ihre soziale Verantwortung nachzudenken? 

Man war sich einig (und diese Einigkeit schien durch den ganzen Kongreß zu 
gehen), daß das Wesentliche des Mönchs die ihn ganz ausfüllende und den gan- 
zen Menschen fordernde Suche nach Gott ist. Dies wurde von dem Jaina-Mönch 
farbenreich, wahrscheinlich aber für die meisten Delegierten in zu extremer Art 
und Weise betont. •Die Jaina-Mönche denken an das Seelenheil und lassen sich 
daher nicht auf soziale Probleme ein. Wenn Sie Zahnschmerzen haben, gehen Sie 
zum Zahnarzt. Ich bin ein Mönch. Ich muß mich um geistliche Dinge kümmern." 

Bruder David rief eine heftige Diskussion hervor durch seinen Vorschlag, die 
Mönchsklöster sollten es ermöglichen, daß man sich nacheinander, nicht gleich- 
zeitig, der ausschließlichen Gottsuche und der Übung sozialer Verantwortung 
widme. Nachdem man sich einige Zeit auf die Gottsuche konzentriert habe, 
solle es den Männern freistehen, zu gehen und für einige Zeit etwas anderes zu 
tun. Diese Männer würden wirklich die für die heutige Entwicklung der sozialen 
Revolution notwendige totale Freiheit haben. Andere waren der Ansicht, daß 
der Mönch beide Aspekte gleichzeitig üben solle; die Erfahrung habe gezeigt, 
daß es unmöglich sei, sie zu trennen. Der Mönch steht immer in Verbindung mit 
der Gesellschaft. P. Tholens, der während des ganzen Kongresses immer wieder 
fragte, was das Mönchtum konkret etwa für die nächsten fünf Jahre planen solle, 
betonte, daß der absolute Wert Gottes uns nicht geoffenbart wird, um uns darin 
zu verlieren, sondern um den Wert herauszufinden, den Gott uns und der Welt 
gibt. Hier hörte man ein Echo des Mahayana-Buddhismus der tibetischen Mönche, 
bei denen er Anfang des Jahres einige Wochen verbracht hatte. Er führte Swami 



Im Spiegel der Zeit 59 

Abishiktananda (P. Le Saux), einen christlichen Mönch der indischen Tradition 
an, der - obwohl er sich ganz der ausschließlichen Gottsuche widme - darauf 
bestehe, daß wir zusammen mit allen Menschen die Stadt des Menschen bauen 
müßten. P. Lassalle und P. Raguin erinnerten die Delegierten daran, daß Zen, 
trotz seines Losgelöstseins, schließlich doch die Welt und den Dienst an anderen 
stark bejahe. Sri Charamurty von der Virashaivita-Kommunität, die wir am 
Tage zuvor besucht hatten, betonte, daß der wahre Religiose der Gesellschaft 
dienen müsse, da die Welt nicht nur wirklich, sondern göttlich sei. Die Virashai- 
viten sind stolz auf ihren Sinn für soziale Verantwortung. Dom Weakland be- 
stätigte seinerseits, daß der Mönch positiv teilnehmen müsse an der Entwicklung 
der Welt, und Dr. Panikkar bat die Mönche, Gott und die Schöpfung Gottes nicht 
voneinander zu trennen. Einer der vietnamesischen Redner sah die Lösung für die 
Spannung, die im Hinduismus und Buddhismus wie auch im Christentum bestehe, 
in der Unterweisung, die Krishna Arjuna gegeben hat und die auch der Kern von 
Bhagavadgita sei: Engagement in der Welt, aber mit der Indifferenz (disinter- 
estedness) des Herzens. 

Der vielleicht dramatischste Ausdruck konkreter Spannungen, die zwischen mo- 
nastischem Leben und sozialer Verantwortung erfahren werden, war eine bewe- 
gende, persönliche Äußerung von P. Pieris, der als Student an der Universität in 
Colombo den Studenten sehr nahe gestanden hatte, die in die revolutionäre Be- 
wegung in Sri Lanka (Ceylon) verwickelt waren. Er sagte, daß das Verlangen der 
Asiaten, die ganze Struktur ihrer Welt, in der eine tyrannische Minderheit eine 
Mehrheit unterdrücke, zu ändern, größer sei als das Problem, die monastisdien 
Strukturen zu ändern. In allen Nationen Asiens glichen die Völker Israel und er- 
warteten einen Mose, der sie befreie, und den einzigen Mose, den sie sähen, sei 
der Marxismus. Die Mönche müßten 1. sich radikal für die unterdrückten Gesell- 
schaftsschichten entscheiden, statt, wie bisher, für die obere Mittelklasse; 2. dies 
müsse insbesondere durch liturgische Feiern bewußt gemacht werden, die eine tiefe 
Gotteserfahrung sind und bei jedem menschlichen Ereignis begangen werden 
müßten, sei es anläßlich eines Streiks, einer Überschwemmung oder einer Unge- 
rechtigkeit der Regierung. Weil unsere Wohltäter aus der Schicht der Unter- 
drücker kommen, könnten wir solche Zeichen der Solidarität nicht setzen. 3. Wie 
Jesus, könnten auch wir den Unterdrückten zeitlichen Trost nicht versagen und 
schließlich 4. wenn Gott rufe, müßten wir bereit sein, wie Mose zu entscheiden. 
Die Revolution in Ceylon sei ein Symptom für das, was in ganz Asien geschehen 
könnte. Ein ähnlicher dringender Appell war am Anfang der Konferenz von 
einem Vietnamesen der kleinen Fraternität ergangen, die sich in einem armen 
Milieu niedergelassen hat: die Tendenz zu fortschreitender Säkularisierung und 
Sozialisierung in Asien sei unabänderlich. Könne die ältere monastische Struktur 
diese vorwärtswogende Bewegung der Zukunft überleben? 

Wie reagierten die Delegierten der Mönchsklöster darauf? Es ist schwer, mit 
Sicherheit etwas zu sagen, und es ist wahrscheinlich, daß sich in ihren Köpfen ein 
Kampf anbahnte und noch im Gang ist; nach meinem Empfinden jedoch ging die 
vorherrschende Tendenz auf dem Kongreß dahin (es gab allerdings auch einige 



Im Spiegel der Zeit 60 

Stimmen, die auf konkrete soziale Probleme hinwiesen), zu behaupten, daß die 
spezifisch monastische Verantwortung für die Gesellschaft darin bestünde, dem 
modernen Menschen zu helfen, seine persönliche Integrität wiederzuerlangen, in- 
dem man ihm die transzendentalen Werte aufdecke, die er durch unsere Zivilisa- 
tion verloren habe. 

Abt Odo Haas von Tokio eröffnete die Plenumsitzung am Morgen des 6. Tages 
und sprach über die Art und Weise, wie sich die soziale Verantwortung in den 
Strukturen des Lebens im Kloster zeige. Zunächst muß unter den Mönchen selbst 
ein echter Familiengeist herrschen. Zweitens muß das Eigentum des Klosters als 
etwas angesehen werden, das Gott den Mönchen nicht nur für sie selbst anver- 
traut hat, sondern für die Menschen, die in der Umgebung des Klosters leben. Vor 
allen Dingen muß den Angestellten ein wirksamer Anteil gewährt werden; man 
muß aber auch an die Menschen im weiteren Umkreis denken. Die Mönche dürfen 
nicht eine abgesonderte, privilegierte Kaste sein (was eine reale, echte Gefahr in 
einem unterentwickelten Land ist), sondern sollen ihr Eigentum und ihr ganzes 
Leben mit den Menschen in ihrer Umgebung teilen. 

Sr. Edeltrud Weist OSB von Süd-Korea stellte die folgenden Fragen zur Dis- 
kussion: 1. Wie sollen wir fertig werden mit der Spannung zwischen unserer sozia- 
len Verantwortlichkeit und unserer ausschließlichen Gottsuche, sowohl in unserem 
persönlichen wie auch im Kommunitäts-Leben? Wie soll man sich verhalten ge- 
genüber verschiedenen Einstellungen in der gleichen Kommunität? 2. Auf welche 
Art und Weise kann man die Mittel des Klosters in den Dienst des Ortes stellen, 
an dem das Kloster sich befindet? 3. Wie können wir als monastische Kommunität 
Zeugen sein a) in einer Umgebung von Minderbemittelten, b) bei unseren Ange- 
stellten und c) bei den Gästen und Besuchern? 

Um die Spannung zwischen Gotteserfahrung und sozialer Verantwortlichkeit 
im persönlichen Leben an der Wurzel zu packen, wurde vor allem empfohlen, die 
dualistische Einstellung zu überwinden und sich die Einheit von Seele und Leib, 
Gott und Welt bewußt zu machen. Was die Kommunität angehe, so müsse diese 
eine Lebensweise finden, die dem Niveau der Menschen in der Umgebung des 
Klosters entspreche und ihre Freuden und Hoffnungen, Sorgen und Befürchtungen 
miteinbeziehe. Wiederum lag der Hauptakzent des Kongresses bei der Definition 
der monastischen Berufung als einem Leben erhabener Nutzlosigkeit und darauf, 
daß die Mönche •Poeten des Sinnes", •Sakramente des Absoluten" in der mensch- 
lichen Gesellschaft seien. Ein wirksamer Weg, Spannungen in der Kommunität 
zu beseitigen, sei Elastizität; man solle den Mönchen erlauben, ihre monastische 
Berufung in verschiedener Weise zu leben. 

Zur Wahrnehmung der sozialen Verantwortung in den Klöstern wurden aber 
auch sehr konkrete Dinge vorgeschlagen. Die Mönche aus den kleinen vietname- 
sischen Fraternitäten setzten sich wiederum für kleine Mönchsklöster ein, für ein 
einfaches Leben ohne Dienstboten in einem armen Milieu, in der Nähe des Vol- 
kes und seiner Nöte. Eine Schwester, die mit den Hindu-Ashrams vertraut ist, 
sprach in einem warmen Ton von der Offenheit gewisser Gandhi-Ashrams für 
arme Menschen und ihrer persönlichen Sorge für sie; dies stellte sie dem Verhal- 



Im Spiegel der Zeit 61 

ten christlicher Institutionen gegenüber, die sich um reiche und intelligente Men- 
schen bemühen und die - wie sie sagte - sich um arme Leute nicht kümmern. 
Zweifellos befanden sich große Monasterien während der meisten Zeit des Kon- 
gresses in der Defensive. 

Während dieses Tages brach von Zeit zu Zeit eine Diskussion auf, die man 
während des ganzen Kongresses unter der Oberfläche spürte. P. Francis Acharya 
vom Kurisumala Ashram in Süd-Indien sprach von einem gewissen Narzißmus, 
den er bei den Kontemplativen spüre, wenn sie von Erneuerung sprächen, und 
betonte, daß das Mönchtum eine Dimension des ganzen Lebens sei, während P. 
Griffith und Bruder David wiederum unterstrichen, daß der Mönch •einspurig" 
sei, er habe keine andere Verpflichtung als die Gottsuche. 

Das Programm nach dem Abendessen verwies auf eine Gruppe von Experten. 
P. Lassalle eröffnete die Diskussion mit einer Antwort auf die Frage, wie •Er- 
leuchtung" in christlichen Begriffen ausgedrückt werden solle, angenommen, daß 
Christen von Yoga und Zen Gebrauch machen. Im Zen, sagte er, sei Erleuchtung 
die Erfahrung des wirklichen Ich, eine Erfahrung, die einfach nicht so gewaltig 
sein könne, wenn der Absolute nicht irgendwie eingriffe. Der Jaina-Mönch be- 
schrieb Erleuchtung als das, was geschieht, wenn das ganze Universum und wir 
selbst ineinanderschwingen. 

Es ergab sich eine Diskussion, die das Hauptthema des Abends wurde: Ist die 
christliche Gotteserfahrung qualitativ verschieden von der Erfahrung der Hindus 
und Buddhisten? Oder gibt es nur verschiedene Interpretationen der gleichen Er- 
fahrung? P. Lassalle (vorsichtig), P. Raguin (bestimmt) und Miß Sisuve (nicht 
weniger bestimmt) behaupteten, daß die Erfahrungen verschieden seien. Anderer- 
seits waren Bruder David mit John Moffitt, P. Pieris und einem der vietnamesi- 
schen Mönche der Ansicht, es lägen nur verschiedene Interpretationen der grund- 
sätzlich gleichen Gotteserfahrung vor. Man hatte den Eindruck, daß die meisten 
Delegierten dieser zweiten Ansicht beistimmten. 

Bischof D'Souza sollte am Morgen des 7. und letzten Tages einen Vortrag über 
das Thema: Beitrag des christlichen Mönchtums in Asien zur Weltkirche halten; 
da er jedoch abreisen mußte, bat er Dr. Panikkar, dies zu übernehmen. Dieser 
erinnerte an das, was vor fünf Jahren in Bangkok gesagt worden war und be- 
merkte, daß zumindest in Indien wenig davon in die Praxis umgesetzt worden sei. 
Neuen Boden zu bepflanzen brauche Zeit und erfordere zweierlei Vertrauen. Zu- 
nächst müsse man Vertrauen in die Kraft des Samens haben und ihm ermöglichen, 
in die Erde zu fallen und zu sterben. Außerdem müsse man Vertrauen in die 
Fruchtbarkeit der Erde haben, in die gesät wird. Inwieweit sind die beiden Prin- 
zipien, das Prinzip der Kenosis und das Prinzip des Pluralismus in Indien in die 
Tat umgesetzt worden? Wie steht es mit den Wünschen, die Bischof D'Souza in 
Bezug auf schöpferische Liturgie, heitere Gelassenheit, die den Absoluten wider- 
spiegele, kultivierte Einfachheit des Lebens, Gastfreundschaft für alle ohne Un- 
terschied zum Ausdruck gebracht habe? 

Panikkar äußerte den Verdacht, daß Mönche gerne versuchten, den status quo 
zu rechtfertigen, und sich mit kleineren Reformen zufrieden gäben. Aber Asien 



Im Spiegel der Zeit 62 

könnte eine besondere Theophanie des Geistes sein, der jeden Wert umformt, so 
wie Afrika die Schöpfung des Vaters offenbare und der Westen den Logos. Dann 
wäre Asien vorbereitet auf die Revolution, die die ganze Welt durchmache und 
wie es sie nur alle zehntausend Jahre einmal gebe. Diese kommende Revolution 
setzte ein Pasdia voraus - eine radikale Umformung der Werte, und es sei Sache 
der Mutigen, dies zu ergreifen. Die heutige Welt hungere nach Befreiung, und 
jedwedes Problem, das nicht in einen universalen Horizont gestellt werde, sei 
methodisch falsch gestellt. Der Mönch sollte kein enger Mensch sein, sondern ein 
Mensch mit einem planetarischen Bewußtsein. Er müsse Zeugnis ablegen für die 
andere Dimension: für das, was jenseits von Zeit, Worten und Taten liege. Das 
sei die Dimension, die die Welt suche, sagte Panikkar, und das sollte der Beitrag 
des christlichen Mönchtums in Asien zur Weltkirche sein. 

Frans Harjawiyata stellte die Fragen für die Arbeitsgruppen: 1. Welche Mög- 
lichkeiten gibt es für eine radikale Wandlung in Ihrer Kommunität? 2. Was 
erwartet die religiöse Tradition in Ihrem Land vom christlichen Mönchtum? 
3. Welche Beiträge kann das Mönchtum in Asien leisten a) zur Ortskirche und 
b) zur Kirche als ganzer? 

Wiederum bat einer der Vietnamesen dringend, von der östlichen Spiritualität 
zu lernen und sich von fixen inneren und äußeren Strukturen zu lösen. - Konkrete 
Möglichkeiten für einen Wandel, die erwähnt wurden, waren: die echte Annahme 
der Vielfalt innerhalb der Kommunität, die Übernahme sehr konkreter Formen 
geistlicher Disziplin, wie Zen und Yoga, in das Gebetsleben der Mönche, Zulas- 
sung von Berufungen auf Zeit, die echte Offenheit für Berufungen zum Eremiten- 
tum, entweder in seiner totalen Form oder aber in Verbindung mit der Kommuni- 
tät, die Aufnahme von Gästen in das eigentliche Klosterleben. 

Auf die zweite Frage, was die verschiedenen religiösen Traditionen und die 
Heimat vom christlichen Mönchtum erwarten, antworteten die meisten ganz offen, 
daß asiatische nicht-christliche Religionen überhaupt keine Erwartungen hegten. 
Die Vorbedingung, Erwartungen zu erwecken, sei, daß christliche Mönche zu- 
nächst ihre ständige Gottsuche praktisch lebten und zweitens, daß sie dem Mönch- 
tum ein deutlich neues Gesicht gäben. Darum müßten sie einfach die Freiheit 
haben, sich glaubwürdig auf asiatischem Boden zu entwickeln. Ein offenes Mit- 
einander und der Austausch zwischen christlichen und nicht-christlichen Mönchen, 
besonders in tiefem schweigenden Gebet, sei notwendig, und Panikkar schlug vor, 
daß monastische Institutionen gegründet würden, in denen christliche, Jaina-, 
Hindu- und buddhistische Mönche in einer Kommunität miteinander leben. 

In Beantwortung der letzten Frage - über den Beitrag, den das Mönchtum für 
die Kirche in den asiatischen Ländern leisten kann - wurden die Wünsche, die 
Bischof D'Souza zum Ausdruck gebracht hatte, fast Wort für Wort wiederholt: 
klares Zeugnis ablegen für die Gottsuche, heitere Gelassenheit, Einfachheit des 
Lebens und Gastfreundschaft für alle ohne Unterschied. 

Dann wurde der endgültige Entwurf einer •Botschaft an unsere Kommunitä- 
ten" verlesen und genehmigt. Er spricht von den Menschen verschiedener Rassen, 
Kulturen und religiöser Traditionen, deren Treffen eine wirkliche geistliche 



Im Spiegel der Zeit 63 

Erfahrung gewesen sei. Sie hätten eine überwältigende Konvergenz ihrer Ziel- 
setzung erkannt: die den ganzen Menschen erfassende und ausfüllende Gott- 
suche; bei der Erbauung der Stadt der Menschen sei sie es, die den Menschen den 
Weg zu Gott zeige und die insbesondere den Kampf der Armen um menschliche 
Würde und Freiheit teile. Um diese Zielsetzung zu verwirklichen, ist radikale 
Öffnung und Flexibilität im Leben und in den Strukturen der Orden notwendig; 
Aufgeschlossenheit für unsere Brüder, die in anderen religiösen Traditionen 
stehen, wird sehr empfohlen. 

Zum Abschluß dieser letzten Sitzung hielt Abt Weakland eine Ansprache, die 
einer der Delegierten als den •Orgelpunkt" des ganzen Kongresses bezeichnete, 
da er dessen Sinn und Bedeutung in einer vollständigen, abschließenden Erklä- 
rung zum Ausdruck brachte und zusammenfaßte. Er begann mit einer kurzen 
Darstellung dessen, was in Bangalore geschehen war, und verglich dies mit Bang- 
kok. Die Tagung in Bangalore sei erfreulich gewesen, weil man sich sofort gefun- 
den habe und frei von mangelndem Selbstvertrauen und von Mißtrauen gewesen 
sei, die noch zu Beginn der voraufgehenden Tagung geherrscht hätten. Die Tagung 
sei bescheidener in ihrer Art des Sich-Befragens, gleichzeitig aber auch dichter, 
kompakter und vollständiger gewesen aufgrund der vorbereitenden Unter- 
suchungen und der Hinzuziehung von Sachverständigen. Liturgische Unterschiede 
wurden akzeptiert. Das Beste in Bangalore sei aber vielleicht gewesen, daß es 
wirklichen Kontakt mit dem nicht-christlichen Mönchtum gegeben habe, etwas, 
was in Bangkok noch nicht möglich war. 

Und die Zukunft? Das erste sei, daß er, der Abtprimas selbst, an die Arbeit 
gehe und weiter verfolge, was hier geschehen sei. Das Zweite, was nottue, seien 
Mönche, die Theologie und asiatische Studien betrieben hätten. Bei der nächsten 
Tagung sollten die Sachverständigen nicht Jesuiten und Dominikaner, sondern 
Mönche sein. Ferner sei es notwendig, daß die Klöster Mittelpunkt liturgischer 
schöpferischer Tätigkeit würden. Auch müsse das Problem der Armut und unser 
entsprechendes Zeugnis, das auf der Tagung nicht gelöst worden sei, noch behan- 
delt werden. Um all dies zu ermöglichen, müsse das Image des christlichen Mön- 
ches sich ändern, so daß er wahrhaft als Mann Gottes gesehen werde, der den Mut 
habe, die Zukunft an sich zu reißen, und die Intuition besitze, vorauszusehen, 
wohin sie führt. 

Nachlese und Stimmen der Teilnehmer 

Am Schluß des Kongresses sprach ich mit einigen von den profilierten Delegierten 
und Gästen und stellte ihnen zwei Fragen: Welchen Eindruck hatten Sie von 
dieser Tagung im Vergleich zu Bangkok? Was ereignete sich hier wirklich? 

Das, was mehr als alles andere unterstrichen wurde, war die Entdeckung der 
neuen Welt des asiatischen nicht-christlichen Mönchtums durch unmittelbare, 
persönliche Begegnung. Bangalore war viel mehr asiatisch als Bangkok. 

P. Beda Griffith freute sich darüber, daß auf der Tagung in Bangalore eine 
Idee lebhaft unterstützt wurde, der man starken Widerstand entgegengesetzt 



Im Spiegel der Zeit 64 

hatte, als er sie in Bangkok äußerte, nämlich, daß das Wesentliche des Mönchtums 
Betrachtung, Weisheit und die Erkenntnis Gottes sei. Auch andere hatten diesen 
starken Trend in Bangalore beobachtet. Was Bruder David jedoch am meisten 
aufgefallen war, sei die Tatsache gewesen, daß der Anstoß hierzu nicht von den 
Vertretern der großen traditionellen Klöster ausging, sondern von Nicht-Mön- 
chen und einigen kleinen Kommunitäten, die nicht Vertreter der Majorität der 
monastischen Orden sind. 

Mehrere äußerten, daß eine wirkliche Bereitschaft zu radikalen Änderungen 
(sie müssen kommen, betonte P. Lassalle) vorhanden sei. Abt Odo Haas meinte, 
daß die kleinen, beweglichen Kommunitäten, die man in Bangkok vorgeschlagen 
habe, jetzt in der ganzen Welt beständen. Dom Leclercq bemerkte, daß Vertreter 
von kleineren, neuen Kommunitäten, die •offiziell" nicht monastisch seien, auf 
dem Kongreß, wenn nicht in der Überzahl, so doch in großer Anzahl anwesend 
gewesen seien. Abt Tholens wies darauf hin, daß durch regionale Tagungen, die 
seit Bangkok stattgefunden hätten, die Mönche sensibler für die vorhandenen 
ernsten Nöte geworden seien. Dr. Panikkar stellte fest, daß die Ereignisse in den 
Jahren seit Bangkok die Mönche in einer Weise für neue Ideen geöffnet hätten, 
wie es vor fünf Jahren noch nicht möglich gewesen sei. P. Raguin sagte, daß man 
sich sehr wohl der Notwendigkeit bewußt sei, die Gotteserfahrung in neuen For- 
men zum Ausdruck zu bringen, die von der Ortsbevölkerung verstanden würden. 
Sr. Sara Grand von einem ökumenischen Ashram in Poona betrachtete die Tagung 
als einen wirklichen Durchbruch im Ernstnehmen - zumindest auf offizieller 
Ebene - der Krisensituation, in der sich das Mönchtum befinde; es sei die Bereit- 
schaft vorhanden, ihr zu begegnen. 

P. Acharya jedoch stellte die frische, frühlingshafte Eigenart von Bangkok dem 
Gefühl der Enttäuschung fünf Jahre später auf Seiten vieler Kommunitäten 
gegenüber, da sich die Denkweise, insbesondere unter den älteren Mitgliedern 
der Kommunitäten des westlichen Typs, nur wenig geändert hätte. Dom Leclercq 
meinte, daß es den echten monastischen Geist vollkommener unter Nicht-Mönchen 
als in monastischen Institutionen gebe. P. Tholens kritisierte eine Tendenz, in 
Diskussionen interner Haushaltsführung stecken zu bleiben, statt konkrete Pläne 
für die Zukunft zu machen. P. Pieris war glücklich über die anfängliche Begeiste- 
rung aller Mönche, die eine neue Welt entdeckt hätten, fragte sich jedoch, ob sie 
sich der Enttäuschungen bewußt seien, die sie erwarteten. Dr. Panikkar bemerkte, 
daß viele Mönche nach einem mehrjährigen Aufenthalt in Asien dem Land 
anscheinend zum ersten Male begegnet seien; er sagte, daß ein Durchbruch auf 
der Ebene der Doktrin sorgfältig vermieden werde und daß die liturgische Anpas- 
sung noch sehr in den Anfängen stecke; jedoch beeilte er sich mit einem breiten 
Lächeln hinzuzufügen, daß die Tagung eine ausgezeichnete und nützliche Begeg- 
nung gewesen sei. Sowohl Panikkar wie Tholens wiesen auf die Wichtigkeit der 
offenen Gutheißung all dieser neuen Ideen seitens der monastischen Obrigkeiten 
für eine Änderung der Denkungsart von vorsichtigen, konservativen Mönchen, 
hin, für die Haltung der Obrigkeit von großer Bedeutung sei. D. J. O'Hanlon SJ 




