
Einübung und Weisung 68 

der Arbeit wie des Ringens mit sich selbst oft niederdrückend. Aber von dem, der 
selbst im Tod noch Nähe ist, der zu uns steht und mit uns geht, kommt es, daß die 
Gerufenen nicht aufgeben; ja sie sind glücklich. In aller Heimatlosigkeit, gegen 
den Augenschein wissen sie sich geborgen. Und im Maße sie sich von sich selbst 
befreien und bergen lassen in die Sendung, wird ihr Leben befriedet und offen 
zugleich, sind sie da für die von Jesus Heim-gesuchten, die Ausgestoßenen, Hilf- 
losen und Unbehausten. Und es schießen ihnen Kräfte zu, die Heimholung Jesu 
weiterzutun im Un-heimlichen, einfach auf das Wort hin: •Was kümmert's dich? 
Du folge mir!" (Jo 21, 22). Corona Bamberg OSB 

Die Sprachlosigkeit unserer Zeit und die Lust am Singen 

Ein Weg zur Meditation 

1. Wo wird nicht überall der •Rückzug aus dem Wort" angetreten? Die Formel- 
sprache der modernen Physik und Mathematik ist nur ein Beispiel dafür und ver- 
dient kaum noch den Namen •Sprache". 

Die Brücken zwischen diesen neuen Ausdrucksweisen 
und der allgemein gebräuchlichen Sprache, 
zwischen dem mathematischen Symbol und dem Wort, 
werden dünner und spärlicher, bis sie letzten Endes 
ganz gebrochen werden. 

(G. Steiner, Sprache und Schweigen, Ffm 1973) 
Viele sehen in der Sprachlosigkeit Voraussetzung und Ziel der Meditation und 
können sich dabei nicht ganz zu Unrecht auf eine lange christliche Tradition be- 
rufen. Juan de la Cruz, der Kirchenlehrer der Mystik, dichtete: 

Ich trat ein, ich weiß nicht wo, 
Ich verweilte nicht wissend, 
Alles Wissen übersteigend. 

Einige vermuten sogar, daß darin der gleiche Geist sich findet wie zum Beispiel in 
einem berühmten Koan des Zen-Buddhismus: 

Du kennst den Klang zweier Hände, 
die gegeneinander schlagen! 
Was ist der Klang 
einer einzigen Hand? 

Es gibt zwar eine christliche Überlieferung des Verstummens; doch die Überlie- 
ferung der Bibel kennt nur ein Schweigen, das ins Wort mündet - ebenso wie sie 
weiß, daß ein wahres Wort im Schweigen sich gesammelt hat. Wo diese Einheit 
auseinanderbricht, steigt die metaphysische Angst empor, die Blaise Pascal be- 
schreibt - in dieser Hinsicht näher bei der Bibel als der spanische Kirchenlehrer: 



Einübung und Weisung 69 

Das ist unser wahrer Zustand. 
In ihm sind wir unfähig, sicher zu wissen 
und absolut nichts zu wissen. 
Wir treiben über einen weiten Mitten-Raum dahin, 
stets unsicher und schwankend 
von einem Ende zum andern getrieben 

Das ewige Schweigen dieser unendlichen Räume 
erschreckt mich. (W. Rüttenauer) 

2. Nur aus dieser Angst heraus kann einer die Botschaft der Bibel vom Wort er- 
messen. Vom Wort, das aus der Unendlichkeit des Anfangs stammt: 

Im Anfang war das Wort 
und das Wort war bei Gott 
und dieses Wort war selber Gott 

Vom Wort, das hinüberreicht in die Zukunft: 
Er ist gekleidet mit einem Gewände, 
das in Blut getaucht 
und sein Name heißt: 
Das Wort Gottes 

Vom Wort, das Ewigkeit des Beginns und Ewigkeit des Endes zusammenbindet 
in der geschichtlichen Gestalt des Rabbi von Nazaret, der seine Rede an die Men- 
schen richtete: 

Darauf durchwanderte Jesus ganz Galiläa 
und lehrte in ihren Synagogen 
Er verkündete die frohe Botschaft vom Reich  

Vom Wort, das weitergegeben wird durch die Zeiten der Geschichte, bis heute: 
So kommt also der Glaube vom Hören 
und was man hört 
kommt vom Worte Christi. 

3. Doch hier, wo das Wort auftrifft auf eine Zeit, der die Worte schal werden, 
entsteht die Krise. Das christliche Wort läßt sich nicht herausnehmen aus der 
Sprachlosigkeit der Zeit. Wo Worte Manipulationsinstrumente sind, wo Worte 
dazu dienen, andere Menschen einzuschläfern statt sie aufzuwecken, wo Worte 
unmenschlich werden und deshalb das Schweigen als Erlösung gebucht wird, bleibt 
auch für das christliche Wort kein Raum mehr übrig, in den es hineinsprechen 
kann. 

Gewiß, der Glaube •glaubt", daß es anders ist, daß das Wort Gottes Bestand 
haben wird. Aber genügt dieser •Glaube"? Genügt es, wenn einer darauf wartet, 
daß Gottes Wort wie ein Blitz durch die Wolkendecke das Daherredens oder durch 
die ebenso dunkle Wolkendecke der Sprachlosigkeit schlägt und den Menschen 
trifft, ihn betroffen macht? Wohl dem, der dies erfahren darf und sich dabei nicht 
täuscht. Doch auch ein solcher steht vor der Frage nach der Einheit zwischen seinem 
alltäglichen Daherreden oder Stummwerden und dem Wort der Frohbotschaft 



Einübung und Weisung 70 

Jesu. Wenn es ihm nicht gelingt, den Worten des Alltags wieder Gewicht zu ver- 
schaffen, werden auch die Worte Gottes von der Sprachlosigkeit und dem Gerede 
der Zeit verschlungen. 

Genau darum geht es in der christlichen Meditation: wieder erfahren zu lernen, 
was ein Wort ist; wieder erfahren zu lernen, daß hinter dem Wort ein Mensch 
steht, der es sagt, und daß dieser Mensch nicht nur redet, nicht nur als Schall- 
platte Information und Neuigkeit weitergibt, sondern Wirklichkeit aufschließt. 
Christliche Meditation sucht nach der Erfahrung, daß im Wort - nicht nur im 
Wort der Frohen Botschaft - der Mensch, •ich", getroffen wird, und daß erst diese 
Betroffenheit, die ganz alltäglich geschehen kann, den Menschen freigibt für die 
Betroffenheit durch Gottes Wort. 

4. Fragen wir die Dichter unserer Tage, die von Berufs wegen und aus Berufung 
umgehen mit dem Wort. Man wird eine Gruppe entdecken, die die Aushöhlung 
des Wortes zur leeren mensch- und tiefen-losen Information befürwortet - bis 
dahin, daß sie Computer-Dichtung proklamiert, wo der Mensch überflüssig ge- 
worden ist. 

Aber eine andere Gruppe will die Worte von innen her aufbrechen zu ihrem 
Sinn. Sie benutzt Bilder, die wie Visionen vor dem Auge aufstehen; aber zugleich 
sind ihre Bilder in den Klang der Worte eingetaucht und werden eins mit der 
Musikalität der Sprache. Man muß einen Vers von Paul Celan singen, um ihn zu 
verstehen, man muß seine Vokale und Konsonanten tönen lassen, um von der 
Kraft seiner Sprache ergriffen zu werden. Eine Einheit entsteht von Sinn und 
Musikalität im Wort, die nicht mehr zu zerbrechen ist. Und gerade von dieser 
Einheit her gelingt es, die Worte zur neuen Aussage zu befreien. Drei Zeilen mö- 
gen vor uns stehen: 

Es gab sich dir in die Hand: 
ein Du, todlos, 
an dem alles zum Ich kam. 

Man höre auf die ruhigen spannungsweiten Vokale: a - i - a; gab-dir-hand, alles- 
ich-kam. Einfacher läßt sich nicht mehr sprechen. Aber es ist keine billige Einfach- 
heit; es ist die Einfachheit, die dort entsteht, wo letze Dinge auftauchen. Auf die- 
sen Grundtönen zu Beginn und zum Ende baut sich - ich möchte sagen senkrecht 
nach oben - der kurze Mittelvers auf mit den drei Fermaten, den drei Ruhepunk- 
ten: DM, todlos. Das finstere Wort Tod ist im o der Nachsilbe erlöst; es ist ein 
gleiches o, das die Brücke zwischen Untergang und Auferstehung schlägt. Und 
beide o sind nichts als Auslegung des u, des Du. Das Ohr vernimmt immer klarer 
im DM das dir der ersten und das Ich der letzten Zeile. Das Auge wird aufmerk- 
sam auf die Veränderung der Großschreibung. Und allmählich ahnt man in der 
Musikalität der Verse, daß sie von einer Erfahrung berichten, die alles bedeutete, 
von einer Begegnung, die zur todlosen Ewigkeit,- zum Du erhob. 

Musikalität und Aussage sind so sehr eins geworden, daß sie nicht mehr zu 
trennen sind - und gerade deshalb klingt die Musik der Verse so unüberhörbar, 
und deshalb weckt die Aussage unsere Bereitschaft, hinzuhören. 



Einübung und Weisung ' * 

5. Nicht nur in den hohen Bereichen der Lyrik, in der ganzen Breite unseres Kul- 
turlebens zeigt sich das gleiche: der Bereich der Musikalität wird zum Raum des 
Erlebens. Kulturkritiker haben festgestellt: 

Der musikalische Klang ... beginn(t) 
in der gebildeten Gesellschaft 
einen Platz einzunehmen, der früher einmal 
standhaft vom Wort behauptet wurde (G. Steiner). 

Das Buch, das einer selbst lesen müßte, wird durch die Schallplatte ersetzt, die aus 
sich heraus klingt. In Kreisen, wo Worte nur noch dazusein scheinen, um Geld 
herbeizuschaffen, werden die Musik, das Konzert, die Jam-Session zum Medium 
menschlicher Erfahrung. Wo z. B. erlebt ein Jugendlicher von heute dasjenige, 
was früher die Predigt oder der heimlich verschlungene Liebes- und Abenteuer- 
roman geboten haben? Fast einstimmig wird die Antwort lauten: In der Musik, 
sei sie klassisch, sei sie Beat. 

In den therapeutischen Kreisen beginnt man dies zu verstehen und zur Heilung 
des Menschen einzusetzen: 

Musik ist: 
Eines der wirkungsvollsten Medien - wenn nicht sogar das 
wirkungsvollste, direkteste, die meisten Hindernisse beseitigende, 
Schranken niederlegende, auf geheimnisvolle Weise Fäden 
knüpfende - zwischen Mensch und Mensch ... 
aber oft sogar auch zwischen kontaktlos gewordenen Regionen 
im Geist des Menschen selbst. 
Musik ist: 
unter den Künsten die, welche am besten die instinktiven Bedürfnisse 
des Menschen ausdrücken kann und welche es zugleich vermag, 
den Wunsch nach einer höheren geistigen Welt in klare und endgültige 
Bilder zu gießen. (Musik-Therapie, München 1973) 

Nicht nur im therapeutischen Gebrauch gilt es, daß Musik ins Innerste des Men- 
schen dringt und zugleich einschwingen läßt in das, was unsere Vorfahren kosmi- 
sche Harmonie, Sphären-Musik nannten. Musik greift den Menschen als ganzen, 
bis in seine motorischen Anlagen hinein (Rhythmus, Tanz), und zugleich trägt 
Musik in sich Geist und geistige Erfahrung. Musik ist durch und durch Form, Ge- 
stalt, Klarheit, Aufbau, Struktur, und zugleich überbordet sie alle Gesetzesmäßig- 
keit zur schöpferischen Initiative. Musik ist ein Medium, in dem der Mensch auf- 
nimmt und sich erfüllen läßt, aber zugleich ist Musik eine ständige Aufforderung 
zur Aktivität, zum Mitsingen, zur Mit-bewegung, zum Neu-Gestalten und Wei- 
terführen - ja, ohne eigene Aktivität wird Musik gar nicht gehört. 

6. Ist Musik nicht eines, oder gar das wichtigste Mittel, um dem menschlichen 
Wort wieder Gehör, wieder Tiefe und Breite, um dem Wort Gottes wieder einen 
Resonanzboden zum Mitschwingen und Miterleben zu schaffen? Es mag uns 
kindlich vorkommen, wenn das Psalmenbuch, das Gebetbuch des Judentums und 
des Christentums, seine Gottesbegegnung in Musik ausdrückt: 



Einübung und Weisung 72 

Preiset ihn mit Posaunenstoß, 
preiset ihn mit Laute und Leier, 
preiset ihn mit Pauke und Reigen, 
preiset ihn mit Saitenklang und Schalmei, 
preiset ihn mit Zimbelnschall, 
preiset ihn mit Zimbelngeschmetter! 
Aller Atem preise oh Ihn! 
Hallelujah! 

Aber man lese diesen 150. Psalm mehrmals, man versuche, ihn zu singen und seine 
Melodie zu hören, man versuche ihn zu tanzen, und man wird erfahren, wie im 
Klang der Musik die Worte des Preisgesangs Boden gewinnen, Boden im eigenen 
Erleben und Tiefe bis zum Lobgesang, den der Seher der Geheimen Offenbarung 
vernahm: 

Heil unserm Gott, der auf dem Thron sitzt, 
und dem Lamm. 

Es ist kein Zweifel, daß in der Urkirche, in ihren Gottesdiensten, und sicher auch 
im persönlichen Gebet, Gotteswort im Gesang, in der Musik aufgenommen, zum 
Erlebnis wurde. J. A. Jungmann berichtet von 

dem Hymnenschatz der alten Kirche; 
ein kostbarer Überrest aus jener fast versunkenen, 
einstmals gewiß sehr reichen Literatur von gottesdienstlichen 
Gesängen, die in der Jungen Kirche . .. erwachsen sind ... in 
denen ... die religiöse Begeisterung jener Jahrhunderte 
fühlbar fortlebte. 

Als die Kirche mißtrauisch wurde gegenüber der Initiative einiger Randgruppen, 
die sich in musikalischer und tanzender Spontaneität ausdrückte, hat sie zugleich 
mit dieser schöpferischen Beweglichkeit im Gottesdienst auch ein Medium zur 
Seite geschoben, in dem das Wort Gottes zum Klingen, zum Erleben gekommen 
war. Mit der Festlegung auf den alttestamentlichen Psalmenbestand (seit 3. Jahr- 
hundert) leistete sie der religiösen Erfahrung nicht nur einen Dienst. In ständigen 
Wellen kehrten ähnliche Erscheinungen wieder. So vielfältig sie sich geben, so 
sicher auch scheint mir, daß mit der Spontaneität von Gesang und Tanz ein 
Pfeiler unterminiert wurde, auf dem die Brücke liegt zwischen menschlicher Er- 
fahrung und Wort Gottes, zwischen menschlichem Miterleben und Mitfühlen und 
dem Anspruch des Sprechens der Hl. Schrift. 

7. Darf man an diese Überlegungen und Erfahrungen Wünsche und Hoffnungen 
für heute anknüpfen? Wenn einer erst begriffen hat, was Musik für das Heimisch- 
werden in einem Wort bedeutet, wird er voll Erstaunen in allen Religionen die 
Rolle des Tönens und Klingens wiederentdecken. 

Mit Schauen und mit Singen beschreibt man doch in der christlichen Tradition 
das Glück der ewigen Seligkeit, nicht mit Sprechen und Unterhalten - obgleich 
jedermann weiß, daß das Wort der Höhepunkt einer jeden christlichen Begeg- 
nung mit Gott ist. 



Buchbesprechungen 73 

Doch etwas anderes ist mit weniger Seligkeit als Schauen und Singen gemeint: 
das meditative Element, wodurch das Wort erst eindringen kann in die Sphäre des 
Herzens, in die •Emotion" (wenn wir nur den Terminus tief genug verstehen). 

Und hier liegt eine Hoffnung für den Glauben unserer Tage. Von vielen Seiten 
her regt sich der Drang, Glaube, Religion, Christentum in Musik zu erleben. Daß 
z. B. geistliche Lieder der Neger, Spirituals, Schlager usw. Volkslieder werden 
konnten; daß einiges für eine aufkommende, moderne Kultur der religiösen Mu- 
sik zu sprechen scheint; daß auch die spontan mitgesungene oder gar mitgetanzte 
Musik (nicht nur die feierlich-schweigend vernommene!) Anklang findet, wo 
immer nur einer den Mut zu ihr hat. 

Ist es eine sichtbare Hoffnung? Oder ist es nur ein Wunsch? Ich kann es nicht 
entscheiden. Aber eines ist sicher: Auf diesem Weg, über die Musik, in die hinein 
sich das christliche Wort ausdrückt, wird dieses Wort auch weiterklingen können 
in der menschlichen Erfahrung. Auf diesem Weg kann die Meditation ihre christ- 
liche Mitte finden zwischen rationalistischer Meditationsmethode (was vorkam, 
aber bei weitem nicht so verbreitet war, wie einige meinen) und einer wortlosen 
Meditation, die höchstens eine Seite, nie aber die volle christliche Meditation sein 
kann. 

Im Neuen Testament wurde diese musik-durchzogene Erlebnisseite des Wortes 
Gottes sichtbar in Erfahrung der Geistesgaben. Paulus richtet sie aus auf das Wort 
Gottes in Jesus Christus. Aber er kann es nur auf Grund der breiten und viel- 
fältigen Erfahrung, die sich z. B. im Epheserbrief niedergeschlagen hat: 

Lasset die Fülle des Geistes ein! 
Lasset miteinander eure Stimmen ertönen 

in Psalmen, Lobgesängen und geistbeseelten Liedern! 
Singet dem Herrn in eurem Herzen und preiset ihn! 
Danket allezeit Gott, dem Vater, für alles 

im Namen unseres Herrn Jesus Christus! 
Josef Sudbrack SJ 

BUCHBESPRECHUNGEN 
Frömmigkeitsgeschichte 

Führkötter,    Adelgundis:    Hildegard das Wort,  zwischen Absolutsetzung  des 
von Bingen. Salzburg, Otto Müller Ver- eigenen Weges und Einordnung in größere 
lag 1972. 54 S., kart. DM 18,-. soziale Bezüge ringt, tut es gut, die gelebte 

Synthese Hildegards vor Augen zu haben. 
Diese kurze, feinsinnige Einführung in das In der Sicherheit ihres prophetischen Auf- 
Leben und die Werke Hildegards von Bin- trags, nicht nur ihrer visionären Erfah- 
gen verdient, weit bekannt zu werden. In rung, wendet sie sich an Bernhard von 
einer Zeit, wo man um die rechte Mitte Clairvaux: •Nur innen in meiner Seele bin 
zwischen Innen-Erfahrung und Hören auf ich unterwiesen. Deshalb spreche ich wie 




