Eindibung und Weisung 68

der Arbeit wie des Ringens mit sich selbst oft niederdriickend. Aber von dem, der
selbst im Tod noch Nihe ist, der zu uns steht und mit uns geht, kommt es, dafl die
Gerufenen nicht aufgeben; ja sie sind gliicklich. In aller Heimatlosigkeit, gegen
den Augenschein wissen sie sich geborgen. Und im Mafle sie sich von sich selbst
befreien und bergen lassen in die Sendung, wird ihr Leben befriedet und offen
zugleich, sind sie da fiir die von Jesus Heim-gesuchten, die Ausgestofienen, Hilf-
losen und Unbehausten. Und es schieflen ihnen Krifte zu, die Heimholung Jesu
weiterzutun im Un-heimlichen, einfach auf das Wort hin: , Was kiimmert’s dich?
Du folge mir!“ (Jo 21, 22). Corona Bamberg OSB

Die Sprachlosigkeit unserer Zeit und die Lust am Singen
Ein Weg zur Meditation

1. Wo wird nicht dberall der ,Riickzug aus dem Wort“ angetreten? Die Formel-
sprache der modernen Physik und Mathematik ist nur ein Beispiel dafiir und ver-
dient kaum noch den Namen ,Sprache“.

Die Briicken zwischen diesen neuen Ausdrucksweisen

und der allgemein gebriuchlichen Sprache,

zwischen dem mathematischen Symbol und dem Wort,

werden diinner und sparlicher, bis sie letzten Endes

ganz gebrochen werden.

(G. Steiner, Sprache und Schweigen, Ffm 1973)

Viele sehen in der Sprachlosigkeit Voraussetzung und Ziel der Meditation und
konnen sich dabei nicht ganz zu Unrecht auf eine lange christliche Tradition be-
rufen. Juan de la Cruz, der Kirchenlehrer der Mystik, dichtete:

1ch trat ein, ich weif nicht wo,

Ich verweilte nicht wissend,

Alles Wissen iibersteigend.
Einige vermuten sogar, dafl darin der gleiche Geist sich findet wie zam Beispiel in
einem berithmten Koan des Zen-Buddhismus:

Du kennst den Klang zweier Hénde,

die gegeneinander schlagen!

Was ist der Klang

einer einzigen Hand?

Es gibt zwar eine christliche Uberlieferung des Verstummens; doch die Uberlie-
ferung der Bibel kennt nur ein Schweigen, das ins Wort miindet — ebenso wie sie
weif}, dafl ein wahres Wort im Schweigen sich gesammelt hat. Wo diese Einheit
auseinanderbricht, steigt die metaphysische Angst empor, die Blaise Pascal be-
schreibt — in dieser Hinsicht niher bei der Bibel als der spanische Kirchenlehrer:



Einiibung und Weisung 69

Das ist unser wahrer Zustand.

In ibm sind wir unfahig, sicher zu wissen

und absolut nichts zu wissen.

Wir treiben iiber einen weiten Mitten-Raum dahin,
stets unsicher und schwankend

von einem Ende zum andern getrieben

Das ewige Schweigen dieser unendlichen Riume
erschreckt mich. (W. Riittenauer)

2. Nur aus dieser Angst heraus kann einer die Botschaft der Bibel vom Wort er-
messen. Vom Wort, das aus der Unendlichkeit des Anfangs stammt:

Im Anfang war das Wort

und das Wort war bei Gott

und dieses Wort war selber Gott

Vom Wort, das bintiberreicht in die Zukunft:
Er ist gekleidet mit einem Gewande,
das in Blut getaucht

und sein Name heifit:
Das Wort Gottes

Vom Wort, das Ewigkeit des Beginns und Ewigkeit des Endes zusammenbindet
in der geschichtlichen Gestalt des Rabbi von Nazaret, der seine Rede an die Men-
schen richtete:

Darauf durchwanderte Jesus ganz Galilda

und lehrte in ihren Synagogen

Er verkiindete die frohe Botschaft vom Reich. ..

Vom Wort, das weitergegeben wird durch die Zeiten der Geschichte, bis heute:

So kommt also der Glaube vom Héren

und was man hort

kommt vom Worte Christi.
3. Doch hier, wo das Wort auftrifft auf eine Zeit, der die Worte schal werden,
entsteht die Krise. Das christliche Wort 14t sich nicht herausnehmen aus der
Sprachlosigkeit der Zeit. Wo Worte Manipulationsinstrumente sind, wo Worte
dazu dienen, andere Menschen einzuschlifern statt sie aufzuwecken, wo Worte
unmenschlich werden und deshalb das Schweigen als Erlosung gebucht wird, bleibt
auch fiir das christliche Wort kein Raum mehr iibrig, in den es hineinsprechen
kann,

Gewil}, der Glaube ,glaubt®, dafl es anders ist, dafl das Wort Gottes Bestand
haben wird. Aber gentugt dieser ,Glaube“? Geniigt es, wenn einer darauf wartet,
daBl Gottes Wort wie ein Blitz durch die Wolkendecke das Daherredens oder durch
die ebenso dunkle Wolkendecke der Sprachlosigkeit schligt und den Menschen
trifft, ihn betroffen macht? Wohl dem, der dies erfahren darf und sich dabei nicht
tauscht. Doch auch ein solcher steht vor der Frage nach der Einheit zwischen seinem
alltiglichen Daherreden oder Stummwerden und dem Wort der Frohbotschaft



Einiibung und Weisung 70

Jesu. Wenn es ihm nicht gelingt, den Worten des Alltags wieder Gewicht zu ver-
schaffen, werden auch die Worte Gottes von der Sprachlosigkeit und dem Gerede
der Zeit verschlungen.

Genau darum geht es in der christlichen Meditation: wieder erfahren zu lernen,
was ein Wort ist; wieder erfahren zu lernen, dafl hinter dem Wort ein Mensch
steht, der es sagt, und dafl dieser Mensch nicht nur redet, nicht nur als Schall-
platte Information und Neuigkeit weitergibt, sondern Wirklichkeit aufschliefit.
Christliche Meditation sucht nach der Erfahrung, dafl im Wort — nicht nur im
Wort der Frohen Botschaft — der Mensdh, ,ich®, getroffen wird, und daf erst diese
Betroffenheit, die ganz alltiglich geschehen kann, den Menschen freigibt fiir die
Betroffenheit durch Gottes Wort.

4. Fragen wir die Dichter unserer Tage, die von Berufs wegen und aus Berufung
umgehen mit dem Wort. Man wird eine Gruppe entdecken, die die Aushéhlung
des Wortes zur leeren mensch- und tiefen-losen Information befiirwortet — bis
dahin, daf} sie Computer-Dichtung proklamiert, wo der Mensch iiberflissig ge-
worden ist.

Aber eine andere Gruppe will die Worte von innen her aufbrechen zu ihrem
Sinn. Sie benutzt Bilder, die wie Visionen vor dem Auge aufstehen; aber zugleich
sind ihre Bilder in den Klang der Worte eingetaucht und werden eins mit der
Musikalitit der Sprache. Man muf} einen Vers von Paul Celan singen, um ihn zu
verstehen, man mufl seine Vokale und Konsonanten ténen lassen, um von der
Kraft seiner Sprache ergriffen zu werden. Eine Einheit entsteht von Sinn und
Musikalitdt im Wort, die nicht mehr zu zerbrechen ist. Und gerade von dieser
Einheit her gelingt es, die Worte zur neuen Aussage zu befreien. Drei Zeilen mo-
gen vor uns stehen:

Es gab sich dir in die Hand:
ein Du, todlos,
an dem alles zum Ich kam.

Man hére auf die rubigen spannungsweiten Vokale: a ~i —a; gab-dir-hand, alles-
ich-kam. Einfacher 1483t sich nicht mehr sprechen. Aber es ist keine billige Einfach-
heit; es ist die Einfachheit, die dort entsteht, wo letze Dinge auftauchen. Auf die-
sen Grundténen zu Beginn und zum Ende baut sich — ich méchte sagen senkrecht
nach oben — der kurze Mittelvers auf mit den drei Fermaten, den drei Ruhepunk-
ten: Du, todlos. Das finstere Wort Tod ist im o der Nachsilbe erlost; es ist ein
gleiches o, das die Briicke zwischen Untergang und Auferstehung schligt. Und
beide o sind nichts als Auslegung des u, des Du. Das Ohr vernimmt immer klarer
im Du das dir der ersten und das Ick der letzten Zeile. Das Auge wird aufmerk-
sam auf die Verinderung der Groflschreibung. Und allméhlich ahnt man in der
Musikalitit der Verse, dafl sie von einer Erfahrung berichten, die alles bedeutete,
von einer Begegnung, die zur todlosen Ewigkeit,- zum Du erhob.

Musikalitit und Aussage sind so sehr eins geworden, daf} sie nicht mehr zu
trennen sind — und gerade deshalb klingt die Musik der Verse so uniiberhorbar,
und deshalb weckt die Aussage unsere Bereitschaft, hinzuhoren.



Einiibung und Weisung 71

5. Nicht nur in den hohen Bereichen der Lyrik, in der ganzen Breite unseres Kul-
turlebens zeigt sich das gleiche: der Bereich der Musikalitdt wird zum Raum des
Erlebens. Kulturkritiker haben festgestellt:

Der musikalische Klang . . . beginn(t)

in der gebildeten Gesellschaft

einen Platz einzunehmen, der frither einmal

standhaft vom Wort behauptet wurde (G. Steiner).

Das Buch, das einer selbst lesen miifite, wird durch die Schallplatte ersetat, die aus
sich heraus klingt. In Kreisen, wo Worte nur noch dazusein scheinen, um Geld
herbeizuschaffen, werden die Musik, das Konzert, die Jam-Session zum Medium
mensdhlicher Erfahrung. Wo z. B. erlebt ein Jugendlicher von heute dasjenige,
was frither die Predigt oder der heimlich verschlungene Liebes- und Abenteuer-
roman geboten haben? Fast einstimmig wird die Antwort lauten: In der Musik,
sei sie klassisch, sei sie Beat.
In den therapeutischen Kreisen beginnt man dies zu verstehen und zur Heilung

des Menschen einzusetzen:

Musik ist:

Eines der wirkungsvollsten Medien — wenn nicht sogar das

wirkungsvollste, direkteste, die meisten Hindernisse beseitigende,

Schranken niederlegende, auf geheimnisvolle Weise Faden

kniipfende — zwischen Mensch und Mensch . . .

aber oft sogar auch zwischen kontaktlos gewordenen Regionen

im Geist des Menschen selbst.

Musik ist:

unter den Kiinsten die, welche am besten die instinktiven Bediirfnisse

des Menschen ausdriicken kann und welche es zugleich vermag,

den Wunsch nach einer hoheren geistigen Welt in klare und endgiiltige

Bilder zu gieflen. (Musik-Therapie, Miinchen 1973)
Nicht nur im therapeutischen Gebrauch gilt es, dafl Musik ins Innerste des Men-
schen dringt und zugleich einschwingen 148t in das, was unsere Vorfahren kosmi-
sche Harmonie, Sphiren-Musik nannten. Musik greift den Menschen als ganzen,
bis in seine motorischen Anlagen hinein (Rhythmus, Tanz), und zugleich trigt
Musik in sich Geist und geistige Erfahrung. Musik ist durch und durch Form, Ge-
stalt, Klarheit, Aufbau, Struktur, und zugleich iiberbordet sie alle Gesetzesmifig-
keit zur schopferischen Initiative. Musik ist ein Medium, in dem der Mensch auf-
nimmt und sich erfiillen 148t, aber zugleich ist Musik eine stindige Aufforderung
zur Aktivitit, zum Mitsingen, zur Mit-bewegung, zum Neu-Gestalten und Wei-
terfithren — ja, ohne eigene Aktivitit wird Musik gar nicht gehort.

6. Ist Musik nicht eines, oder gar das wichtigste Mittel, um dem menschlichen
Wort wieder Gehor, wieder Tiefe und Breite, um dem Wort Gottes wieder einen
Resonanzboden zum Mitschwingen und Miterleben zu schaffen? Es mag uns
kindlich vorkommen, wenn das Psalmenbuch, das Gebetbuch des Judentums und
des Christentums, scine Gottesbegegnung in Musik ausdriickt:



Einiibung und Weisung 72

Preiset ibn mit Posaunenstof,

preiset ihn mit Laute und Leier,

preiset ihn mit Pauke und Reigen,

preiset ihn mit Saitenklang und Schalmei,
preiset ihn mit Zimbelnschall,

preiset ihn mit Zimbelngeschmetter!
Aller Atem preise oh Ihn!

Hallelujah!

Aber man lese diesen 150. Psalm mehrmals, man versuche, ihn zu singen und seine
Melodie zu horen, man versuche ihn zu tanzen, und man wird erfahren, wie im
Klang der Musik die Worte des Preisgesangs Boden gewinnen, Boden im eigenen
Erleben und Tiefe bis zum Lobgesang, den der Seher der Geheimen Offenbarung
vernahm:

Heil unserm Gott, der auf dem Thron sitzt,

und dem Lamm.
Es ist kein Zweifel, dafl in der Urkirche, in ihren Gottesdiensten, und sicher auch
im personlichen Gebet, Gotteswort im Gesang, in der Musik aufgenommen, zum
Erlebnis wurde. J. A. Jungmann berichtet von

dem Hymnenschatz der alten Kirche;

ein kostbarer Uberrest aus jener fast versunkenen,

einstmals gewif sehr reichen Literatur von gottesdienstlichen

Gesidngen, die in der Jungen Kirche . . . erwachsensind . . . in

denen. .. die religiose Begeisterung jener Jahrhunderte

fihlbar fortlebte.

Als die Kirche mifitrauisch wurde gegeniiber der Initiative einiger Randgruppen,
die sich in musikalischer und tanzender Spontaneitdt ausdriickte, hat sie zugleich
mit dieser schopferischen Beweglichkeit im Gottesdienst auch ein Medium zur
Seite geschoben, in dem das Wort Gottes zum Klingen, zum Erleben gekommen
war. Mit der Festlegung auf den alttestamentlichen Psalmenbestand (seit 3. Jahr-
hundert) leistete sie der religiosen Erfahrung nicht nur einen Dienst. In stindigen
Wellen kehrten dhnliche Erscheinungen wieder. So vielfiltig sie sich geben, so
sicher auch scheint mir, dafl mit der Spontaneitit von Gesang und Tanz ein
Pfeiler unterminiert wurde, auf dem die Briicke liegt zwischen menschlicher Er-
fahrung und Wort Gottes, zwischen menschlichem Miterleben und Mitfiihlen und
dem Anspruch des Sprechens der HI. Schrift.

7. Darf man an diese Uberlegungen und Erfahrungen Wiinsche und Hoffnungen
fiir heute ankniipfen? Wenn einer erst begriffen hat, was Musik fiir das Heimisch-
werden in einem Wort bedeutet, wird er voll Erstaunen in allen Religionen die
Rolle des Ténens und Klingens wiederentdecken.

Mit Schauen und mit Singen beschreibt man doch in der christlichen Tradition
das Glick der ewigen Seligkeit, nicht mit Sprechen und Unterhalten — obgleich
jedermann weif}, dafl das Wort der Hohepunkt einer jeden christlichen Begeg-
nung mit Gott ist.



Buchbesprechungen 73

Doch etwas anderes ist mit weniger Seligkeit als Schauen und Singen gemeint:
das meditative Element, wodurch das Wort erst eindringen kann in die Sphire des
Herzens, in die ,Emotion“ (wenn wir nur den Terminus tief genug verstehen).

Und hier liegt eine Hoffnung fiir den Glauben unserer Tage. Von vielen Seiten
her regt sich der Drang, Glaube, Religion, Christentum in Musik zu erleben. Daf§
z. B. geistliche Lieder der Neger, Spirituals, Schlager usw. Volkslieder werden
konnten; dafl einiges fiir eine aufkommende, moderne Kultur der religiésen Mu-
sik zu sprechen scheint; dafl auch die spontan mitgesungene oder gar mitgetanzte
Musik (nicht pur die feierlich-schweigend vernommene!) Anklang findet, wo
immer nor einer den Mut zu ihr hat.

Ist es eine sichtbare Hoffnung? Oder ist es nur ein Wunsch? Ich kann es nicht
entscheiden. Aber eines ist sicher: Auf diesem Weg, iber die Musik, in die hinein
sich das christliche Wort ausdriickt, wird dieses Wort auch weiterklingen kénnen
in der menschlichen Erfahrung. Auf diesem Weg kann die Meditation ihre christ-
liche Mitte finden zwischen rationalistischer Meditationsmethode (was vorkam,
aber bei weitem nicht so verbreitet war, wie einige meinen) und einer wortlosen
Meditation, die hochstens eine Seite, nie aber die volle christliche Meditation sein
kann.

Im Neuen Testament wurde diese musik-durchzogene Erlebnisseite des Wortes
Gottes sichtbar in Erfahrung der Geistesgaben. Paulus richtet sie aus auf das Wort
Gottes in Jesns Christus. Aber er kann es nur auf Grund der breiten und viel-
faltigen Erfahrung, die sich z. B. im Epheserbrief niedergeschlagen hat:

Lasset die Fille des Geistes ein!
Lasset miteinander eure Stimmen erténen

in Psalmen, Lobgesingen und geistbeseelten Liedern!
Singet dem Herrn in euvrem Herzen und preiset ihn!
Danket allezeit Gott, dem Vater, fiir alles

im Namen nnseres Herrn Jesus Christus!

Josef Sudbrack S]

BUCHBESPRECHUNGEN

Frémmigkeitsgeschichte

Fiihrkotter, Adelgundis: Hildegard
von Bingen. Salzburg, Otto Miiller Ver-
lag 1972. 54 S., kart. DM 18~

Diese kurze, feinsinnige Einfithrung in das
Leben und die Werke Hildegards von Bin-
gen verdient, weit bekannt zu werden. In
einer Zeit, wo man um die rechte Mitte
zwischen Innen-Erfahrung und Héren auf

das Wort, zwischen Absolutsetzung des
eigenen Weges und Einordnung in gréfiere
soziale Beziige ringt, tut es gut, die gelebte
Synthese Hildegards vor Augen zu haben.
In der Sicherheit ihres prophetischen Auf-
trags, nicht nur ihrer visioniren Erfah-
rung, wendet sie sich an Bernhard von
Clairvaux: ,Nur innen in meiner Seele bin
ich unterwicsen. Deshalb spreche ich wic





