Buchbesprechungen 73

Doch etwas anderes ist mit weniger Seligkeit als Schauen und Singen gemeint:
das meditative Element, wodurch das Wort erst eindringen kann in die Sphire des
Herzens, in die ,Emotion“ (wenn wir nur den Terminus tief genug verstehen).

Und hier liegt eine Hoffnung fiir den Glauben unserer Tage. Von vielen Seiten
her regt sich der Drang, Glaube, Religion, Christentum in Musik zu erleben. Daf§
z. B. geistliche Lieder der Neger, Spirituals, Schlager usw. Volkslieder werden
konnten; dafl einiges fiir eine aufkommende, moderne Kultur der religiésen Mu-
sik zu sprechen scheint; dafl auch die spontan mitgesungene oder gar mitgetanzte
Musik (nicht pur die feierlich-schweigend vernommene!) Anklang findet, wo
immer nor einer den Mut zu ihr hat.

Ist es eine sichtbare Hoffnung? Oder ist es nur ein Wunsch? Ich kann es nicht
entscheiden. Aber eines ist sicher: Auf diesem Weg, iber die Musik, in die hinein
sich das christliche Wort ausdriickt, wird dieses Wort auch weiterklingen kénnen
in der menschlichen Erfahrung. Auf diesem Weg kann die Meditation ihre christ-
liche Mitte finden zwischen rationalistischer Meditationsmethode (was vorkam,
aber bei weitem nicht so verbreitet war, wie einige meinen) und einer wortlosen
Meditation, die hochstens eine Seite, nie aber die volle christliche Meditation sein
kann.

Im Neuen Testament wurde diese musik-durchzogene Erlebnisseite des Wortes
Gottes sichtbar in Erfahrung der Geistesgaben. Paulus richtet sie aus auf das Wort
Gottes in Jesns Christus. Aber er kann es nur auf Grund der breiten und viel-
faltigen Erfahrung, die sich z. B. im Epheserbrief niedergeschlagen hat:

Lasset die Fille des Geistes ein!
Lasset miteinander eure Stimmen erténen

in Psalmen, Lobgesingen und geistbeseelten Liedern!
Singet dem Herrn in euvrem Herzen und preiset ihn!
Danket allezeit Gott, dem Vater, fiir alles

im Namen nnseres Herrn Jesus Christus!

Josef Sudbrack S]

BUCHBESPRECHUNGEN

Frémmigkeitsgeschichte

Fiihrkotter, Adelgundis: Hildegard
von Bingen. Salzburg, Otto Miiller Ver-
lag 1972. 54 S., kart. DM 18~

Diese kurze, feinsinnige Einfithrung in das
Leben und die Werke Hildegards von Bin-
gen verdient, weit bekannt zu werden. In
einer Zeit, wo man um die rechte Mitte
zwischen Innen-Erfahrung und Héren auf

das Wort, zwischen Absolutsetzung des
eigenen Weges und Einordnung in gréfiere
soziale Beziige ringt, tut es gut, die gelebte
Synthese Hildegards vor Augen zu haben.
In der Sicherheit ihres prophetischen Auf-
trags, nicht nur ihrer visioniren Erfah-
rung, wendet sie sich an Bernhard von
Clairvaux: ,Nur innen in meiner Seele bin
ich unterwicsen. Deshalb spreche ich wic



Buchbesprechungen

im Zweifel ... Um der Liebe Gottes willen
begehre ich, Vater, dafl du mich trostest.
Dann werde ich sicher sein.“

Dieser dialogische Drang — um Sicher-
heit in der eigenen Erfahrung zu haben;
um dem prophetischen Drang der Erfah-
rung nachzugeben — ist einer der Schlissel
zum Leben dieser groflen Frau des frithen

12. Jhts. J. Sudbrack S]

Hildegard v. Bingen: Der Mensch in
der Verantwortung. Das Buch der Le-
bensverdienste (Liber vitae Merito-
rum). Nach den Quellen fibersetzt und
erliutert von Heinrich Schipperges.
Salzburg, Otto Miiller Verlag 1972.
310 S., Ln. DM 85,-.

Als letzter der sicben Binde der Uber-
setzung liegt Hildegards ,Moral“ vor uns
~ wenn man nur das Wort ,Moral® in der
anthropelogischen und kosmologischen und
biblischen Weite dieser visionidren Bot-
schaft verstande. Es geht um Gut und Bése
im Menschen, es geht um seine Verant-
wortung, es geht um sein letztes Ziel.
Es geht nimlich um den ganzen Men-
schen. ,rationalis® ist das Wort, das der
Medizinhistoriker Schipperges in seiner
Einleitung so sehr betont: ,Die Vernunft
untersucht und erforscht jedes Wesen, sie
geht ihm nach und setzt sich mit ihm aus-
einander.“ Der Mensch kommt zn seiner
sittlichen Entscheidung nicht auf dem Weg
der Innenschau, sondern fiber die Begeg-
nung mit dem Kosmos. Ungeheuer sind die
Bilder, mit denen Hildegard dies be-
schreibt. Mystik und Verstand sind noch
eins. , Ich sah einen Mann von solch hohem
Waudhs, dafl er von der obersten Héhe der
Himmelswolken bis hinunter in die Ab-
griinde reichte . ..“. Dieser Mann - es ist
Gott (Is 42,18) — schant viermal in die
‘Welt hinein, ,blickt rundum ins All“ und
bewegt sich ,gleichsam als Ganzes mit den
vier Zonen der Erde®. Er erblickt dabei
Laster und Tugenden im Kampf miteinan-
der: Kosmos und menschliche Verantwor-
tung werden eins. Aber nicht die geringste
Gefahr besteht, dafl die menschliche Sitt-
lichkeit in einen gnostischen Dualismus
oder einen kosmologischen Prozef aufge-
16st wird. Ganz im Gegenteil! Die Verant-
wortung des Menschen wichst durch die

74

kosmische und soziale Welt der Beziehun-
gen. Und sie weist stindig iber sich hin-
aus auf den dreifaltigen Gott. Im Bufi-
sakrament z.B. bezieht sich der Mensch
auf ihn: ,in seiner reumiitigen Gesinnung
nimlich auf den Vater, in der Beichte auf
den eingeborenen Sohn, im Schweifle sei-
ner ehrfirchtigen Haltung anf den HL
Geist* “, und da er sich ,von der Siinde
frei macht... auf die Hl. Dreifaltigkeit.

Schipperges hat sich um eine zwar les-
bare, aber wértliche Ubersetzung bemiiht.
Das ist der beste Weg; eine Modernisie-
rung dieser mittelalterlichen, vorscholasti-
schen Welt miifite den Gesamtentwurf be-
halten und doch vielleicht alle einzelnen
Bilder nen konzipieren — ein unmégliches
Unterfangen. So aber bleibt es dem Leser
iiberlassen, sich mit dieser Einheits-Schau
auseinanderzusetzen; er wird bald fest-
stellen, daf es einem ruhigen ,medita-
tiven“ Durchdringen — das ist der Ursinn
von Meditation — nicht einmal so schwer
fallen wird. J. Sudbrack S]

Miinchener Texte und Untersuchungen
zur Deutschen Literatur des Mittel-
alters. Hrsg. von der Kommission fiir
deutsche Lit. des MA der Bayer. Ak. d.
‘W. Bd. 36, 39, 40. C. H. Becksche Ver-
lagsbuchhandlung Miinchen.

1. Hover, Werner: Theologia My-
stica in altbairischer Ubertragung. Stu-
dien zum Ubersetzungswerk eines Te-
gernseer Anonymus aus der Mitte des
15. Jhs. 1971. XII, 300 S., Ln. DM 36,—.
2. Wagner, Renata: Ein niicz und
schone ler von der aygen erkantnuf.
Des Pseudo-Johannes von Kastl ,Spi-
ritualis philosophia‘ deutsch. 1972. VII,
240 S., Ln. DM 48,-.

3. Brecht, Josef: Die pseudothomasi-
schen Opuscula ,De divinis moribus’
und ,De beatitudine‘. Texte und Unter-
suchungen zu mittelhochdeutschen und
mittelniederldndischen  Ubertragun-
gen. 1973. VIII, 296 S., Ln. DM 56,—.

Das Studium der deutschen Frommig-
keitsgeschichte scheint bei den Germanisten



Buchbesprechungen

besser aufgehoben zu sein als bei den
Theologen. Vorliegende Reihe mit den zu
besprechenden Binden ist ein Beispiel da-
far.

1. Hover ging ans von spdtmittelalterlichen
Jhochdeutschen® Ubersetzungen der Hohe-
lied-Predigten Bernhards von Clairvaux;
er entdeckte im Zusammenhang damit
Schriften, die ziemlich sicher aus einer ein-
zigen Hand stammen. Diesen gilt die Un-
tersuchung.

Wie iiblich werden zuerst die Hand-
schriften untersucht (5-51); darunter als
Leithandschrift ein Autograph des Uber-
setzers (52-69). Spezielle Uberlegungen
gelten den Bernhard-Predigten (70-86),
die mit der lateinischen Vorlage verglichen
werden (86-92). Sprachliche (102-117) und
entstehungsgeschichtliche Forschungen (118
bis 185) nehmen einen groflen Raum ein.

Ein zweiter Teil versucht mit scharfsich-
tigen Kombinationen und genauen Ver-
gleichen ,weitere Arbeiten des Uberset-
zers® namhaft zu machen (139-259). Hier
findet ein Theologe und Frommigkeitsge-
schichtler interessantes Material: einen
Traktat iiber ,Die Unterscheidung der Gei-
ster (von Gerson abhingig), Predigten,
kleine geistliche Schriften, Ubersetzungen
von Hugo von Balma, Richard v. St. Viktor,
Bernhard von Waging und von Bonaven-
tura, Eckhart-Texte, einer der typischen
Mosaik-Traktate, einen weiteren Traktat
iiber die Unterscheidung von wahrer und
falscher Andacht usw.

Héver kann fiir einen Teil dieser Schrif-
ten die Hand eines Mannes sichtbar ma-
chen. Er verfolgt diesen im dritten Teil
zuriick bis ins Kloster Tegernsee (261-274),
verweist auf den geistesgeschichtlichen
und reformerischen Hintergrund und stellt
sogar zum Schluf die prizise Frage, ob
nicht Bernhard von Waging (1400-1472),
der als Reformer, Theologe und geist-
licher Schriftsteller bekannt ist, auch der
gesuchte Ubersetzer sei.

Die nur in Bruchstiicken zitierten Texte
sind zum Teil anderweitig verdffentlicht.
Héver aber gelingt es, neues Licht auf eine
Zeit und eine Stétte hoher geistlicher Kul-
tur zu werfen.

9. Wagner editiert die deutsche Uberset-
zung eciner als ,Philosophia spiritualis®
iiberlieferten spatmittelalterlichen lateini-

75

schen Schrift (95-173). Auch hier werden
die Handschriften (lat.: 28-57; dt. 58-87)
breit beschrieben und verglichen. Dafl der
Versuch, die von den Tegernseer Benedik-
tinern fiberlieferte Verfasserschaft des
Johannes von Kast]l abzustreiten, mifilun-
gen ist, versuche ich anderswo zu zeigen
(Beitrage zur Geschichte der dt. Sprache
und Literatur). Leider gelingt es der Vf.
auch nicht, die typische Geistigkeit dieser
Schrift deutlich zu machen. Die breiten,
aber unverarbeiteten Belege im Anmer-
kungsapparat verwischen den Unterschied
vorliegender, von formal-scholastischem
Denken geprigter Schrift (vgl. den Inhalts-
aufrifl, 4) und der mit Vorliebe zitierten
neuplatonisch-augustinischen ,Deutschen
Mystik“, verhindern auch zu sehen, dafl es
nun eben doch auf lange Strecken um
»Weltverachtung” (gegen 6) geht. Vgl
iiber den Menschen (nach Innocenz I): ,Er
wirt auch ein untotlichs stuck der feul, das
allczeit stinckt und kotet unmenschlich. O
du snodes kot, warumb hoffertigest du
nii?* (125).

Gewif} benétigen solche und andere Aus-
sagen ein geschichtliches Verstindnis und
kénnten fiir den heutigen ,Herbst der
Neuzeit® manches aus dem damaligen
,Herbst des Mittelalters* aufdecken. Doch
dazu gibt uns vorliegende Arbeit kaum
eine Interpretationshilfe, sondern nur den
allerdings vorziiglich edierten und {iber-
raschend leicht lesbaren deutschen Text zur
Hand.

3. Brecht liefert eine in vieler Hinsicht vor-
bildliche Untersuchung: zwei pseudotho-
masische Schriften (Von den géttlichen Ei-
genschaften, Von der ewigen Seligkeit)
werden in verschiedenen Ubersetzungen
des deutschen Spitmittelalters vorgestellt.

Der nicht-germanistisch interessierte Le-
ser muf} sich allerdings zusammensuchen,
was ihn interessiert. Es handelt sich ndm-
lich um Schriften, denen die ,gelungene
Vermischung von scholastischem und aske-
tischem Gedankengut sowie der anspre-
chende Stil“ (3) eine weite Verbreitung ver-
schafften. Wir haben also ,geistliches
Schrifttum® vor uns, das die so notwendige
Briicke zwischen Wissenschaft und Volks-
tiimlichkeit schligt. Der lateinische Text
beider Schriften wird - in verbesserter,
nicht aber kritischer Leseweise — ediert:



Buchbesprechungen

De divinis moribus in Zeilensynopse mit
der mittelniederlindischen Ubersetzung
(17-62); De beatitudine in sinngeglieder-
ter Abschnittsunterteilung (63-104), so dafl
er leicht mit der mittelniederldndischen
Ubersetzung (105-149) zu vergleichen ist.
Das Uberlieferungsverhiltnis der dent-
schen Vorlagen war leicht zu rekonstruieren
(9-11). Ein zweiter Teil stellt drei ober-
deutsche Teil-Ubertragungen der 2. ps.-
thomasischen Schrift vor (151-206).

Ein dritter Teil (207-233) wagt eine
theologisch-spirituelle Einordnung der
Texte: ,aus irdischer Unvollkommenheit
heraus soll der Mensch sich vervollkomm-
nend fortschreiten bis zur Vollkommenheit
der Seligen. Anders als in der mystisch-

Christliche Anthropologie

Pfiirtner, Stephan H.: Christ sein —
Mensch sein, Wiirzburg, Echter Verlag
1972. 63 S., kart. DM 8,80.

Eine gekiirzte Fassung dieser engagierten
Schrift ist auch in dem Sammelband ,Her-
ausforderung und Kritik der Moraltheolo-
gie“ abgedruckt. Wenn sie separat heraus-
gebracht wird, dann wohl deshalb, weil sie
ein populidres Thema verstindlich und mit
eindeutiger Tendenz behandelt. Thr Anlie-
gen artikaliert sich woh! am klarsten in je-
nem Teil, der mit ,Grundforderungen
heute” iiberschrieben ist, wo es n. a. heifit:
»Die Fithrungskrifte in der Kirche werden
sich deutlicher und bewufiter als bisher zu
fragen haben, ob sie den Menschen wirk-
lich zu einem im Glauben begriindeten
Autonomiebewufitscin emanzipieren und
mit der Kirche eine real emanzipatorische
Funktion fir die Welt von morgen wahr-
nehmen wollen; oder ob sie im Grunde
doch, sei es aus Angst vor dem Risiko des
Geistes, sei es aus kaschiertem Madhtstre-
ben, den Menschen unkundig, in Abhin-
gigkeit von der kirchlichen Obhut und un-
aufgekldrt halten wollen® (59).

Die Problematik entziindet sich an der
provozierenden Frage; ob dhristliche Le-
benshaltung die Menschlichkeit des Men-
schen bedrohe. Es geht vor allem um die
rechte Interpretation jenes Paulus-Wortes

76

asketischen via perfectionis erlebt die voll-
kommene Seele... nicht im Diesseits...
das Verkosten der Seligkeit . .. Thr eréffnet
sich statt dessen die Aussicht auf ewige un-
mittelbare Gemeinschaft mit Gott in der
ewigen Seligkeit“ (210-11).

Natiirlich wird in Einzelheiten stirker
differenziert; ein interessantes deutsch-la-
teinisches Glossar (234-285) kénnte anch
dazu Zuginge verschaffen. Aber als wich-
tiges Ergebnis bleibt zu verbuchen, daf wir
fachkundig mit einer ,geistlichen Litera-
tur® des spiten Mittelalters bekannt ge-
macht werden, die man gegeniiber anderen
Strémungen oft iibersieht, und deren niich-
terne, theologisch-praktische Art auch heu-
te ihre Bedeutung hat. J. Sudbrack §]

in 1 Kor 2, 14, welches behauptet, dafl ,der
natiirliche Mensch nicht erfasse, was vom
Geiste Gottes kommt“. Obwohl der VI.
deutlich zu verstehen gibt, daf die Lsung
nicht in einer einfachen Anpassung des
christlichen Ethos an ein ,natiirliches®
Menschentum zu suchen sei, betont er weit
mehr, daf sie noch weniger in gesellschaft-
licher Absonderung liege, ,die in einer fal-
schen Kreuzeslehre religids idealisiert
wird und sich kulturell wie sozial als Infe-
riorititshaltung auswirkt® (14). Vieles,
was dazu ausgebreitet wird, macht deshalb
den Eindruck einer ,Pathologie des katho-
lischen Christentums“ (A. Gérres) mit we-
nig neuen Nuancen. ,Christliche Lebens-
lehre und Erziehung machen den Menschen
untiichtig, unfroh, neurotisch, dumm und
bése oder doch ungliiclicher, unintelligen-
ter und krinker als notwendig“ (9). Eigent-
lich originell erscheinen vor allem die Ge-
danken zum Thema , Einfache Sittlichkeit®,
die unter der positiv zn beantwortenden
Frage stchen: ,Sollte kirchliche Erziehung
nun nicht zuerst auf die Pflege der grund-
legenden mitmenschlichen Haltungen Wert
legen?“ (9).

Pfiirtners Anfragen verlangen kritisches
Bedenken. Obwoh! er sich stets einem Au-
tonomie-Verstindnis entgegenstellt, das
der Sozialisierung des Individuums oder
der Transzendenz-Bindung der menschli-



Buchbesprechungen

chen Person feindlich ist, bleibt sein Ein-
treten fiir die Eigenverantwortung sowie
fiir die Selbstverwirklichung des Menschen
im Grunde ebenso mifiverstindlich wie de-
ren Gegenteil. Auch die Uffnung des Men-
schen zu ,wahrer Menschlichkeit® ist zu-
mindest zweideutig. F. ]. Steinmetz §]

Oraison, Marc: Uberwindung der
Angst. Frankfurt a. M., Josef Knecht
1973.1386 S., engl. br. DM 14,80.

Seelische Harmonie ist zwar die Sehnsucht
des Menschen, nicht aber sein alltidglicher
Zustand. Von dialektischen Gegensitzen
fihlt er sich in Spannung gehalten. Die
Auflésung dieser Spannung gelingt nie
vollkommen und ein fiir allemal: Span-
nung zwischen Personalitdt und Sozialitit
oder zwischen Selbstbehauptung, Selbst-
liebe und der Liebe zu den anderen; Span-
nung aus der Erfahrung, dafl alles seine
Zeit und sein Ende hat; Spannung zwischen
Erfolgstreben und Miflerfolg.

Vorliegendes Buch greift diese drei The-
menkreise auf und versucht, das traditio-
nelle Gedankengut geistlicher Theologie
unter der Beleuchtung durch Psychoanalyse
und Tiefenpsychologie neu aufstrahlen zu
lassen. Zum Thema Selbstliebe — Liebe zum
andern wird das (psychopathologische)
Phinomen des Narziffmus herangezogen.
Das Thema Gottesfurcht soll durch die
vielfach iibliche psychologische Unterschei-
dung von Angst, Angstlichkeit und Furcht
verdeutlicht werden. Nur beim Thema Er-
folgstreben und Leistungsbewnftsein wird
die entsprechende theologische Linie nicht
ausgezogen; die Behandlung beschrinkt
sich auf die psychologische Bedeutung. Ist
das ein Versehen? Oder lidfit sich vom
Standpunkt des Evangeliums nichts dazu
sagen?

Das Buch enthilt manche Anregungen,
vor allem dort, wo dem Leser psychologi-
sche Einsichten zu den behandelten Fragen
vermittelt werden sollen. Die Psychogram-
me des Progressisten und des Integralisten
sind hochst interessant. Die Tendenz, den
christlichen Glauben als Erwachsenenstufe
des religidsen Empfindens herauszustellen,
scheint mir richtig und auch entwicklungs-
psychologisch begriindbar. Jedoch wird die

77

Erwartung, Hinweise zur Uberwindung
personlicher Angst zu bekommen, ent-
tiuscht.

Der vom Autor ebenfalls intendierte
Dialog zwischen Psychologie und Theolo-
gie scheitert jedoch an dessen Theologie-
verstindnis. Das theologische Vokabular
ist traditionell und zeigt kaum eine Spur
vom Wissen um die Probleme der Her-
meneutik und Linguistik, die bei der Be-
gegnung so verschiedenartiger Wissen-
schaften  (historisch-exegetisch-empirisch)
auftauchen. Alte Formeln, wie etwa knech-
tische und kindliche Furcht, werden wieder-
holt, ohne daf} die darin enthaltene psy-
chologische und soziologische Problematik
kritisch betrachtet wiirde. Manche Urteile,
wie das fiber den heidnischen Helden im
Gegensatz zum christlichen Martyrer, strot-
zen von verletzender Apodiktik. Der Dia-
log endet oft damit, dal die Psychologie
dazu herhalten mufl, nicht sosehr den
Glauben als vielmehr die Theologie attrak-
tiv zu machen. N. Mulde S]

Lambert, Willi u. a.: Damit alle leben
kénnen. Mainz, Matthias-Griinewald-
und Patmos-Verlag 1973 (Topos-Ta-
schenbiicher Bd. 20). 170 S., Plastik,
DM 6,80.

Die sozialethischen Uberlegungen, die in
diesem Sammelband verschiedener Auto-
ren vorgetragen werden, sind nicht blof}
von der Thematik her lesenswert. Sie
sind auch deshalb von besonderem Interes-
se, weil hier ausnahmslos junge Menschen
zu Wort kommen, denen oft einseitig skep-
tisches und wenig konstruktives Verhal-
ten nachgesagt wird. Das Buch entstand im
Anschlufl an eine Vorlesungsreihe und in
Arbeitskreisen {iber Sozialmoral in der phi-
losoph.-theol. Hochschule St. Georgen Ffm.

Behandelt werden wesentliche Probleme
der Gegenwart: Die Armutsfrage und der
Traum von einer gerechten Welt (W. Lam-
bert), das Schicksal des Fremdarbeiters in
der BRD (Chr. Herwartz), die Umweltver-
schmutzung und -zerstérung (G. Remmert),
die Beeinflussung durch die Massenmedien
(M. Sievenich), unser allgemeines Zu-
kunftsbild und die Méglichkeiten der Pla-
nung (J. Schuster). Eine ausfiihrliche Aus-
einandersetzung mit marxistischen Syste-



Buchbesprechungen

men Ostlicher Prigung steht nicht auf dem
Programm.

Die einzelnen Beitrige sind nach dem
gleichen Schema aufgebaut. Zunichst bieten
sie unter Angabe weiterfiihrender Litera-
tor einfach objektive Information. Mag
auch manches von dem, was da gesagt wird,
recht schwarz aussehen, es ist sicher nicht
schwarz gefdrbt und leider nicht allzu be-
kannt. In einem weiteren Schritt versuchen
die Autoren zu zeigen, daf die sich jeweils
ergebende existentielle Bedrohung be-
stimmter Gesellschaftsgruppen uns alle an-
geht: Es gibt kein abstraktes Problem der
Armut, Systeme der Ausbeutung werden
durch Spendenaktionen nicht iiberwunden,
die Umweltprobleme zwingen uns wenig-
stens fiir morgen, besser noch fiir iibermor-
gen Pline zu machen, den Gefahren der
Manipulation ist durch Gesetze allein nicht
ausreichend zu begegnen, der Mensch kann
um die Folgen seiner Handlungen wissen
und muofl sich entscheiden. Bei den Lé-
sungs-Versuchen des dritten Schrittes fallt
auf, daBl die Autoren keineswegs einem
jugendlichen Planungs-Optimismus huldi-

Ordensleben

Biockmann Aquinata (Mechthild): Die
Armut in der innerkirchlichen Diskus-
sion heute. Ein Beitrag zu einem Neu-
verstindnis der Ordensarmut (Min-
sterschwarzacher Studien Bd. 25). Min-
sterschwarzach: Viertirmeverlag 1973.
LVI-361 S., brosch. DM 48,—.

Fiir den Interessierten ein fesselndes Buch,
obgleich das Thema iiberans sperrig ist —
wie langweilig, wirklichkeitsfremd, devot
oder pathetisch ist das meiste Vergleichbare
— und obgleich exakt gearbeitet wird -
Stichproben bei den iiber 1600 Anmerkun-
gen mit oft mehr als 20 Belegen haben es
bestdtigt. Das Buch ist eben gut geschrie-
ben, breit informierend, sachlich analysie-
rend und fithrt das Gesprich ebenso klug
wie mutig weiter.

78

gen. Ein Beispiel: Jede Vorstellung vom
rechten Weg zur Beseitigung der Armut ist
selber noch entwicklungsbediirftig. Jede
Sicht wird es sich gefallen lassen miissen,
als eine neben anderen diskutiert zn wer-
den (31). Im abschlieBenden Teil wird der
biblisch-christliche Hintergrund der jewei-
ligen ethischen Positionen angedentet. Daf}
diese schwere Aunfgabe der Vermittlung
zwischen den neuartigen Problemen von
heute und der alten Botschaft (mit Aus-
nahme des ersten Beitrages) nur unzurei-
chend geldst wurde, bedeutet keineswegs,
dafl die Aussagen in ihrem Kern nicht et-
wa dhristlich fundiert seien.

Fiir Politologen und Soziologen mégen
manche Vorschlige selbstverstindlich sein.
Aber darauf kommt es nicht so sehr an,
sondern darauf, dal moglichst viele sich
ihrer Mitverantwortung fiir die Zukunft
bewufit werden und die ins Bewufltsein ge-
hobenen schweren Aufgaben aus christli-
cher Hoffnung gemeinsam in Angriff neh-
men, ohne Gewalt zu gebrauchen. Diesem
Anliegen kénnen und wollen diese Beitrige
vor allem dienen. F. ]. Steinmetz S]

Das Fundament wird im ersten Teil (7
bis 204) breit gelegt: Die kirchliche Dis-
kussion iiber die Armut; ihr Ablauf rund
um das Zweite Vatikanum; der biblische
Hintergrund; das Ergebnis, Kirche der Ar-
men und Armut der Kirche. Im Teil iiber
die Ordensarmut wird Kritik an berithm-
ten Namen nicht gescheut (205-350); oft-
mals an offiziellen Verlautbarungen; Kerk-
hofs knalliger Versuch, Krise und Zukunft
des Ordenslebens (GuL 44 [1971] 158f),
fillt hingegen mit Recht als unerheblich
praktisch unter den Tisch (vgl. 270, 304).
Ein Literaturverzeichnis (XVII-XLV, nur
die hiufig benutzten Arbeiten) und ein
knappes, genaues Register (355-361, Eigen-
namen nur bei sachlicher Bedeuntung) run-
den ab.

Die zugleich dokumentarische (Bericht
iiber die Diskussion) wie ethische (wie sieht



Buchbesprechungen

Armut heute aus!) Absicht hat natiirlich
ihre Schwierigkeiten. So naiv ist z. B. Prof.
Schiirmann nun doch nicht, den engeren
Jiingerkreis um Jesus zum kirchenrechtli-
chen Ordensstand zu erheben (107); die
pauschale Kritik an der ,konstantinischen®
Vergangenheit der Kirche (183 ff u. 5.) geht
wohl zu Lasten der Gewihrsleute. Aber
hoffentlich steht nun niemand auf und
wirft der Autorin vor, sie habe zu viel zi-
tiert; genau diese belegte Breite hebt die
These iiber viele subjektive Stofisenfzer
oder spekulative Luftschldsser hinaus.

Die Grundkonzeption diberzeugt; das
Fundament (besonders deutsche und fran-
z6sische Literatur, unter Einbeziehung der
Populirschriften) trigt. Ein altes Armauts-
ideal (pedantische rechtliche Vorschriften,
auf die Heiligung des einzelnen bedacht) ist
grundsitzlich {iberholt. Das neue (vom
Konzil bei weitem noch nicht konsequent
genug erarbeitet) ist dynamisch und plural;
denn nicht das Verhédltnis zur Armut son-
dern zu den Armen ist mafigebend. Es ge-
niigt auch nicht zu sagen: ,Ordensarmut
soll Zeichen fiir die arme Kirche und die
Kirche der Armen und damit fiir Christus
sein®; denn Ordensarmut darf niemals aus
»der Dialektik von Zeichen und Dienst”
herausspringen — wobei ,Dienst“ den kri-
tischen Akzent setzt. Natiirlich muff ,Dienst
als Grundbestimmung des Ordenslebens®
so tief gesehen werden, dafl er von selbst
Zeichen wird fiir die Torheit des Krenzes
und nicht in billiger Funktionalitit stehen
bleibt. Diese Grundkonzeption vertrigt
keine starren Definitionen mehr. ,Die
Grenzen zwischen Ordensleuten und allen
Christen sind immer fliefend“ (241 {; 272;
218).

Die zugleich niichterne wie christliche
Sicht griindet in einer Tiefendimension:
Armut als innere Distanz und Freiheit; als
Verfiigbarkeit, Sich-in-Frage-stellen-las-
sen, Aufbruchbereitschaft; als Horen und
Demut. Doch voll maglich ist sie nur als
sinkarnierte Haltung®, als ,materielle Ar-
mut“; als Solidaritit mit den Armen und
Giitergemeinschaft untereinander.

Die engagierte Arbeit verlangt eine
ebenso engagierte Teilnahme des Lesers;
das aber heifit Weiterdenken, Weiterfra-
gen und Weitertun. Wird die Spannung
zwischen Funktionalitit und Zeichenhaf-

79

tigkeit fiberall durchgehalten? Funktiona-
litit: ,Um den Entwicklungslindern zu
helfen, diirfen wir uns nicht arm machen,
sondern miissen ... alles tun, um... noch
viel reicher zn werden“ (157, Nell-Breu-
ning). Zeichenhaftigkeit: ,Je weniger die
Kirdhe besitzt, um so mehr kann sie geben®
(167, Cardonnel). Wie steht es um das Ver-
haltnis der fast klassenkdmpferischen, pro-
letarischen Konzeption Gauthiers: ,Er
griindete seine Kirche auf Arbeiter, die er
Apostel nennt* (109) zu den Armutsmy-
stifikationen? Mit Recht wird L. Boros eine
Verzeichnung vorgeworfen, wenn er die
alttestamentliche Spiritualitit vom Reich-
tum als Segen Gottes mit ,Oberflichen-
stromung® abtut (45; ob der beigefiigte
schéne Essai Congars, Kirche und Armut
XLVII-LVI, von dieser Armutsromantik
ganz freizusprechen ist?). Gerade weil die
Autorin (Missionsbenediktinerin) die Ar-
mut als ,wichtigstes Element des Ordens-
lebens“ (288) herausstellt, wire zu fragen,
ob in den sehr konkreten Vorschligen des
letzten Teils nicht doch pluralen, also ver-
schiedenen Maglichkeiten mebr Raum zn
geben wire.

Doch anch hier gilt ein oft zitierter Satz
der Konzilsdiskussion: ,Jede Definition ist
gefahrlich® (17.851f u.d.). Statt dessen
mufl man sich stindig neu an Jesus und
den Armen der eigenen Gesellschaft orien-
tieren; an den zwei Bildern: Pilger und
Sakrament wird dies schon gezeigt (176 bis
190). Dieses alles Engherzige sprengende
Engagement macht die Arbeit zu mehr als
nur einem Diskussionsbeitrag, zu mehr als
nur einem Beitrag iiber Ordensarmut.

J. Sudbrack S]

Costa, Maurizio: Legge religiosa e dis-
cernimento spirituale nelle Costitutioni
della Compagnia di Gesu (Storia del
Christianesimo 4). Brescia, Paideia
Editrice, 1978, 444 S., brosch.

Fiir die Erneuerung des Ordenslebens ver-
weist das Zweite Vatikanische Konzil auf
den ,Geist des Ursprungs“ der einzelnen
Ordensgemeinschaften. Dieser Geist hat
gewdhnlich seinen Niederschlag in den je-



Buchbesprechungen

weiligen Ordenskonstitutionen gefunden,
Wie aber sind diese Konstitutionen zu le-
sen? Hiufig betrachtet man sie nur als Ge-
setzbiicher, die eine Reihe von Bestimmun-
gen enthalten, die einfach auszufiihren
sind. Aber sind die Konstitutionen nicht
vielmehr als ein geistliches Dokument zu
lesen? Es geht hier m. a. W. um die Frage
nach dem genus litterarium der Konstitu-
tionen, nach der Hermenecutik der Ordens-
satzungen. Der Verf. untersucht diese Fra-
ge an Hand der Konstitutionen der Gesell-
schaft Jesu.

Der 1. Teil fragt nach dem Ausgangs-
punkt fiir das Verstindnis der Konstitu-
tionen, nach ihrem Kern. Die Konst. der
Gesellschaft Jesu sind nicht nach Sachge-
bieten aufgeteilt, sondern vielmehr nach
Situationen: nach dem Werdegang des Je-
suiten. Das eigentliche Zentrum der Konst.
ist der 10. Teil, der davon handelt, wie
das Ganze der Gesellschaft Jesu erhalten
und geférdert werden kann ,en su buen
ser. Das ist aber auch der Sinn der Konst.
iberhaupt. Erst von hier aus werden die
iibrigen Teile der Konst. verstindlich. Doch
auch der 10. Teil hat noch einmal einen
Kern in den Nummern !-8. Das Ergebnis
dieser Untersuchung ist vor allem, dafl die
Konst. der Gesellschaft Jesu nicht einfach
als Gesetzbuch aufzufassen sind, sondern
als Dokument einer geistlichen Unterschei-
dung, einer Electio, die von Ignatins und
seinen ersten Gefdhrten vorgenommen
worden ist, und gleichzeitig als Fundament
und Kriterium fiir die geistliche Unter-
scheidung, die die Gesellschaft im Laufe
ihrer Geschichte stindig zu vollziehen hat.
Von hierher gesehen haben die Konst.
manche Ahnlichkeiten mit dem Exerzitien-
buch. Es geht gar nicht in erster Linie um
juristische Normen, sondern um Mitteilung
von Erfahrungen. Die Konst. wollen nicht
alle Einzelheiten regeln, sondern viel-
mehr helfen, dafl man hier und jetzt finden
kann, was zu tun ist. Insofern sind die
Konst. also weniger zu befolgen als zu be-
denken.

Im 2. Teil verdeutlicht der Verf. zwei
Aspekte. Zunidhst erlintert er die Ent-
wicklung von der Erfahrung zum Budhsta-

80

ben der Konst. am Beispiel der Frage nach
der Annahme von Wiirden innerhalb und
auflerhalb des Ordens (Teil 10, 6 und Decl.
A.). Der jeweils neu zu vollziehende Uber-
gang vom Buchstaben zur Erfahrung wird
dann erldutert an Hand von zwei Texten
dber die Beobachtung der Konst. (Teil 10,
18) und das ,Maf“ in den Konst. (Teil 10,
10). Aufler der Widhtigkeit, die der Erfah-
rung und Beratung der Gemeinschaft um
Ignatius bei der Entstehung der Konst. zu-
kam, wird hier vor allem die Bedeutung
der ,mediocridad® und der ,discrecién®
sichtbar. Beim Eintritt in den Orden ist die
Unterscheidungsgabe noch nicht sehr ent-
widkelt, die konkreten Normen miissen hier
das Fehlen der Unterscheidung ersetzen.
Schrittweise kommt es im Laufe der Aus-
bildung zur Entfaltung der discretio, und
fiir den fertig ausgebildeten Jesuiten sollte
der oberste Mafistab die .discreta caritas®
sein, wie die Konst. etwa in Bezug auf die
Gebetszeiten, die Abtétung usw. vorschen.
Es soll also zu einer Verinnerlichung der
Norm kommen. Die Konst. bieten so eine
ganze Pidagogik der Unterscheidung.
Aufgabe der Obern ist es nicht, die Konst.
einfach durchzusetzen, sondern sie zu in-
terpretieren. Dazu gehort u. a. die rechte
Gewihrung von Dispensen. Dies setzt ein
grofles Maf an Unterscheidung voraus.
Der Primat des geistlichen vor dem sozio-
logisch-juristischen Aspekt in den Konst.
ist somit evident.

Man kann dem Verf. dankbar sein, dafl
er ein so auflerordentlich wichtiges Thema
angeschnitten hat. Die Ergebnisse sind von
Bedeutung fir die Ausbildung und die
Ausbilder des Ordensnachwuchses. Das
Buch ist zunichst fir Jesuiten geschrieben,
kann aber auch fiir andere Orden anre-
gend sein. Die Arbeit hitte vielleicht noch
gewonnen, wenn die Ausfiihrungen an
einigen Stellen etwas straffer gewesen wi-
ren. Ein Sach- und Personenindex hitte die
Benutzung des Buches und auch seine Wir-
kung erleichtert. Auf zwei Drudkfehler sei
hingewiesen: S. 801, Anm. 16, muf} es hei-
Ren: Hélderlin, statt Hélderling; S. 816
muf es heiflen: Coadiutori formati, statt:
Conduttori formati. G. Switek S]





