
Buchbesprechungen 73 

Doch etwas anderes ist mit weniger Seligkeit als Schauen und Singen gemeint: 
das meditative Element, wodurch das Wort erst eindringen kann in die Sphäre des 
Herzens, in die •Emotion" (wenn wir nur den Terminus tief genug verstehen). 

Und hier liegt eine Hoffnung für den Glauben unserer Tage. Von vielen Seiten 
her regt sich der Drang, Glaube, Religion, Christentum in Musik zu erleben. Daß 
z. B. geistliche Lieder der Neger, Spirituals, Schlager usw. Volkslieder werden 
konnten; daß einiges für eine aufkommende, moderne Kultur der religiösen Mu- 
sik zu sprechen scheint; daß auch die spontan mitgesungene oder gar mitgetanzte 
Musik (nicht nur die feierlich-schweigend vernommene!) Anklang findet, wo 
immer nur einer den Mut zu ihr hat. 

Ist es eine sichtbare Hoffnung? Oder ist es nur ein Wunsch? Ich kann es nicht 
entscheiden. Aber eines ist sicher: Auf diesem Weg, über die Musik, in die hinein 
sich das christliche Wort ausdrückt, wird dieses Wort auch weiterklingen können 
in der menschlichen Erfahrung. Auf diesem Weg kann die Meditation ihre christ- 
liche Mitte finden zwischen rationalistischer Meditationsmethode (was vorkam, 
aber bei weitem nicht so verbreitet war, wie einige meinen) und einer wortlosen 
Meditation, die höchstens eine Seite, nie aber die volle christliche Meditation sein 
kann. 

Im Neuen Testament wurde diese musik-durchzogene Erlebnisseite des Wortes 
Gottes sichtbar in Erfahrung der Geistesgaben. Paulus richtet sie aus auf das Wort 
Gottes in Jesus Christus. Aber er kann es nur auf Grund der breiten und viel- 
fältigen Erfahrung, die sich z. B. im Epheserbrief niedergeschlagen hat: 

Lasset die Fülle des Geistes ein! 
Lasset miteinander eure Stimmen ertönen 

in Psalmen, Lobgesängen und geistbeseelten Liedern! 
Singet dem Herrn in eurem Herzen und preiset ihn! 
Danket allezeit Gott, dem Vater, für alles 

im Namen unseres Herrn Jesus Christus! 
Josef Sudbrack SJ 

BUCHBESPRECHUNGEN 
Frömmigkeitsgeschichte 

Führkötter,    Adelgundis:    Hildegard das Wort,  zwischen Absolutsetzung  des 
von Bingen. Salzburg, Otto Müller Ver- eigenen Weges und Einordnung in größere 
lag 1972. 54 S., kart. DM 18,-. soziale Bezüge ringt, tut es gut, die gelebte 

Synthese Hildegards vor Augen zu haben. 
Diese kurze, feinsinnige Einführung in das In der Sicherheit ihres prophetischen Auf- 
Leben und die Werke Hildegards von Bin- trags, nicht nur ihrer visionären Erfah- 
gen verdient, weit bekannt zu werden. In rung, wendet sie sich an Bernhard von 
einer Zeit, wo man um die rechte Mitte Clairvaux: •Nur innen in meiner Seele bin 
zwischen Innen-Erfahrung und Hören auf ich unterwiesen. Deshalb spreche ich wie 



Buchbesprechungen 

im Zweifel... Um der Liebe Gottes willen 
begehre ich, Vater, daß du mich tröstest. 
Dann werde ich sicher sein." 

Dieser dialogische Drang - um Sicher- 
heit in der eigenen Erfahrung zu haben; 
um dem prophetischen Drang der Erfah- 
rung nachzugeben - ist einer der Schlüssel 
zum Leben dieser großen Frau des frühen 
12. Jhts. /. Sudbrack SJ 

Hildegard v. Bingen: Der Mensch in 
der Verantwortung. Das Buch der Le- 
bensverdienste (Liber vitae Merito- 
rum). Nach den Quellen übersetzt und 
erläutert von Heinrich Schipperges. 
Salzburg, Otto Müller Verlag 1972. 
310 S., Ln. DM 35,-. 

Als letzter der sieben Bände der Über- 
setzung liegt Hildegards •Moral" vor uns 
- wenn man nur das Wort •Moral" in der 
anthropologischen und kosmologischen und 
biblischen Weite dieser visionären Bot- 
schaft verstände. Es geht um Gut und Böse 
im Menschen, es geht um seine Verant- 
wortung, es geht um sein letztes Ziel. 

Es geht nämlich um den ganzen Men- 
schen, •rationalis" ist das Wort, das der 
Medizinhistoriker Schipperges in seiner 
Einleitung so sehr betont: •Die Vernunft 
untersucht und erforscht jedes Wesen, sie 
geht ihm nach und setzt sich mit ihm aus- 
einander." Der Mensch kommt zu seiner 
sittlichen Entscheidung nicht auf dem Weg 
der Innenschau, sondern über die Begeg- 
nung mit dem Kosmos. Ungeheuer sind die 
Bilder, mit denen Hildegard dies be- 
schreibt. Mystik und Verstand sind noch 
eins. •Ich sah einen Mann von solch hohem 
Wuchs, daß er von der obersten Höhe der 
Himmelswolken bis hinunter in die Ab- 
gründe reichte...". Dieser Mann - es ist 
Gott (Is 42, 13) - schaut viermal in die 
Welt hinein, •blickt rundum ins All" und 
bewegt sich •gleichsam als Ganzes mit den 
vier Zonen der Erde". Er erblickt dabei 
Laster und Tugenden im Kampf miteinan- 
der: Kosmos und menschliche Verantwor- 
tung werden eins. Aber nicht die geringste 
Gefahr besteht, daß die menschliche Sitt- 
lichkeit in einen gnostischen Dualismus 
oder einen kosmologischen Prozeß aufge- 
löst wird. Ganz im Gegenteil! Die Verant- 
wortung  des Menschen wächst  durch die 

74 

kosmische und soziale Welt der Beziehun- 
gen. Und sie weist ständig über sich hin- 
aus auf den dreifaltigen Gott. Im Buß- 
sakrament z. B. bezieht sich der Mensch 
auf ihn: •in seiner reumütigen Gesinnung 
nämlich auf den Vater, in der Beichte auf 
den eingeborenen Sohn, im Schweiße sei- 
ner ehrfürchtigen Haltung auf den Hl. 
Geist' ", und da er sich •von der Sünde 
frei macht... auf die Hl. Dreifaltigkeit." 

Schipperges hat sich um eine zwar les- 
bare, aber wörtliche Übersetzung bemüht. 
Das ist der beste Weg; eine Modernisie- 
rung dieser mittelalterlichen, vorscholasti- 
schen Welt müßte den Gesamtentwurf be- 
halten und doch vielleicht alle einzelnen 
Bilder neu konzipieren - ein unmögliches 
Unterfangen. So aber bleibt es dem Leser 
überlassen, sich mit dieser Einheits-Schau 
auseinanderzusetzen; er wird bald fest- 
stellen, daß es einem ruhigen •medita- 
tiven" Durchdringen - das ist der Ursinn 
von Meditation - nicht einmal so schwer 
fallen wird. /. Sudbrack SJ 

Münchener Texte und Untersuchungen 
zur Deutschen Literatur des Mittel- 
alters. Hrsg. von der Kommission für 
deutsche Lit. des MA der Bayer. Ak. d. 
W. Bd. 36, 39, 40. G. H. Becksche Ver- 
lagsbuchhandlung München. 

1. Höver, Werner: Theologia My- 
stica in altbairischer Übertragung. Stu- 
dien zum Übersetzungswerk eines Te- 
gernseer Anonymus aus der Mitte des 
15. Jhs. 1971. XII, 300S., Ln. DM36,-. 
2. Wagner, Renata: Ein nücz und 
schone 1er von der aygen erkantnuß. 
Des Pseudo-Johannes von Kastl ,Spi- 
ritualis philosophia'deutsch. 1972. VII, 
240 S., Ln. DM 48,-. 
3. Brecht, Josef: Die pseudothomasi- 
schen Opuscula ,De divinis moribus' 
und ,De beatitudine'. Texte und Unter- 
suchungen zu mittelhochdeutschen und 
mittelniederländischen Übertragun- 
gen. 1973. VIII, 296 S., Ln. DM 56,-. 

Das Studium der deutschen Frömmig- 
keitsgeschichte scheint bei den Germanisten 



Buchbesprechungen 75 

besser aufgehoben zu sein als bei den 
Theologen. Vorliegende Reihe mit den zu 
besprechenden Bänden ist ein Beispiel da- 
für. 
1. Höver ging aus von spätmittelalterlichen 
,hochdeutschen' Obersetzungen der Hohe- 
lied-Predigten Bernhards von Clairvaux; 
er entdeckte im Zusammenhang damit 
Schriften, die ziemlich sicher aus einer ein- 
zigen Hand stammen. Diesen gilt die Un- 
tersuchung. 

Wie üblich werden zuerst die Hand- 
schriften untersucht (5-51); darunter als 
Leithandschrift ein Autograph des Über- 
setzers (52-69). Spezielle Überlegungen 
gelten den Bernhard-Predigten (70-86), 
die mit der lateinischen Vorlage verglichen 
werden (86-92). Sprachliche (102-117) und 
entstehungsgeschichtliche Forschungen (118 
bis 135) nehmen einen großen Raum ein. 

Ein zweiter Teil versucht mit scharfsich- 
tigen Kombinationen und genauen Ver- 
gleichen •weitere Arbeiten des Überset- 
zers' namhaft zu machen (139-259). Hier 
findet ein Theologe und Frömmigkeitsge- 
schichtler interessantes Material: einen 
Traktat über •Die Unterscheidung der Gei- 
ster" (von Gerson abhängig), Predigten, 
kleine geistliche Schriften, Übersetzungen 
von Hugo von Balma, Richard v. St. Viktor, 
Bernhard von Waging und von Bonaven- 
tura, Eckhart-Texte, einer der typischen 
Mosaik-Traktate, einen weiteren Traktat 
über die Unterscheidung von wahrer und 
falscher Andacht usw. 

Höver kann für einen Teil dieser Schrif- 
ten die Hand eines Mannes sichtbar ma- 
chen. Er verfolgt diesen im dritten Teil 
zurück bis ins Kloster Tegernsee (261-274), 
verweist auf den geistesgeschichtlichen 
und reformerischen Hintergrund und stellt 
sogar zum Schluß die präzise Frage, ob 
nicht Bernhard von Waging (1400-1472), 
der als Reformer, Theologe und geist- 
licher Schriftsteller bekannt ist, auch der 
gesuchte Übersetzer sei. 

Die nur in Bruchstücken zitierten Texte 
sind zum Teil anderweitig veröffentlicht. 
Höver aber gelingt es, neues Licht auf eine 
Zeit und eine Stätte hoher geistlicher Kul- 
tur zu werfen. 

2. Wagner editiert die deutsche Überset- 
zung einer als •Philosophia spiritualis" 
überlieferten spätmittelalterlichen lateini- 

schen Schrift (95-173). Auch hier werden 
die Handschriften (lat: 28-57; dt. 58-87) 
breit beschrieben und verglichen. Daß der 
Versuch, die von den Tegernseer Benedik- 
tinern überlieferte Verfasserschaft des 
Johannes von Kastl abzustreiten, mißlun- 
gen ist, versuche ich anderswo zu zeigen 
(Beiträge zur Geschichte der dt. Sprache 
und Literatur). Leider gelingt es der Vf. 
auch nicht, die typische Geistigkeit dieser 
Schrift deutlich zu machen. Die breiten, 
aber unverarbeiteten Belege im Anmer- 
kungsapparat verwischen den Unterschied 
vorliegender, von formal-scholastischem 
Denken geprägter Schrift (vgl. den Inhalts- 
aufriß, 4) und der mit Vorliebe zitierten 
neuplatonisch-augustinischen •Deutschen 
Mystik", verhindern auch zu sehen, daß es 
nun eben doch auf lange Strecken um 
•Weltverachtung" (gegen 6) geht. Vgl. 
über den Menschen (nach Innocenz I): •Er 
wirt auch ein untotlichs stuck der feul, das 
allezeit stinckt und kotet unmenschlich. O 
du snodes kot, warumb hoffertigest du 
nü?" (125). 

Gewiß benötigen solche und andere Aus- 
sagen ein geschichtliches Verständnis und 
könnten für den heutigen •Herbst der 
Neuzeit" manches aus dem damaligen 
•Herbst des Mittelalters" aufdecken. Doch 
dazu gibt uns vorliegende Arbeit kaum 
eine Interpretationshilfe, sondern nur den 
allerdings vorzüglich edierten und über- 
raschend leicht lesbaren deutschen Text zur 
Hand. 

3. Brecht liefert eine in vieler Hinsicht vor- 
bildliche Untersuchung: zwei pseudotho- 
masische Schriften (Von den göttlichen Ei- 
genschaften, Von der ewigen Seligkeit) 
werden in verschiedenen Übersetzungen 
des deutschen Spätmittelalters vorgestellt. 

Der nicht-germanistisch interessierte Le- 
ser muß sich allerdings zusammensuchen, 
was ihn interessiert. Es handelt sich näm- 
lich um Schriften, denen die •gelungene 
Vermischung von scholastischem und aske- 
tischem Gedankengut sowie der anspre- 
chende Stil" (3) eine weite Verbreitung ver- 
schafften. Wir haben also •geistliches 
Schrifttum" vor uns, das die so notwendige 
Brücke zwischen Wissenschaft und Volks- 
tümlichkeit schlägt. Der lateinische Text 
beider Schriften wird - in verbesserter, 
nicht aber kritischer Leseweise - ediert: 



Buchbesprechungen 76 

De divinis moribus in Zeilensynopse mit 
der mittelniederländisdien Übersetzung 
(17-62); De beatitudine in sinngeglieder- 
ter Abschnittsunterteilung (63-104), so daß 
er leicht mit der mittelniederländischen 
Obersetzung (105-149) zu vergleichen ist. 
Das Überlieferungsverhältnis der deut- 
schen Vorlagen war leicht zu rekonstruieren 
(9-11). Ein zweiter Teil stellt drei ober- 
deutsche Teil-Übertragungen der 2. ps.- 
thomasischen Schrift vor (151-206). 

Ein dritter Teil (207-233) wagt eine 
theologisch-spirituelle Einordnung der 
Texte: •aus irdischer Unvollkommenheit 
heraus soll der Mensch sich vervollkomm- 
nend fortschreiten bis zur Vollkommenheit 
der Seligen. Anders als in der mystisch- 

asketischen via perfectionis erlebt die voll- 
kommene Seele ... nicht im Diesseits ... 
das Verkosten der Seligkeit... Ihr eröffnet 
sich statt dessen die Aussicht auf ewige un- 
mittelbare Gemeinschaft mit Gott in der 
ewigen Seligkeit" (210-11). 

Natürlich wird in Einzelheiten stärker 
differenziert; ein interessantes deutsch-la- 
teinisches Glossar (234-285) könnte auch 
dazu Zugänge verschaffen. Aber als wich- 
tiges Ergebnis bleibt zu verbuchen, daß wir 
fachkundig mit einer •geistlichen Litera- 
tur" des späten Mittelalters bekannt ge- 
macht werden, die man gegenüber anderen 
Strömungen oft übersieht, und deren nüch- 
terne, theologisch-praktische Art auch heu- 
te ihre Bedeutung hat. /. Sudbrack SJ 

Christliche Anthropologie 

Pfürtner, Stephan H.: Christ sein - 
Mensch sein. Würzburg, Echter Verlag 
1972. 63 S., kart. DM 8,80. 

Eine gekürzte Fassung dieser engagierten 
Schrift ist auch in dem Sammelband •Her- 
ausforderung und Kritik der Moraltheolo- 
gie" abgedruckt. Wenn sie separat heraus- 
gebracht wird, dann wohl deshalb, weil sie 
ein populäres Thema verständlich und mit 
eindeutiger Tendenz behandelt. Ihr Anlie- 
gen artikuliert sich wohl am klarsten in je- 
nem Teil, der mit •Grundforderungen 
heute" überschrieben ist, wo es u. a. heißt: 
•Die Führungskräfte in der Kirche werden 
sich deutlicher und bewußter als bisher zu 
fragen haben, ob sie den Menschen wirk- 
lich zu einem im Glauben begründeten 
Autonomiebewußtsein emanzipieren und 
mit der Kirche eine real emanzipatorische 
Funktion für die Welt von morgen wahr- 
nehmen wollen; oder ob sie im Grunde 
doch, sei es aus Angst vor dem Risiko des 
Geistes, sei es aus kaschiertem Machtstre- 
ben, den Menschen unkundig, in Abhän- 
gigkeit von der kirchlichen Obhut und un- 
aufgeklärt halten wollen" (59). 

Die Problematik entzündet sich an der 
provozierenden Frage; ob christliche Le- 
benshaltung die Menschlichkeit des Men- 
schen bedrohe. Es geht vor allem um die 
rechte Interpretation jenes Paulus-Wortes 

in 1 Kor 2, 14, welches behauptet, daß •der 
natürliche Mensch nicht erfasse, was vom 
Geiste Gottes kommt". Obwohl der Vf. 
deutlich zu verstehen gibt, daß die Lösung 
nicht in einer einfachen Anpassung des 
christlichen Ethos an ein •natürliches" 
Menschentum zu suchen sei, betont er weit 
mehr, daß sie noch weniger in gesellschaft- 
licher Absonderung liege, •die in einer fal- 
schen Kreuzeslehre religiös idealisiert 
wird und sich kulturell wie sozial als Infe- 
rioritätshaltung auswirkt" (14). Vieles, 
was dazu ausgebreitet wird, macht deshalb 
den Eindruck einer •Pathologie des katho- 
lischen Christentums" (A. Görres) mit we- 
nig neuen Nuancen. •Christliche Lebens- 
lehre und Erziehung machen den Menschen 
untüchtig, unfroh, neurotisch, dumm und 
böse oder doch unglücklicher, unintelligen- 
ter und kränker als notwendig" (9). Eigent- 
lich originell erscheinen vor allem die Ge- 
danken zum Thema •Einfache Sittlichkeit", 
die unter der positiv zu beantwortenden 
Frage stehen: •Sollte kirchliche Erziehung 
nun nicht zuerst auf die Pflege der grund- 
legenden mitmenschlichen Haltungen Wert 
legen?" (9). 

Pfürtners Anfragen verlangen kritisches 
Bedenken. Obwohl er sich stets einem Au- 
tonomie-Verständnis entgegenstellt, das 
der Sozialisierung des Individuums oder 
der Transzendenz-Bindung der menschli- 



Buchbesprechungen 77 

dien Person feindlich ist, bleibt sein Ein- 
treten für die Eigenverantwortung sowie 
für die Selbstverwirklichung des Menschen 
im Grunde ebenso mißverständlich wie de- 
ren Gegenteil. Auch die Öffnung des Men- 
schen zu •wahrer Menschlichkeit" ist zu- 
mindest zweideutig. F. J. Steinmetz SJ 

Oraison, Marc: Überwindung der 
Angst. Frankfurt a. M., Josef Knecht 
1973. 136 S., engl. br. DM 14,80. 

Seelische Harmonie ist zwar die Sehnsucht 
des Menschen, nicht aber sein alltäglicher 
Zustand. Von dialektischen Gegensätzen 
fühlt er sich in Spannung gehalten. Die 
Auflösung dieser Spannung gelingt nie 
vollkommen und ein für allemal: Span- 
nung zwischen Personalität und Sozialität 
oder zwischen Selbstbehauptung, Selbst- 
liebe und der Liebe zu den anderen; Span- 
nung aus der Erfahrung, daß alles seine 
Zeit und sein Ende hat; Spannung zwischen 
Erfolgstreben und Mißerfolg. 

Vorliegendes Buch greift diese drei The- 
menkreise auf und versucht, das traditio- 
nelle Gedankengut geistlicher Theologie 
unter der Beleuchtung durch Psychoanalyse 
und Tiefenpsychologie neu aufstrahlen zu 
lassen. Zum Thema Selbstliebe - Liebe zum 
andern wird das (psychopathologische) 
Phänomen des Narzißmus herangezogen. 
Das Thema Gottesfurcht soll durch die 
vielfach übliche psychologische Unterschei- 
dung von Angst, Ängstlichkeit und Furcht 
verdeutlicht werden. Nur beim Thema Er- 
folgstreben und Leistungsbewußtsein wird 
die entsprechende theologische Linie nicht 
ausgezogen; die Behandlung beschränkt 
sich auf die psychologische Bedeutung. Ist 
das ein Versehen? Oder läßt sich vom 
Standpunkt des Evangeliums nichts dazu 
sagen? 

Das Buch enthält manche Anregungen, 
vor allem dort, wo dem Leser psychologi- 
sche Einsichten zu den behandelten Fragen 
vermittelt werden sollen. Die Psychogram- 
me des Progressisten und des Integralisten 
sind höchst interessant. Die Tendenz, den 
christlichen Glauben als Erwachsenenstufe 
des religiösen Empfindens herauszustellen, 
scheint mir richtig und auch entwicklungs- 
psychologisch begründbar. Jedoch wird die 

Erwartung, Hinweise zur Überwindung 
persönlicher Angst zu bekommen, ent- 
täuscht. 

Der vom Autor ebenfalls intendierte 
Dialog zwischen Psychologie und Theolo- 
gie scheitert jedoch an dessen Theologie- 
verständnis. Das theologische Vokabular 
ist traditionell und zeigt kaum eine Spur 
vom Wissen um die Probleme der Her- 
meneutik und Linguistik, die bei der Be- 
gegnung so verschiedenartiger Wissen- 
schaften (historisch-exegetisch-empirisch) 
auftauchen. Alte Formeln, wie etwa knech- 
tische und kindliche Furcht, werden wieder- 
holt, ohne daß die darin enthaltene psy- 
chologische und soziologische Problematik 
kritisch betrachtet würde. Manche Urteile, 
wie das über den heidnischen Helden im 
Gegensatz zum christlichen Märtyrer, strot- 
zen von verletzender Apodiktik. Der Dia- 
log endet oft damit, daß die Psychologie 
dazu herhalten muß, nicht sosehr den 
Glauben als vielmehr die Theologie attrak- 
tiv zu machen. N. Mulde SJ 

Lambert, Willi u. a.: Damit alle leben 
können. Mainz, Matthias-Grünewald- 
und Patmos-Verlag 1973 (Topos-Ta- 

schenbücher Bd. 20). 170 S., Plastik, 
DM 6,80. 

Die sozialethischen Überlegungen, die in 
diesem Sammelband verschiedener Auto- 
ren vorgetragen werden, sind nicht bloß 
von der Thematik her lesenswert. Sie 
sind auch deshalb von besonderem Interes- 
se, weil hier ausnahmslos junge Menschen 
zu Wort kommen, denen oft einseitig skep- 
tisches und wenig konstruktives Verhal- 
ten nachgesagt wird. Das Buch entstand im 
Anschluß an eine Vorlesungsreihe und in 
Arbeitskreisen über Sozialmoral in der phi- 
losoph.-theol. Hochschule St. Georgen Ffm. 

Behandelt werden wesentliche Probleme 
der Gegenwart: Die Armutsfrage und der 
Traum von einer gerechten Welt (W. Lam- 
bert), das Schicksal des Fremdarbeiters in 
der BRD (Chr. Herwartz), die Umweltver- 
schmutzung und -Zerstörung (G. Remmert), 
die Beeinflussung durch die Massenmedien 
(M. Sievenich), unser allgemeines Zu- 
kunftsbild und die Möglichkeiten der Pla- 
nung (J. Schuster). Eine ausführliche Aus- 
einandersetzung mit marxistischen Syste- 



Buchbesprechungen 78 

men östlicher Prägung steht nicht auf dem 
Programm. 

Die einzelnen Beiträge sind nach dem 
gleichen Schema aufgebaut. Zunächst bieten 
sie unter Angabe weiterführender Litera- 
tur einfach objektive Information. Mag 
auch manches von dem, was da gesagt wird, 
recht schwarz aussehen, es ist sicher nicht 
schwarz gefärbt und leider nicht allzu be- 
kannt. In einem weiteren Schritt versuchen 
die Autoren zu zeigen, daß die sich jeweils 
ergebende existentielle Bedrohung be- 
stimmter Gesellschaftsgruppen uns alle an- 
geht: Es gibt kein abstraktes Problem der 
Armut, Systeme der Ausbeutung werden 
durch Spendenaktionen nicht überwunden, 
die Umweltprobleme zwingen uns wenig- 
stens für morgen, besser noch für übermor- 
gen Pläne zu machen, den Gefahren der 
Manipulation ist durch Gesetze allein nicht 
ausreichend zu begegnen, der Mensch kann 
um die Folgen seiner Handlungen wissen 
und muß sich entscheiden. Bei den Lö- 
sungs-Versuchen des dritten Schrittes fällt 
auf, daß die Autoren keineswegs einem 
jugendlichen Planungs-Optimismus huldi- 

gen. Ein Beispiel: Jede Vorstellung vom 
rechten Weg zur Beseitigung der Armut ist 
selber noch entwicklungsbedürftig. Jede 
Sicht wird es sich gefallen lassen müssen, 
als eine neben anderen diskutiert zu wer- 
den (31). Im abschließenden Teil wird der 
biblisch-christliche Hintergrund der jewei- 
ligen ethischen Positionen angedeutet. Daß 
diese schwere Aufgabe der Vermittlung 
zwischen den neuartigen Problemen von 
heute und der alten Botschaft (mit Aus- 
nahme des ersten Beitrages) nur unzurei- 
chend gelöst wurde, bedeutet keineswegs, 
daß die Aussagen in ihrem Kern nicht et- 
wa christlich fundiert seien. 

Für Politologen und Soziologen mögen 
manche Vorschläge selbstverständlich sein. 
Aber darauf kommt es nicht so sehr an, 
sondern darauf, daß möglichst viele sich 
ihrer Mitverantwortung für die Zukunft 
bewußt werden und die ins Bewußtsein ge- 
hobenen schweren Aufgaben aus christli- 
cher Hoffnung gemeinsam in Angriff neh- 
men, ohne Gewalt zu gebrauchen. Diesem 
Anliegen können und wollen diese Beiträge 
vor allem dienen. F. ]. Steinmetz SJ 

Ordensleben 

Böckmann Aquinata (Mechthild): Die 
Armut in der innerkirchlichen Diskus- 
sion heute. Ein Beitrag zu einem Neu- 
verständnis der Ordensarmut (Mün- 
sterschwarzacher Studien Bd. 25). Mün- 
sterschwarzach: Viertürmeverlag 1973. 
LVI-361 S., brosch. DM 48,-. 

Für den Interessierten ein fesselndes Buch, 
obgleich das Thema überaus sperrig ist - 
wie langweilig, wirklichkeitsfremd, devot 
oder pathetisch ist das meiste Vergleichbare 
- und obgleich exakt gearbeitet wird - 
Stichproben bei den über 1600 Anmerkun- 
gen mit oft mehr als 20 Belegen haben es 
bestätigt. Das Buch ist eben gut geschrie- 
ben, breit informierend, sachlich analysie- 
rend und führt das Gespräch ebenso klug 
wie mutig weiter. 

Das Fundament wird im ersten Teil (7 
bis 204) breit gelegt: Die kirchliche Dis- 
kussion über die Armut; ihr Ablauf rund 
um das Zweite Vatikanum; der biblische 
Hintergrund; das Ergebnis, Kirche der Ar- 
men und Armut der Kirche. Im Teil über 
die Ordensarmut wird Kritik an berühm- 
ten Namen nicht gescheut (205-350); oft- 
mals an offiziellen Verlautbarungen; Kerk- 
hofs knalliger Versuch, Krise und Zukunft 
des Ordenslebens (GuL 44 [1971] 158 f), 
fällt hingegen mit Recht als unerheblich 
praktisch unter den Tisch (vgl. 270, 304). 
Ein Literaturverzeichnis (XVII-XLV, nur 
die häufig benutzten Arbeiten) und ein 
knappes, genaues Register (355-361, Eigen- 
namen nur bei sachlicher Bedeutung) run- 
den ab. 

Die zugleich dokumentarische (Bericht 
über die Diskussion) wie ethische (wie sieht 



Buchbesprechungen 

Armut heute aus!) Absicht hat natürlich 
ihre Schwierigkeiten. So naiv ist z. B. Prof. 
Schürmann nun doch nicht, den engeren 
Jüngerkreis um Jesus zum kirchenrechtli- 
chen Ordensstand zu erheben (107); die 
pauschale Kritik an der •konstantinischen" 
Vergangenheit der Kirche (183 ff u. 5.) geht 
wohl zu Lasten der Gewährsleute. Aber 
hoffentlich steht nun niemand auf und 
wirft der Autorin vor, sie habe zu viel zi- 
tiert; genau diese belegte Breite hebt die 
These über viele subjektive Stoßseufzer 
oder spekulative Luftschlösser hinaus. 

Die Grundkonzeption überzeugt; das 
Fundament (besonders deutsche und fran- 
zösische Literatur, unter Einbeziehung der 
Populärschriften) trägt. Ein altes Armuts- 
ideal (pedantische rechtliche Vorschriften, 
auf die Heiligung des einzelnen bedacht) ist 
grundsätzlich überholt. Das neue (vom 
Konzil bei weitem noch nicht konsequent 
genug erarbeitet) ist dynamisch und plural; 
denn nicht das Verhältnis zur Armut son- 
dern zu den Armen ist maßgebend. Es ge- 
nügt auch nicht zu sagen: •Ordensarmut 
soll Zeichen für die arme Kirche und die 
Kirche der Armen und damit für Christus 
sein"; denn Ordensarmut darf niemals aus 
•der Dialektik von Zeichen und Dienst" 
herausspringen - wobei •Dienst" den kri- 
tischen Akzent setzt. Natürlich muß •Dienst 
als Grundbestimmung des Ordenslebens" 
so tief gesehen werden, daß er von selbst 
Zeichen wird für die Torheit des Kreuzes 
und nicht in billiger Funktionalität stehen 
bleibt. Diese Grundkonzeption verträgt 
keine starren Definitionen mehr. •Die 
Grenzen zwischen Ordensleuten und allen 
Christen sind immer fließend" (241 f; 272; 
213). 

Die zugleich nüchterne wie christliche 
Sicht gründet in einer Tiefendimension: 
Armut als innere Distanz und Freiheit; als 
Verfügbarkeit, Sich-in-Frage-stellen-las- 
sen, Aufbruchbereitschaft; als Hören und 
Demut. Doch voll möglich ist sie nur als 
•inkarnierte Haltung", als •materielle Ar- 
mut"; als Solidarität mit den Armen und 
Gütergemeinschaft untereinander. 

Die engagierte Arbeit verlangt eine 
ebenso engagierte Teilnahme des Lesers; 
das aber heißt Weiterdenken, Weiterfra- 
gen und Weitertun. Wird die Spannung 
zwischen Funktionalität und  Zeichenhaf- 

79 

tigkeit überall durchgehalten? Funktiona- 
lität: •Um den Entwicklungsländern zu 
helfen, dürfen wir uns nicht arm machen, 
sondern müssen ... alles tun, um ... noch 
viel reicher zu werden" (157, Nell-Breu- 
ning). Zeichenhaftigkeit: •Je weniger die 
Kirche besitzt, um so mehr kann sie geben" 
(167, Cardonnel). Wie steht es um das Ver- 
hältnis der fast klassenkämpferischen, pro- 
letarischen Konzeption Gauthiers: •Er 
gründete seine Kirche auf Arbeiter, die er 
Apostel nennt" (109) zu den Armutsmy- 
stifikationen? Mit Recht wird L. Boros eine 
Verzeichnung vorgeworfen, wenn er die 
alttestamentliche Spiritualität vom Reich- 
tum als Segen Gottes mit •Oberflächen- 
strömung" abtut (45; ob der beigefügte 
schöne Essai Congars, Kirche und Armut 
XLVII-LVI, von dieser Armutsromantik 
ganz freizusprechen ist?). Gerade weil die 
Autorin (Missionsbenediktinerin) die Ar- 
mut als •wichtigstes Element des Ordens- 
lebens" (238) herausstellt, wäre zu fragen, 
ob in den sehr konkreten Vorschlägen des 
letzten Teils nicht doch pluralen, also ver- 
schiedenen Möglichkeiten mehr Raum zu 
geben wäre. 

Doch auch hier gilt ein oft zitierter Satz 
der Konzilsdiskussion: •Jede Definition ist 
gefährlich" (17. 351 f u. ö.). Statt dessen 
muß man sich ständig neu an Jesus und 
den Armen der eigenen Gesellschaft orien- 
tieren; an den zwei Bildern: Pilger und 
Sakrament wird dies schön gezeigt (176 bis 
190). Dieses alles Engherzige sprengende 
Engagement macht die Arbeit zu mehr als 
nur einem Diskussionsbeitrag, zu mehr als 
nur einem Beitrag über Ordensarmut. 

/. Sudbrack SJ 

Costa, Maurizio: Legge religiosa e dis- 
cernimento spirituale nelle Costitutioni 
della Compagnia di Gesü (Storia del 
Christianesimo 4). Brescia, Paideia 
Editrice, 1973,444 S., brosch. 

Für die Erneuerung des Ordenslebens ver- 
weist das Zweite Vatikanische Konzil auf 
den •Geist des Ursprungs" der einzelnen 
Ordensgemeinschaften. Dieser Geist hat 
gewöhnlich seinen Niederschlag in den je- 



Buchbesprechungen 80 

weiligen Ordenskonstitutionen gefunden. 
Wie aber sind diese Konstitutionen zu le- 
sen? Häufig betrachtet man sie nur als Ge- 
setzbücher, die eine Reihe von Bestimmun- 
gen enthalten, die einfach auszuführen 
sind. Aber sind die Konstitutionen nicht 
vielmehr als ein geistliches Dokument zu 
lesen? Es geht hier m. a. W. um die Frage 
nach dem genus litterarium der Konstitu- 
tionen, nach der Hermeneutik der Ordens- 
satzungen. Der Verf. untersucht diese Fra- 
ge an Hand der Konstitutionen der Gesell- 
schaft Jesu. 

Der 1. Teil fragt nach dem Ausgangs- 
punkt für das Verständnis der Konstitu- 
tionen, nach ihrem Kern. Die Konst. der 
Gesellschaft Jesu sind nicht nach Sachge- 
bieten aufgeteilt, sondern vielmehr nach 
Situationen: nach dem Werdegang des Je- 
suiten. Das eigentliche Zentrum der Konst. 
ist der 10. Teil, der davon handelt, wie 
das Ganze der Gesellschaft Jesu erhalten 
und gefördert werden kann •en su buen 
ser". Das ist aber auch der Sinn der Konst. 
überhaupt. Erst von hier aus werden die 
übrigen Teile der Konst. verständlich. Doch 
auch der 10. Teil hat noch einmal einen 
Kern in den Nummern 1-3. Das Ergebnis 
dieser Untersuchung ist vor allem, daß die 
Konst. der Gesellschaft Jesu nicht einfach 
als Gesetzbuch aufzufassen sind, sondern 
als Dokument einer geistlichen Unterschei- 
dung, einer Electio, die von Ignatius und 
seinen ersten Gefährten vorgenommen 
worden ist, und gleichzeitig als Fundament 
und Kriterium für die geistliche Unter- 
scheidung, die die Gesellschaft im Laufe 
ihrer Geschichte ständig zu vollziehen hat. 
Von hierher gesehen haben die Konst. 
manche Ähnlichkeiten mit dem Exerzitien- 
buch. Es geht gar nicht in erster Linie um 
juristische Normen, sondern um Mitteilung 
von Erfahrungen. Die Konst. wollen nicht 
alle Einzelheiten regeln, sondern viel- 
mehr helfen, daß man hier und jetzt finden 
kann, was zu tun ist. Insofern sind die 
Konst. also weniger zu befolgen als zu be- 
denken. 

Im 2. Teil verdeutlicht der Verf. zwei 
Aspekte. Zunächst erläutert er die Ent- 
wicklung von der Erfahrung zum Buchsta- 

ben der Konst. am Beispiel der Frage nach 
der Annahme von Würden innerhalb und 
außerhalb des Ordens (Teil 10, 6 und Decl. 
A.). Der jeweils neu zu vollziehende Über- 
gang vom Buchstaben zur Erfahrung wird 
dann erläutert an Hand von zwei Texten 
über die Beobachtung der Konst. (Teil 10, 
13) und das •Maß" in den Konst. (Teil 10, 
10). Außer der Wichtigkeit, die der Erfah- 
rung und Beratung der Gemeinschaft um 
Ignatius bei der Entstehung der Konst. zu- 
kam, wird hier vor allem die Bedeutung 
der •mediocridad" und der •discrecion" 
sichtbar. Beim Eintritt in den Orden ist die 
Unterscheidungsgabe noch nicht sehr ent- 
wickelt, die konkreten Normen müssen hier 
das Fehlen der Unterscheidung ersetzen. 
Schrittweise kommt es im Laufe der Aus- 
bildung zur Entfaltung der discretio, und 
für den fertig ausgebildeten Jesuiten sollte 
der oberste Maßstab die •discreta Caritas" 
sein, wie die Konst. etwa in Bezug auf die 
Gebetszeiten, die Abtötung usw. vorsehen. 
Es soll also zu einer Verinnerlichung der 
Norm kommen. Die Konst. bieten so eine 
ganze Pädagogik der Unterscheidung. 
Aufgabe der Obern ist es nicht, die Konst. 
einfach durchzusetzen, sondern sie zu in- 
terpretieren. Dazu gehört u. a. die rechte 
Gewährung von Dispensen. Dies setzt ein 
großes Maß an Unterscheidung voraus. 
Der Primat des geistlichen vor dem sozio- 
logisch-juristischen Aspekt in den Konst. 
ist somit evident. 

Man kann dem Verf. dankbar sein, daß 
er ein so außerordentlich wichtiges Thema 
angeschnitten hat. Die Ergebnisse sind von 
Bedeutung für die Ausbildung und die 
Ausbilder des Ordensnachwuchses. Das 
Buch ist zunächst für Jesuiten geschrieben, 
kann aber auch für andere Orden anre- 
gend sein. Die Arbeit hätte vielleicht noch 
gewonnen, wenn die Ausführungen an 
einigen Stellen etwas straffer gewesen wä- 
ren. Ein Sach- und Personenindex hätte die 
Benutzung des Buches und auch seine Wir- 
kung erleichtert. Auf zwei Druckfehler sei 
hingewiesen: S. 301, Anm. 16, muß es hei- 
ßen: Hölderlin, statt Holderling; S. 316 
muß es heißen: Coadiutori formati, statt: 
Conduttori formati. G. Switek SJ 




