
Über die Spiritualität des Osterglaubens 
Karl Rahner S J, München 

An sich hat jeder Inhalt des christlichen Glaubens einen Bezug auf die 
•Spiritualität" des Christen, d. h. auf die bewußte und in etwa methodische 
Entwicklung des Glaubens, der Hoffnung und der Liebe. Denn alles ist zu 
unserem Heil geoffenbart, zielt auf die Vollendung des Menschen ab. Mit 
dieser anthropologischen Zielsetzung der ganzen Offenbarung (als Tat 
und Wort Gottes) ist keine anthropozentrische Verengung der Offenbarung 
gegeben; die Offenbarung wird dadurch nicht nach dem Maß des endlichen 
Menschen gedacht. Denn der Mensch der Offenbarung ist gerade der 
Mensch, der durch die Selbstmitteilung Gottes, durch •Gott an sich", durch 
Gott in seiner eigenen Herrlichkeit begnadet und zur Vollendung geführt 
werden soll. Darum ist die These, daß jeder Glaubensinhalt nach seiner 
anthropologischen Bedeutung, also auch nach seiner Bedeutung für die 
Spiritualität des Christen befragt werden kann und soll, durchaus berech- 
tigt. 

Was bedeutet nun der Osterglaube, d. h. das Bekenntnis der Christen- 
heit, daß Jesus, der Gekreuzigte, lebt, durch die Macht des lebendigen 
Gottes gerettet, auferstanden ist, für die Spiritualität des Christen? 

Wenn wir diese Frage an die früheren Schuldogmatiken stellen, erhal- 
ten wir im allgemeinen nur eine sehr spärliche Auskunft, die an der hier 
und jetzt gestellten Frage mehr oder weniger vorbeigeht, existentiell wenig 
hergibt. Die Aussagen über die Auferstehung Jesu in unseren Schulbüchern 
haben meist zunächst einmal eine fundamental-Üieologisdie Absicht: Die 
Sendung Jesu, seine Lehre und die erlösende Bedeutung seines Todes 
werden durch das in einem fundamentaltheologischen und apologetischen 
Sinn verstandene •Wunder" der Auferstehung Jesu - das größte Wunder, 
das nur unmittelbar von Gott allein bewirkt werden kann - bestätigt, 
besiegelt und für uns glaubwürdig gemacht. Damit aber ist höchstens nur 
indirekt ein Zusammenhang zwischen Auferstehung Jesu und unserer 
Spiritualität hergestellt. Man sieht bei einer solchen bloß fundamental- 
theologischen Betrachtung der Auferstehung Jesu nicht unmittelbar ein, 
was diese Auferstehung mit dem Vollzug unserer eigenen begnadeten und 
vergöttlichten Existenz zu tun habe. Man könnte den Eindruck haben, daß 
sich für unsere Spiritualität als solche eigentlich nichts ändern müßte, 
wenn die Lehre Jesu und die durch Jesus am Kreuz erbrachte Genugtuung 
für unsere Sünden durch eine andere Bestätigung als gerade die der Auf- 
erstehung für uns glaubwürdig gemacht worden wären, oder wenn der 



Über die Spiritualität des Osterglaubens 89 

Auferstandene in eine Dimension entrückt worden wäre, in der er über 
die Bedeutung seines irdischen Lebens hinaus zu uns keine Beziehung und 
für uns keine weitere Bedeutung hätte. Jedenfalls kann die fundamental- 
theologische Bedeutung der Auferstehung Jesu so lange nicht auch eine 
deutliche spirituelle Relevanz hergeben, als nicht der innere Zusammen- 
hang zwischen Kreuzestod und Auferstehung als dem einen Ereignis unse- 
rer Erlösung deutlich geworden ist. Gehört nämlich die Auferstehung 
wirklich als ein inneres Moment zur Erlösung am Kreuz hinzu, und nicht 
nur als ein zeitlich dieser nachfolgendes, sie nur äußerlich bestätigendes 
Ereignis, dann nimmt sie an der spirituellen Bedeutsamkeit des Kreuzes- 
ereignisses für uns teil. Aber davon muß im Folgenden von einem anderen 
Ausgangspunkt her noch gesprochen werden. 

Über diesen fundamentaltheologischen Aspekt der Auferstehung Jesu 
hinaus beschäftigte sich die frühere Schuldogmatik mehr oder weniger nur 
noch mit der Inhaltlichkeit des Auferstehungsdogmas, soweit sie mit dem 
individuellen Geschick und Vollendetsein Jesu zu tun hat. Kurz: Die Auf- 
erstehung als eigentliches •Heilsmysterium", das sich unmittelbar auf 
unsere christliche Existenz bezieht, kommt nicht sehr deutlich zur Aussage. 

Wenn wir auf die Spiritualität der Christen selbst blicken, so wie diese 
in der traditionellen katholischen Frömmigkeit gegeben ist, dann beobach- 
ten wir, so will mir scheinen, ein seltsames Phänomen. Wenn dieses hier 
verdeutlicht werden soll, dann ist nicht gemeint, daß im konkreten Fröm- 
migkeitsleben die Beziehung des Frommen zu Jesus Christus genau und 
getrennt in den beiden Typen gegeben sei, wie wir sie hier, um sie deutlich 
zu machen, extrem unterscheiden. Aber ein Unterschied, wie er hier 
gemeint wird, ist doch gegeben, und die Einheit dieses Unterschiedenen 
bildet gerade das, was man die Spiritualität des Osterglaubens nennen 
kann. Darum aber scheint es berechtigt, zunächst einmal von solchen extrem 
gezeichneten Typen der Beziehung des Frommen zu Jesus auszugehen. 

Der eine Typ solcher Jesusfrömmigkeit ist vor allem die, seit dem frühen 
Mittelalter (vor allem seit Bernhard von Clairvaux) bis in die Frömmigkeit 
unserer Zeit wirkende, liebende Anteilnahme an dem konkreten Leben 
Jesu in seiner irdischen Geschichte vom Anfang seines Lebens bis zu seinem 
Tod und dem dieses Leben krönenden Sieg in der Auferstehung, wobei 
aber diese Auferstehung auch noch als die letzte Phase dieses geschicht- 
lichen Lebens gesehen wird, dem man sich in liebender Anteilnahme und 
persönlicher Betroffenheit zuwendet. Natürlich weiß man bei solcher 
Betrachtung des Lebens Jesu als der Norm des eigenen Lebens, daß dieser 
Jesus der Sohn Gottes, das Wort des ewigen Vaters ist, das zu unserem 
Heil in unserer Geschichte erschienen ist. Aber der Blick des Frommen geht 
doch zurück in die vergangene Geschichte und ist an den historischen Ein- 



Karl Rahner 90 

zelheiten des Lebens Jesu unmittelbar interessiert. Der Fromme macht 
gewissermaßen eine Wallfahrt in die Geschichte zurück, so wie man ins 
Heilige Land pilgerte. Das Geschichtliche am Leben Jesu ist ihm, minde- 
stens was den unmittelbaren Eindruck angeht, in der selben Weise bedeut- 
sam wie geschichtliche Ereignisse sonst, die auf spätere Menschen heraus- 
fordernd und exemplarisch wirken, oder dieses Geschichtliche unterscheidet 
sich von anderem Geschichtlichen zwar durch seine Inhaltlichkeit und damit 
auch natürlich durch seine existentielle Bedeutung für uns, nicht aber durch 
die Weise des Zugangs zu ihm. 

Im Mittelpunkt des anderen Typs der Jesusfrömmigkeit steht die An- 
rufung des verklärten Herrn, das Gebet zu Jesus in seiner eigenen Selig- 
keit und Herrlichkeit. Aber bei diesem unmittelbaren, vertrauenden, lie- 
benden und anbetenden Verhältnis zum verklärten Herrn ist doch wohl 
(rein deskriptiv, nicht grundsätzlich) kein deutlicher Unterschied zwischen 
dem Verhältnis des Frommen zum ewigen Gott als solchem (gleichgültig, 
ob er als der eine oder der dreifaltige in dieser religiösen Beziehung aus- 
drücklich wird) und dem Verhältnis zu Jesus als dem Gottmenschen, obwohl 
das Verhältnis zu Jesus als dem verklärten Menschen wegen der unver- 
mischten Zweiheit der Naturen in Jesus Christus nicht grundsätzlich und 
einfachhin in dem Verhältnis des Frommen zu Gott aufgehen darf. Bei 
diesem Verhältnis zum verklärten Herrn spielt die irdische Geschichte 
Jesu kaum mehr eine Rolle; man wendet sich an den jetzt waltenden 
Pantokrator, der in seiner Macht und Herrlichkeit neue Entscheidungen 
(der Erhörung des Gebetes, der Gewährung von Gnade usw.) trifft, oder 
vielleicht an den •Bräutigam der Seele", an den alles durchwaltenden 
Logos des Vaters, der die innerste Mitte der eigenen Existenz bildet. Ob 
in diesem zweiten Typ die Jesusmystik oder die Logosmystik oder die 
Anbetung des himmlischen Pantokrator vorherrscht, ist hier nicht entschei- 
dend. Aber es ist doch die Gefahr gegeben, daß die Geschichte Jesu als 
•vergangen" aus dem Gesichtsfeld des Betenden und Betrachtenden ver- 
schwindet. So exemplarisch und heilschaffend Jesu Geschichte gewesen 
sein mag, sie ist eben doch vergangen und wird abgelöst durch Gott an sich 
und in seinem schon immer alle Geschichte tragenden und durchwaltenden 
Geist. Durch diesen Geist haben wir eine solche Unmittelbarkeit zu Gott, 
daß darin selber die Geschichte nicht mehr vorkommt. 

Selbst wenn man, grundsätzlich natürlich mit Recht, sagen würde, diese 
beiden Typen christlicher Frömmigkeit und religiösen Verhältnisses zu 
Jesus seien in einer lebendigen und unbefangenen katholischen Frömmig- 
keit immer im einzelnen Christen zusammen gegeben, wäre die gemeinte 
Schwierigkeit, um die es hier geht, noch nicht wirklich ausgeräumt. Der 
Blick des Frommen hätte noch immer zwei verschiedene Richtungen: zurück 



Über die Spiritualität des Osterglaubens 91 

in eine Vergangenheit, die •jetzt" nicht mehr ist, und nach oben, in die 
Ewigkeit Gottes, die letztlich geschichtslos wäre. 

Natürlich birgt die innere Problematik, die mit dieser Doppeltheit der 
Blickrichtung christlicher Frömmigkeit gegeben ist, so ungefähr das Ganze 
der theologischen Grundproblematik überhaupt in sich. Man könnte diese 
Grundproblematik kurz als die Frage nach der Einheit von Transzendenz 
und Geschichte charakterisieren. Wie kann die Geschichte heilsbedeutsam 
sein und eine ewige Gültigkeit erreichen, wenn der Mensch in seiner gna- 
denhaft radikalisierten Transzendentalität eine Unmittelbarkeit zu dem 
unendlichen Gott in sich selbst hat, der als der unendliche und unwandel- 
bare jenseits aller Geschichte lebt und in seiner unendlichen Seinsfülle all 
das schon von Ewigkeit her vorwegbesitzt, was in der Geschichte in end- 
lichen Seienden und partikulären Ereignissen geschieht? Wie kann eine 
Geschichte aus Endlichkeiten eine Bedeutung absoluter und endgültiger 
Art haben vor einem unendlichen Gott? Warum vergeht für das geistige 
und gnadenhaft erhobene Subjekt nicht alle Geschichte als wesenlose Vor- 
läufigkeit, wenn es unmittelbar wird zu dem Gott über aller Geschichte? 
Natürlich können wir hier diese Grundproblematik des christlichen Glau- 
bens und damit auch der christlichen Frömmigkeit nicht ausdrücklich behan- 
deln. Sie sollte aber hier genannt werden, um wenigstens anzudeuten, 
welche tiefen Hintergründe die Frage nach der Spiritualität des Oster- 

glaubens hat. 
Dieser Osterglaube postuliert nämlich eine unlösbare Einheit von Trans- 

zendenz und Geschichte. Er fordert, daß die Frömmigkeit des Christen 
diese Einheit ungetrennter und unvermischter Art lebendig realisiere, daß 
sie den Gott unendlicher, ewiger und unbedrohter Lebensfülle in Wahrheit 
den Gott der Geschichte von bleibender Gültigkeit sein lasse und um- 
gekehrt den Gott der Geschichte, der (mindestens von der Inkarnation des 
ewigen Logos her gesehen) in seiner Welt wirklich seine eigene Geschichte 
treibt und diese nicht bloß, selber weit jenseitig, trägt, als den Gott von 
Ewigkeit zu Ewigkeit immer schon besessener Lebens- und Wirklichkeits- 
fülle ergreift. In dieser Einheit von Transzendenz und Geschichte können 
ihre beiden Momente für uns gewiß nicht in einer toten Identität zusam- 
menfallen; auch hier gilt das chalkedonensische •Unvermischt" der Christo- 
logie. Aber der Osterglaube gebietet uns, und zwar gerade im Blick auf 
Jesus Christus, den Gekreuzigten und Auferstandenen, diese •unge- 
trennte" Einheit von Geschichte und Transzendenz, vor allem in der Voll- 
endung der Geschichte, nicht zu übersehen, sie nicht durch ein bloßes 
Nebeneinander der beiden Momente zu simplifizieren, sondern zu begrei- 
fen, daß die vollendete Begegnung mit Gott, wie er in sich selbst ist, genau 
die Begegnung mit der vollendeten Geschichte, die unsere ist, bedeutet. 



Karl Rahner 92 

Auf die spirituelle •Realisation" des Osterglaubens hin gesehen bedeutet 
dies Folgendes: Wenn wir uns im Glauben, in der Hoffnung und der Liebe 
zum erhöhten Herrn hinwenden, dann findet diese Hinwendung genau 
den Gekreuzigten, in dessen Tod natürlich sein ganzes irdisches Leben 
hineinintegriert ist. Wenn so gesagt wird, man finde in dem Auferstan- 
denen den Gekreuzigten, dann ist mit diesem Satz wesentlich mehr 
gesagt, als in der vorhin erwähnten Doppeltheit des Blickes des Frommen 
als solcher deutlich wird. Der Auferstandene ist nicht bloß der, der früher 
einmal ein menschliches Leben gelebt hat, gekreuzigt wurde und gestorben 
ist, jetzt aber all dieses einfach als das nichtmehrseiende Vergangene hinter 
sich gelassen hat und jetzt ein anderes, neues Leben führt, das nur durch 
die Selbigkeit des substantiellen Trägers beider Leben oder Lebensphasen 
mit dem früheren Leben verbunden ist und höchstens noch darüber hinaus 
die moralischen Qualitäten des früheren Lebens für sich in Anspruch 
nimmt. Nein, der Auferstandene ist der Gekreuzigte. Dieses •Ist" bezeich- 
net nicht bloß die Selbigkeit eines substantiellen Subjekts, das jetzt ein 
anderes Leben trägt als früher. Dieses •Ist" sagt, daß eben dieses frühere 
Leben selber vollendet ist und ewige Wirklichkeit in und vor Gott gefun- 
den hat. 

Man darf die Identität des irdischen Jesus und des erhöhten Herrn nicht 
billig verharmlosen, weder durch einen bloßen Rekurs auf die Selbigkeit 
des substantiellen Subjekts noch durch den Gedanken, im Auferstandenen 
seien noch die selben •Gesinnungen" gegeben, wie sie der irdische Jesus 
hatte. Sein ewiges Leben ist vielmehr die Endgültigkeit seines irdischen 
Lebens selber. Er führt im Jetzt der Ewigkeit nicht ein neues und anderes 
Leben (wenn auch in Homogenität mit seinem irdischen Leben), sondern 
hat die Endgültigkeit seiner Geschichte, so daß, wenn der Fromme sich 
dem Auferstandenen zuwendet, er den Gekreuzigten findet und umgekehrt. 
Natürlich ist vieles in dem irdischen Leben Jesu einfach •vergangen" und 
ist nicht mehr. Das leugnen würde ja einfach besagen, daß die Geschichte 
Jesu gar nicht vollendet wäre. Aber darum ist dieses irdische Leben Jesu 
doch nicht einfach vergangen, es ist, es ist vollendet, ewig gültig; es selber 
ist von Gott angenommen und als wirklich bestätigt, es ist von der mensch- 
lichen Subjektivität Jesu aus dem bloßen Fluß der irdischen Zeit in das 
eine •Jetzt" der Ewigkeit hinein aufgesammelt und in unwiderruflichen 
Besitz genommen. 

Wir können natürlich unser unweigerlich dialektisch bleibendes Ver- 
ständnis der Vollendung der Geschichte, welches Verständnis immer wirk- 
lich •vergehen" läßt und die Geschichte als endgültig bleibende behält, 
nicht auf eine uns unmittelbar in sich zugängliche Einheit hin übergreifen. 
Wir haben uns in Geduld und Hoffnung auf die Erfahrung der Erfüllung 



Über die Spiritualität des Osterglaubens 93 

mit dieser Dialektik abzufinden. Es geht uns dann nicht anders als Paulus, 
wenn er den Auferstehungsleib im 15. Kapitel des l.Korintherbriefes im 
Vergleich mit dem irdischen Leib als ganz anders beschreibt und doch ihn 
als den meint, der die Konkretheit unserer irdischen Geschichte bedeutete. 

Man müßte nun in einer biblischen Theologie zeigen, daß im Neuen 
Testament der Sache nach der erhöhte Herr als der Gekreuzigte verstanden 
wird und umgekehrt. Dieser Nachweis kann hier nicht erbracht werden1. 

Man könnte darüber hinaus zeigen, daß die in der Tradition der Theo- 
logie und des spirituellen Schrifttums bezeugte Frömmigkeit immer auf 
eine Einheit der beiden Blickrichtungen tendierte, die wir oben, absichtlich 
übersteigert, unterschieden haben. Wenn der Fromme sich an den erhöhten 
Herrn betend wendet, dann sieht er, wie Stephanus, des Menschen Sohn 
zur Rechten Gottes stehen (Apg 7,56), und wenn er den Wegen des irdi- 
schen Jesus betrachtend nachgeht, weiß er, daß, was er so liebend betrachtet, 
jetzt ewige Wirklichkeit ist, die im Leben des ewigen Gottes ihre End- 
gültigkeit gefunden hat. Wenn die •Auferstehung" Jesu richtig verstanden 
wird, so wie sie der Glaube wirklich meint, dann bedeutet sie nicht das 
Weiterleben eines selben Subjektes, das eine vergangene Lebensphase 
hatte, mit neuen Lebensinhalten, sondern die von Gott geschenkte End- 
gültigkeit des irdischen Lebens der Geschichte, die eine endgültige Bedeu- 
tung hat, weil sie in Menschwerdung und Kreuz des ewigen Logos die 
Geschichte Gottes selber ist2. 

Natürlich müßte man nun auch noch zeigen, daß in der Geschichte selbst 
jetzt schon und in etwa schon jetzt erfahrbar ein Ewiges sich ereignet, das 
zwar einmal durch Freiheit sich •ereignet", aber gerade von dieser nicht 
als Vergehendes, sondern als Endgültiges und Unwiderrufliches gesetzt 
wird, so daß in der Geschichte Ewigkeit geschieht und dieses Ewige nicht 
bloß sich hinter der Geschichte als ein neues und anderes hinzufügt. Aber 
auch auf dieses allgemeinere Problem des Verhältnisses von Freiheit, Zeit 
und Ewigkeit kann hier nur gerade noch andeutend verwiesen werden. 

Wir haben vielleicht sehr unspirituell, d. h. bloß abstrakt theoretisie- 
rend, von der Spiritualität des Osterglaubens gesprochen. Und auch dabei 
blieben noch viele Konsequenzen unerwähnt, die aus dem angedeuteten 
Grundansatz des Verständnisses des Auferstandenen und des Verhältnis- 
ses des Frommen zu diesem Auferstandenen gewonnen werden könnten. 
So könnte z.B. etwas über das wirkliche Wesen der himmlischen Für- 
sprache des Auferstandenen beim Vater gefolgert werden, die nicht eine 

1 Vgl. die Ausführungen Wilhelm Thüsings in Rahner/Thüsing, Christologie - systema- 
tisch und exegetisch, Freiburg 1972: Quaestiones Disputatae Nr. 55. 
2 Vgl. K. Rahner, Die ewige Bedeutung der Menschheit Jesu für unser Gottesverhältnis, 
Schriften zur Theologie III. 



Elisabeth Ott 94 

neue, von uns angestoßene •Beschäftigung" (sit venia verbo) Jesu ist, 
sondern identisch ist mit der in Erkenntnis und Freiheit ewig von Jesus be- 
sessenen Gültigkeit seines irdischen Lebens und seines Kreuzes. Mehr zu 
sagen war hier nicht möglich. Es sollte eigentlich dem Frommen nur Mut 
gemacht werden, sich unbefangen an den erhöhten Herrn im Gebet zu 
wenden, weil die Unmittelbarkeit zu Gott auch die Unmittelbarkeit zu der 
Geschichte bedeutet, die Gott als seine eigene Wirklichkeit angenommen 
und in der Auferstehung Jesu endgültig als seine bestätigt hat. 

Die •Aufmerksamkeit" als Grundvollzug 
der christlichen Meditation 
Der geistliche Weg der Simone Weil* 

Elisabeth Ott, Neresheim 

Es bedarf der Mühe, um das Wahre auszudrücken. Auch um es zu 
empfangen. Das Falsche - oder zumindest das Oberflächliche - 
läßt sich mühelos ausdrücken und empfangen. S. W. 

Nach Meinung mancher ihrer Biographen weist die französische Jüdin 
Simone Weil (1909-1943), die bewußt an der Schwelle der Kirche stehen 
blieb, obwohl sie ganz vom Christusgeheimnis erfüllt war und aus der 
katholischen Überlieferung lebte, •authentische Züge" der Heiligkeit auf. 
Wie Theresia von Avila aus ihrer meditativen und kontemplativen Hal- 

* Im zweiten Weltkrieg der französischen Widerstandsbewegung angehörend, ging 
Simone Weil nach der Besetzung Frankreichs durch die deutschen Truppen (Mai 1942) in 
die USA und von dort nach London, um in einem nach ihrer Überzeugung letztlich reli- 
giösen Kampf gegen Götzendienst und Sklaverei aus dem Glauben heraus das Ihre beizu- 
tragen. Sie starb am 24. August 1943 in Ashford (Kent). Ihre von großer Glaubenskraft 
und mystischer Religiosität zeugenden religiösen Schriften wurden nach ihrem Tod her- 
ausgegeben und sind z. T. auch im Deutschen erschienen. - Für die hier vorliegende Arbeit 
wurde benutzt: Von Simone Weil: La connaissance surnaturelle, Gallimard 1950; Schwer- 
kraft und Gnade. Mit einer Einführung von Gustave Thibon. München 1952; Das Unglück 
und die Gottesliebe. Mit einer Einführung von T. S. Eliot, München 1953. - Über Simone 
Weil: J. M. Perrin - G. Thibon, Wir kannten Simone Weil. Paderborn 1954; K. Epting, 
Der geistliche Weg der Simone Weil, Stuttgart 1955; A. Krogmann, Simone Weil. In 
Selbstzeugnissen und Bilddokumenten, Rowohlt (Rororo, Monogr. 166); J. Cabaud, 
Simone Weil. Die Logik der Liebe, Freiburg/München 1968. 




