Uber die Spiritualitit des Osterglaubens

Karl Rahner SJ, Miinchen

An sich hat jeder Inhalt des christlichen Glaubens einen Bezug auf die
»opiritualitit des Christen, d. h. auf die bewufte und in etwa methodische
Entwicklung des Glaubens, der Hoffnung und der Liebe. Denn alles ist zu
unserem Heil geoffenbart, zielt auf die Vollendung des Menschen ab. Mit
dieser anthropologischen Zielsetzung der ganzen Offenbarung (als Tat
und Wort Gottes) ist keine anthropozentrische Verengung der Offenbarung
gegeben; die Offenbarung wird dadurch nicht nach dem MaR des endlichen
Menschen gedacht. Denn der Mensch der Offenbarung ist gerade der
Mensch, der durch die Selbstmitteilung Gottes, durch ,Gott an sich“, durch
Gott in seiner eigenen Herrlichkeit begnadet und zur Vollendung gefiihrt
werden soll. Darum ist die These, dal jeder Glaubensinhalt nach seiner
anthropologischen Bedeutung, also auch nach seiner Bedeutung fir die
Spiritualitdt des Christen befragt werden kann und soll, durchaus berech-
tigt.

Was bedeutet nun der Osterglaube, d.h. das Bekenntnis der Christen-
heit, dafl Jesus, der Gekreuzigte, lebt, durch die Macht des lebendigen
Gottes gerettet, auferstanden ist, fiir die Spiritualitit des Christen?

Wenn wir diese Frage an die fritheren Schuldogmatiken stellen, erhal-
ten wir im allgemeinen nur eine sehr spirliche Auskunft, die an der hier
und jetzt gestellten Frage mehr oder weniger vorbeigeht, existentiell wenig
hergibt. Die Aussagen iiber die Auferstehung Jesu in unseren Schulbiichern
haben meist zunéchst einmal eine fundamental-theologische Absicht: Die
Sendung Jesu, seine Lehre und die erlésende Bedeutung seines Todes
werden durch das in einem fundamentaltheologischen und apologetischen
Sinn verstandene , Wunder“ der Auferstehung Jesu — das grofite Wunder,
das nur unmittelbar von Gott allein bewirkt werden kann - bestatigt,
besiegelt und fiir uns glaubwiirdig gemacht. Damit aber ist hochstens nur
indirekt ein Zusammenhang zwischen Auferstehung Jesu und unserer
Spiritualitdt hergestellt. Man sieht bei einer solchen blof fundamental-
theologischen Betrachtung der Auferstehung Jesu nicht unmittelbar ein,
was diese Auferstehung mit dem Vollzug unserer eigenen begnadeten und
vergottlichten Existenz zu tun habe. Man kénnte den Eindruck haben, daf
sich fiir unsere Spiritualitit als solche eigentlich nichts dndern miifite,
wenn die Lehre Jesu und die durch Jesus am Kreuz erbrachte Genugtuung
fiir unsere Siinden durch eine andere Bestitigung als gerade die der Auf-
erstehung fiir uns glaubwiirdig gemacht worden wiren, oder wenn der



Uber die Spiritualitit des Osterglaubens 89

Auferstandene in eine Dimension entriidkt worden wére, in der er tber
die Bedeutung seines irdischen Lebens hinaus zu uns keine Beziehung und
fir uns keine weitere Bedeutung hitte. Jedenfalls kann die fundamental-
theologische Bedeutung der Auferstchung Jesu so lange nicht auch eine
deutliche spirituelle Relevanz hergeben, als nicht der innere Zusammen-
hang zwischen Kreuzestod und Auferstehung als dem einen Ereignis unse-
rer Erlosung deutlich geworden ist. Gehort namlich die Auferstehung
wirklich als ein inneres Moment zur Erlésung am Kreuz hinzu, und nicht
nur als ein zeitlich dieser nachfolgendes, sie nur duflerlich bestdtigendes
Ereignis, dann nimmt sie an der spirituellen Bedeutsamkeit des Kreuzes-
ereignisses fiir uns teil. Aber davon muf} im Folgenden von einem anderen
Ausgangspunkt her noch gesprochen werden.

Uber diesen fundamentaltheologischen Aspekt der Auferstehung Jesu
hinaus beschéftigte sich die frithere Schuldogmatik mehr oder weniger nur
noch mit der Inhaltlichkeit des Auferstehungsdogmas, soweit sie mit dem
individuellen Geschick und Vollendetsein Jesu zu tun hat. Kurz: Die Auf-
erstehung als eigentliches ,Heilsmysterium®, das sich unmittelbar auf
unsere christliche Existenz bezieht, kommt nicht sehr deutlich zur Aussage.

Wenn wir auf die Spiritualitit der Christen selbst blicken, so wie diese
in der traditionellen katholischen Frommigkeit gegeben ist, dann beobach-
ten wir, so will mir scheinen, ein seltsames Phinomen. Wenn dieses hier
verdeutlicht werden soll, dann ist nicht gemeint, dafl im konkreten From-
migkeitsleben die Beziehung des Frommen zu Jesus Christus genau und
getrennt in den beiden Typen gegeben sei, wie wir sie hier, um sie deutlich
zu machen, extrem unterscheiden. Aber ein Unterschied, wie er hier
gemeint wird, ist doch gegeben, und die Einheit dieses Unterschiedenen
bildet gerade das, was man die Spiritualitit des Osterglaubens nennen
kann. Darum aber scheint es berechtigt, zunichst einmal von solchen extrem
gezeichneten Typen der Beziehung des Frommen zu Jesus auszugehen.

Der eine Typ solcher Jesusfrommigkeit ist vor allem die, seit dem frithen
Mittelalter (vor allem seit Bernhard von Clairvaux) bis in die Frémmigkeit
unserer Zeit wirkende, liecbende Anteilnahme an dem konkreten Leben
Jesu in seiner irdischen Geschichte vom Anfang seines Lebens bis zu seinem
Tod und dem dieses Leben kronenden Sieg in der Auferstehung, wobei
aber diese Auferstehung auch noch als die letzte Phase dieses geschicht-
lichen Lebens gesehen wird, dem man sich in liebender Anteilnahme und
personlicher Betroffenheit zuwendet. Natirlich weifl man bei solcher
Betrachtung des Lebens Jesu als der Norm des eigenen Lebens, dafl dieser
Jesus der Sohn Gottes, das Wort des ewigen Vaters ist, das zu unserem
Heil in unserer Geschichte erschienen ist. Aber der Blick des Frommen geht
doch zuriick in die vergangene Geschichte und ist an den historischen Ein-



Karl Rahner 90

zelheiten des Lebens Jesu unmittelbar interessiert. Der Fromme macht
gewissermaflen eine Wallfahrt in die Geschichte zuriick, so wie man ins
Heilige Land pilgerte. Das Geschichtliche am Leben Jesu ist ihm, minde-
stens was den unmittelbaren Eindruck angeht, in der selben Weise bedeut-
sam wie geschichtliche Ereignisse sonst, die auf spatere Menschen heraus-
fordernd und exemplarisch wirken, oder dieses Geschichtliche unterscheidet
sich von anderem Geschichtlichen zwar durch seine Inhaltlichkeit und damit
auch natiirlich durch seine existentielle Bedeutung fiir uns, nicht aber durch
die Weise des Zugangs zu ihm.

Im Mittelpunkt des anderen Typs der Jesusfrommigkeit steht die An-
rufung des verkldrten Herrn, das Gebet zu Jesus in seiner eigenen Selig-
keit und Herrlichkeit. Aber bei diesem unmittelbaren, vertrauenden, lie-
benden und anbetenden Verhiltnis zum verklarten Herrn ist doch wohl
(rein deskriptiv, nicht grundsitzlich) kein deutlicher Unterschied zwischen
dem Verhiltnis des Frommen zum ewigen Gott als solchem (gleichgiiltig,
ob er als der eine oder der dreifaltige in dieser religidsen Beziehung aus-
driicklich wird) und dem Verhiltnis zu Jesus als dem Gottmenschen, obwohl
das Verhiltnis zu Jesus als dem verklirten Menschen wegen der unver-
mischten Zweiheit der Naturen in Jesus Christus nicht grundsatzlich und
einfachhin in dem Verhiltnis des Frommen zu Gott aufgehen darf. Bei
diesem Verhdltnis zum verkldrten Herrn spielt die irdische Geschichte
Jesu kaum mehr eine Rolle; man wendet sich an den jetzt waltenden
Pantokrator, der in seiner Macht und Herrlichkeit neue Entscheidungen
(der Erhorung des Gebetes, der Gewdhrung von Gnade usw.) trifft, oder
vielleicht an den ,Brédutigam der Seele“, an den alles durchwaltenden
Logos des Vaters, der die innerste Mitte der eigenen Existenz bildet. Ob
in diesem zweiten Typ die Jesusmystik oder die Logosmystik oder die
Anbetung des himmlischen Pantokrator vorherrscht, ist hier nicht entschei-
dend. Aber es ist doch die Gefahr gegeben, dafl die Geschichte Jesu als
»vergangen® aus dem Gesichtsfeld des Betenden und Betrachtenden ver-
schwindet. So exemplarisch und heilschaffend Jesu Geschichte gewesen
sein mag, sie ist eben doch vergangen und wird abgeldst durch Gott an sich
und in seinem schon immer alle Geschichte tragenden und durchwaltenden
Geist. Durch diesen Geist haben wir eine solche Unmittelbarkeit zu Gott,
dafl darin selber die Geschichte nicht mehr vorkommt.

Selbst wenn man, grundsétzlich natiirlich mit Recht, sagen wiirde, diese
beiden Typen christlicher Frommigkeit und religiosen Verhiltnisses zu
Jesus seien in einer lebendigen und unbefangenen katholischen Frommig-
keit immer im einzelnen Christen 2usammen gegeben, wire die gemeinte
Schwierigkeit, um die es hier geht, noch nicht wirklich ausgerdumt. Der
Blick des Frommen hitte noch immer zwei verschiedene Richtungen: zuriick



Uber die Spiritualitit des Osterglaubens 91

in eine Vergangenheit, die ,jetzt“ nicht mehr ist, und nach oben, in die
Ewigkeit Gottes, die letztlich geschichtslos wire.

Natiirlich birgt die innere Problematik, die mit dieser Doppeltheit der
Blickrichtung christlicher Frommigkeit gegeben ist, so ungefahr das Ganze
der theologischen Grundproblematik iiberhaupt in sich. Man kénnte diese
Grundproblematik kurz als die Frage nach der Einheit von Transzendenz
und Geschichte charakterisieren. Wie kann die Geschichte heilsbedeutsam
sein und eine ewige Giiltigkeit erreichen, wenn der Mensch in seiner gna-
denhaft radikalisierten Transzendentalitit eine Unmittelbarkeit zu dem
unendlichen Gott in sich selbst hat, der als der unendliche und unwandel-
bare jenseits aller Geschichte lebt und in seiner unendlichen Seinsfiille all
das schon von Ewigkeit her vorwegbesitzt, was in der Geschichte in end-
lichen Seienden und partikuldren Ereignissen geschieht? Wie kann eine
Geschichte aus Endlichkeiten eine Bedeutung absoluter und endgiiltiger
Art haben vor einem unendlichen Gott? Warum vergeht fiir das geistige
und gnadenhaft erhobene Subjekt nicht alle Geschichte als wesenlose Vor-
ldufigkeit, wenn es unmittelbar wird zu dem Gott iiber aller Geschichte?
Natiirlich kénnen wir hier diese Grundproblematik des christlichen Glau-
bens und damit auch der christlichen Frémmigkeit nicht ausdriicklich behan-
deln. Sie sollte aber hier genannt werden, um wenigstens anzudeuten,
welche tiefen Hintergriinde die Frage nach der Spiritualitdt des Oster-
glaubens hat.

Dieser Osterglaube postuliert ndmlich eine unlésbare Einheit von Trans-
zendenz und Geschichte. Er fordert, dafl die Frommigkeit des Christen
diese Einheit ungetrennter und unvermischter Art lebendig realisiere, dafl
sie den Gott unendlicher, ewiger und unbedrohter Lebensfiille in Wahrheit
den Gott der Geschichte von bleibender Gultigkeit sein lasse und um-
gekehrt den Gott der Geschichte, der (mindestens von der Inkarnation des
ewigen Logos her gesehen) in seiner Welt wirklich seine eigene Geschichte
treibt und diese nicht blof}, selber weltjenseitig, trigt, als den Gott von
Ewigkeit zu Ewigkeit immer schon besessener Lebens- und Wirklichkeits-
fille ergreift. In dieser Einheit von Transzendenz und Geschichte kdnnen
ihre beiden Momente fiir uns gewifl nicht in einer toten Identitit zusam-
menfallen; auch hier gilt das chalkedonensische , Unvermischt® der Christo-
logie. Aber der Osterglaube gebietet uns, und zwar gerade im Blick auf
Jesus Christus, den Gekreuzigten und Auferstandenen, diese ,unge-
trennte® Einheit von Geschichte und Transzendenz, vor allem in der Voll-
endung der Geschichte, nicht zu iibersehen, sie nicht durch ein blofles
Nebeneinander der beiden Momente zu simplifizieren, sondern zu begrei-
fen, dafl die vollendete Begegnung mit Gott, wie er in sich selbst ist, genau
die Begegnung mit der vollendeten Geschichte, die unsere ist, bedeutet.



Karl Rahner 92

Auf die spirituelle ,Realisation” des Osterglaubens hin gesehen bedeutet
dies Folgendes: Wenn wir uns im Glauben, in der Hoffnung und der Liebe
zum erhohten Herrn hinwenden, dann findet diese Hinwendung genau
den Gekreuzigten, in dessen Tod natiirlich sein ganzes irdisches Leben
hineinintegriert ist. Wenn so gesagt wird, man finde in dem Auferstan-
denen den Gekreuzigten, dann ist mit diesem Satz wesentlich mehr
gesagt, als in der vorhin erwdhnten Doppeltheit des Blickes des Frommen
als solcher deutlich wird. Der Auferstandene ist nicht blof der, der frither
einmal ein menschliches Leben gelebt hat, gekreuzigt wurde und gestorben
ist, jetzt aber all dieses einfach als das nichtmehrseiende Vergangene hinter
sich gelassen hat und jetzt ein anderes, neues Leben fithrt, das nur durch
die Selbigkeit des substantiellen Trigers beider Leben oder Lebensphasen
mit dem fritheren Leben verbunden ist und héchstens noch dariiber hinaus
die moralischen Qualitdten des fritheren Lebens fiir sich in Anspruch
nimmt. Nein, der Auferstandene ist der Gekreuzigte. Dieses ,Ist“ bezeich-
net nicht bloff die Selbigkeit eines substantiellen Subjekts, das jetzt ein
anderes Leben trégt als frither. Dieses ,Ist sagt, daf} eben dieses frithere
Leben selber vollendet ist und ewige Wirklichkeit in und vor Gott gefun-
den hat.

Man darf die Identitit des irdischen Jesus und des erhdhten Herrn nicht
billig verharmlosen, weder durch einen blofen Rekurs auf die Selbigkeit
des substantiellen Subjekts noch durch den Gedanken, im Auferstandenen
seien noch die selben ,Gesinnungen® gegeben, wie sie der irdische Jesus
hatte. Sein ewiges Leben ist vielmehr die Endgiiltigkeit seines irdischen
Lebens selber. Er fithrt im Jetzt der Ewigkeit nicht ein neues und anderes
Leben (wenn auch in Homogenitit mit seinem irdischen Leben), sondern
hat die Endgiltigkeit seiner Geschichte, so daf}, wenn der Fromme sich
dem Auferstandenen zuwendet, er den Gekreuzigten findet und umgekehrt.
Natirlich ist vieles in dem irdischen Leben Jesu einfach svergangen“ und
ist nicht mehr. Das leugnen wiirde ja einfach besagen, dafl die Geschichte
Jesu gar nicht vollendet wire. Aber darum ist dieses irdische Leben Jesu
doch nicht einfach vergangen, es ist, es ist vollendet, ewig giiltig; es selber
ist von Gott angenommen und als wirklich bestitigt, es ist von der mensch-
lichen Subjektivitit Jesu aus dem bloflen Flufl der irdischen Zeit in das
eine , Jetzt“ der Ewigkeit hinein aufgesammelt und in unwiderruflichen
Besitz genommen.

Wir kénnen natiirlich unser unweigerlich dialektisch bleibendes Ver-
standnis der Vollendung der Geschichte, welches Verstindnis immer wirk-
lich ,vergehen® 1dfit und die Geschichte als endgiiltig bleibende behilt,
nicht auf eine uns unmittelbar in sich zugéngliche Einheit hin iibergreifen.
Wir haben uns in Geduld und Hoffnung auf die Erfahrung der Erfiillung



Uber die Spiritualitit des Osterglaubens 93

mit dieser Dialektik abzufinden. Es geht uns dann nicht anders als Paulus,
wenn er den Auferstehungsleib im 15. Kapitel des 1. Korintherbriefes im
Vergleich mit dem irdischen Leib als ganz anders beschreibt und doch ihn
als den meint, der die Konkretheit unserer irdischen Geschichte bedeutete.

Man miifite nun in einer biblischen Theologie zeigen, dafl im Neuen
Testament der Sache nach der erhéhte Herr als der Gekreuzigte verstanden
wird und umgekehrt. Dieser Nachweis kann hier nicht erbracht werden*.

Man kénnte dariiber hinaus zeigen, daf} die in der Tradition der Theo-
logie und des spirituellen Schrifttums bezeugte Frommigkeit immer auf
eine Einheit der beiden Blickrichtungen tendierte, die wir oben, absichtlich
iibersteigert, unterschieden haben. Wenn der Fromme sich an den erhGhten
Herrn betend wendet, dann sieht er, wie Stephanus, des Menschen Sohn
zur Rechten Gottes stehen (Apg 7, 56), und wenn er den Wegen des irdi-
schen Jesus betrachtend nachgeht, weiff er, dafi, was er so liebend betrachtet,
jetzt ewige Wirklichkeit ist, die im Leben des ewigen Gottes ihre End-
giiltigkeit gefunden hat. Wenn die , Auferstehung® Jesu richtig verstanden
wird, so wie sie der Glaube wirklich meint, dann bedeutet sie nicht das
Weiterleben eines selben Subjektes, das eine vergangene Lebensphase
hatte, mit neuen Lebensinhalten, sondern die von Gott geschenkte End-
giiltigkeit des irdischen Lebens der Geschichte, die eine endgiiltige Bedeu-
tung hat, weil sie in Menschwerdung und Kreuz des ewigen Logos die
Geschichte Gottes selber ist®.

Natiirlich miifite man nun auch noch zeigen, dafl in der Geschichte selbst
jetzt schon und in etwa schon jetzt erfahrbar ein Ewiges sich ereignet, das
zwar einmal durch Freiheit sich ,ereignet“, aber gerade von dieser nicht
als Vergehendes, sondern als Endgiltiges und Unwiderrufliches gesetzt
wird, so daf} in der Geschichte Ewigkeit geschieht und dieses Ewige nicht
blof sich hinter der Geschichte als ein neues und anderes hinzufiigt. Aber
auch auf dieses allgemeinere Problem des Verhiltnisses von Freiheit, Zeit
und Ewigkeit kann hier nur gerade noch andeutend verwiesen werden.

Wir haben vielleicht sehr unspirituell, d. h. bloff abstrakt theoretisie-
rend, von der Spiritualitit des Osterglaubens gesprochen. Und auch dabei
blieben noch viele Konsequenzen unerwéhnt, die aus dem angedeuteten
Grundansatz des Verstandnisses des Auferstandenen und des Verhéltnis-
ses des Frommen zu diesem Auferstandenen gewonnen werden kénnten.
So konnte z.B. etwas iiber das wirkliche Wesen der himmlischen Fir-
sprache des Auferstandenen beim Vater gefolgert werden, die nicht eine

1 Vgl. die Ausfiihrungen Wilhelm Thiisings in Rahner/Thiising, Christologie — systema-
tisch und exegetisch, Freiburg 1972: Quaestiones Disputatae Nr. 55.

2 Vgl. K. Rahner, Die ewige Bedeutung der Menschheit Jesu fiir unser Gottesverhiltnis,
Sdhriften zur Theologie III.



Elisabeth Ott 94

neue, von uns angestoflene ,Beschiftigung® (sit venia verbo) Jesu ist,
sondern identisch ist mit der in Erkenntnis und Freiheit ewig von Jesus be-
sessenen Giiltigkeit seines irdischen Lebens und seines Kreuzes. Mehr zu
sagen war hier nicht méglich. Es sollte eigentlich dem Frommen nur Mut
gemacht werden, sich unbefangen an den erhéhten Herrn im Gebet zu
wenden, weil die Unmittelbarkeit zu Gott auch die Unmittelbarkeit zu der
Geschichte bedeutet, die Gott als seine eigene Wirklichkeit angenommen
und in der Auferstehung Jesu endgiiltig als seine bestétigt hat.

Die ,,Aufmerksamkeit« als Grundvollzug
der christlichen Meditation

Der geistliche Weg der Simone Weil*
Elisabeth Ott, Neresheim

Es bedarf der Mithe, um das Wahre auszudriicken. Auch um es zu
empfangen. Das Falsche — oder zumindest das Oberflichliche —
1488t sich miihelos ausdriicken und empfangen. S. W.

Nach Meinung mancher ihrer Biographen weist die franzosische Jiidin
Simone Weil (1909-1943), die bewufit an der Schwelle der Kirche stehen
blieb, obwohl sie ganz vom Christusgeheimnis erfiillt war und aus der
katholischen Uberlieferung lebte, ,authentische Zige“ der Heiligkeit auf.
Wie Theresia von Avila aus ihrer meditativen und kontemplativen Hal-

*Im zweiten Weltkrieg der franzésischen Widerstandsbewegung angehérend, ging
Simone Weil nach der Besetzung Frankreichs durch die deutschen Truppen (Mai 1942) in
die USA und von dort nach London, um in einem nach ihrer Uberzeugung letztlich reli-
gidsen Kampf gegen Gotzendienst und Sklaverei aus dem Glauben heraus das Ihre beizu-
tragen. Sie starb am 24. August 1943 in Ashford (Kent). Thre von grofer Glaubenskraft
und mystischer Religiositdt zeugenden religidsen Schriften wurden nach ihrem Tod her-
ausgegeben und sind z. T. auch im Deutschen erschienen. — Fiir die hier vorliegende Arbeit
wurde benutzt: Von Simone Weil: La connaissance surnaturelle, Gallimard 1950; Schwer-
kraft und Gnade. Mit einer Einfithrung von Gustave Thibon. Miinchen 1952; Das Ungliick
und die Gottesliebe. Mit einer Einfiihrung von T. S. Eliot, Miinchen 1953. — Uber Simone
Weil: J, M. Perrin — G. Thibon, Wir kannten Simone Weil. Paderborn 1954; K. Epting,
Der geistliche Weg der Simone Weil, Stuttgart 1955; A. Krogmann, Simone Weil. In
Selbstzeugnissen und Bilddokumenten, Rowohlt (Rororo, Monogr. 166); J. Cabaud,
Simone Weil. Die Logik der Licbe, Freiburg/Miinchen 1968.





