
Elisabeth Ott 94 

neue, von uns angestoßene •Beschäftigung" (sit venia verbo) Jesu ist, 
sondern identisch ist mit der in Erkenntnis und Freiheit ewig von Jesus be- 
sessenen Gültigkeit seines irdischen Lebens und seines Kreuzes. Mehr zu 
sagen war hier nicht möglich. Es sollte eigentlich dem Frommen nur Mut 
gemacht werden, sich unbefangen an den erhöhten Herrn im Gebet zu 
wenden, weil die Unmittelbarkeit zu Gott auch die Unmittelbarkeit zu der 
Geschichte bedeutet, die Gott als seine eigene Wirklichkeit angenommen 
und in der Auferstehung Jesu endgültig als seine bestätigt hat. 

Die •Aufmerksamkeit" als Grundvollzug 
der christlichen Meditation 
Der geistliche Weg der Simone Weil* 

Elisabeth Ott, Neresheim 

Es bedarf der Mühe, um das Wahre auszudrücken. Auch um es zu 
empfangen. Das Falsche - oder zumindest das Oberflächliche - 
läßt sich mühelos ausdrücken und empfangen. S. W. 

Nach Meinung mancher ihrer Biographen weist die französische Jüdin 
Simone Weil (1909-1943), die bewußt an der Schwelle der Kirche stehen 
blieb, obwohl sie ganz vom Christusgeheimnis erfüllt war und aus der 
katholischen Überlieferung lebte, •authentische Züge" der Heiligkeit auf. 
Wie Theresia von Avila aus ihrer meditativen und kontemplativen Hal- 

* Im zweiten Weltkrieg der französischen Widerstandsbewegung angehörend, ging 
Simone Weil nach der Besetzung Frankreichs durch die deutschen Truppen (Mai 1942) in 
die USA und von dort nach London, um in einem nach ihrer Überzeugung letztlich reli- 
giösen Kampf gegen Götzendienst und Sklaverei aus dem Glauben heraus das Ihre beizu- 
tragen. Sie starb am 24. August 1943 in Ashford (Kent). Ihre von großer Glaubenskraft 
und mystischer Religiosität zeugenden religiösen Schriften wurden nach ihrem Tod her- 
ausgegeben und sind z. T. auch im Deutschen erschienen. - Für die hier vorliegende Arbeit 
wurde benutzt: Von Simone Weil: La connaissance surnaturelle, Gallimard 1950; Schwer- 
kraft und Gnade. Mit einer Einführung von Gustave Thibon. München 1952; Das Unglück 
und die Gottesliebe. Mit einer Einführung von T. S. Eliot, München 1953. - Über Simone 
Weil: J. M. Perrin - G. Thibon, Wir kannten Simone Weil. Paderborn 1954; K. Epting, 
Der geistliche Weg der Simone Weil, Stuttgart 1955; A. Krogmann, Simone Weil. In 
Selbstzeugnissen und Bilddokumenten, Rowohlt (Rororo, Monogr. 166); J. Cabaud, 
Simone Weil. Die Logik der Liebe, Freiburg/München 1968. 



Die •Aufmerksamkeit" als Grundvollzug der christlichen Meditation 95 

tung heraus die Schäden ihrer Zeit anpackte und zur großen Reformerin 
wurde, so finden wir bei Simone Weil die Probleme unserer Tage - den 
Weltfrieden, die soziale Frage, die Vergötzung der Sexualität, die Bedro- 
hung durch moderne Waffen, die Säkularisierung, die Auseinandersetzung 
mit der Erforschung des Unbewußten und den Hochreligionen Asiens. Es 
geht bei ihr um •die Erfindung einer neuen Heiligkeit", nicht um eine zeit- 
lose und zeitfremde Meditation, sondern um inkarnierte Gotteserfahrung. 

Meditation als gesammelte Aufmerksamkeit 

Das Wort Meditation kommt bei Simone Weil kaum vor, selten auch das 
andere, Kontemplation. Simone Weil spricht von Sammlung, von Konzen- 
tration und sehr viel von •Aufmerksamkeit". 

Wir benutzen das Wort meist im alltäglichen Sinn: Aufmerksamkeit 
als eine Verhaltensweise, die jeder mehr oder weniger hat und die sein 
Verhältnis zu einem Gegenüber kennzeichnet. Simone Weil aber erschließt 
ihr aus der Erfahrung •Die Gnade ist das Gesetz der herabsteigenden 
Bewegung" eine neue Dimension. Die Bereitung für die Gnade besteht in 
der aufmerksamen Erwartung: •Die Spitze der Aufmerksamkeit berührt 
Gott." Aufmerksamkeit ist die Tür zur Liebe; Liebe kann nie ohne Auf- 
merksamkeit sein. Aufmerksamkeit ist die Tür zur Wahrheit. •Eine Beru- 
fung zur Wahrheit stellt äußerste Ansprüche an den Berufenen." Auf- 
merksam erwartet der Mensch diese Wahrheit, indem er sie begehrt, •und 
ohne daß man sich gestattet, sie zu suchen". Ein meditativer Weg zur 
Erkenntnis. 

Dieser gesammelten Aufmerksamkeit eignet die Grundqualität alles Me- 
ditierens, die Gelassenheit. Simone Weil betont, daß es nicht um •Muskel- 
anspannung" oder •Atem anhalten" geht. •Die Aufmerksamkeit besteht 
darin, seinen Gedanken in der Schwebe zu halten, ihn verfügbar, frei und 
zugänglich für das Objekt zu bewahren und in sich selber, wohl in der 
Nachbarschaft des Gedankens, aber auf einer tieferen Ebene und ohne 
Kontakt mit ihm, die verschiedenen erworbenen Kenntnisse in Bereitschaft 
zu stellen, die man nötig hat ... Vor allem muß das Denken leer sein, in 
Erwartung, nichts suchen, aber voll Bereitschaft, in seiner nackten Wahr- 
heit das Objekt aufzunehmen, das hineindringen will." 

Aufmerksamkeit erreicht die Tiefe des Menschen. Schon in der Schule 
sollte sie eingetrübt werden. Denn •die allgewöhnlichste Wahrheit, wenn 
sie die ganze Seele durchdringt, ist wie eine Offenbarung ... So aufgefaßt, 
ähnelt jede Schulübung einem Sakrament... Das schöpferische Vermögen 
entspricht der höchsten Aufmerksamkeit, und diese höchste Aufmerksam- 
keit wird immer eine religiöse sein ... Die Fülle der Aufmerksamkeit wird 



Elisabeth Ott 96 

nur in der religiösen Aufmerksamkeit erreicht." •Intuitive Aufmerksam- 
keit ist... ein direktes Verbundensein mit Gott, das allen möglich ist." 

Auf keiner Stufe ist die Übung der Aufmerksamkeit vergebens: •Selbst 
wenn die Anstrengungen durch Jahre hindurch scheinbar fruchtlos bleiben 
sollten, so wird eines Tages doch ein dem Grad dieser Anstrengungen 
genau entsprechendes Licht die Seele durchfluten" und den ganzen Men- 
schen erfassen. Aufmerksamkeit bindet die auseinanderstrebenden Kräfte 
zusammen und zentriert sie, zuletzt auf Gott: •Die von jeder Beimischung 
ganz und gar gereinigte Aufmerksamkeit ist Gebet." 

Das Wort Aufmerksamkeit erweist sich bei näherer Betrachtung immer 
mehr als ein gutes, ja ein geniales Wort für die Art und Weise eines 
Christen, zu •meditieren". Es entspricht dem biblischen Wort •harren" 
und dem Verhalten der •klugen Jungfrauen". Aufmerksamkeit legt in 
keine Richtung fest (wie z. B. Versenkung). Aufmerksamkeit kann nach 
oben, nach unten, nach innen, nach außen, auf Dinge, Tiere, Menschen 
und Übernatürliches gehen. Schon ein Tier ist fähig zur Aufmerksamkeit, 
und die Engel schauen Gott in Aufmerksamkeit. 

Aufmerksamkeit bricht die Verschlossenheit des Menschen in sich, das 
cor incurvatum in se, das in sich verkrümmte Herz auf; sie ist hingeordnet, 
ausgespannt auf ein anderes. Sie setzt ein Gegenüber voraus, ist Bezie- 
hung, die - im Gegensatz zum reinen Warten - von Anfang an gegenseitig 
ist, auf Austausch beruht. Aufmerksamkeit hat auf allen Stufen mit 
Bewußtseinshelle und -schärfe zu tun. Sie bedeutet, eine Beziehung zu 
wählen oder gewählt zu haben. Sie hat Unterscheidung zur Folge. 

Aufmerksamkeit beginnt beim alltäglichen Tun, bei Dingen und Men- 
schen, die einer •wahr"-nimmt, aus ihrer Mitte, aus ihrem Wesen. Das 
kann er aber nur, wenn er selber aus seiner Mitte lebt. Der subjektbezogene 
Pol ist Sammlung, Erwartung, Bereitschaft; als religiöse Aufmerksamkeit: 
Verfügbarkeit, Ablösung, Loslösung, Abtötung des Ich, Entschaffung, 
Entäußerung, Leere. Das Gegenüber variiert. Der Aufmerksame wählt 
zunächst, bis er dann die Beziehung auf Gott freigelegt hat, der •uns 
zuerst geliebt hat". Simone Weil spricht davon, daß Gott in die Seele 
•herabstürzt". Es geht nicht um Wille und Voluntarismus: •Die Anstren- 
gung, durch welche die Seele sich rettet, gleicht der Anstrengung des 
Schauens, des Lauschens ..., es ist ein Akt der Aufmerksamkeit und der 
Zustimmung. Was die Sprache Willen nennt, ist hingegen etwas, das der 
Muskelanstrengung gleicht. Der Wille befindet sich auf der gleichen Stufe 
wie der natürliche Teil der Seele. Die rechte Übung des Willens ist ohne 
Zweifel eine unerläßliche Vorbedingung des Heiles, doch eine entfernte, 
niedere, sehr untergeordnete, rein negative." 

Die Aufmerksamkeit ist mehr; sie macht mich leer von mir selbst und 



Die •Aufmerksamkeit" als Grundvollzug der christlichen Meditation 97 

bereit für Gott: •Wir nehmen teil an der Erschaffung der Welt, indem 
wir uns selbst entschaffen ... Er hat sich seiner Gottheit entleert. Wir 
sollen uns der falschen Göttlichkeit entleeren, mit welcher wir geboren 
werden ... In dem Maße, als ich nichts werde, liebt Gott sich durch mich 
hindurch. Wir müssen sterben, um die verhaftete Energie in uns freizuset- 
zen ... Wer sich Gott hingibt, empfängt seine Gegenliebe. Wer sich ihm 
hingibt, dem schenkt er sich - in der von ihm gewählten Form." 

Aufmerksamkeit und Verwandlung der Wirklichkeit mit ihrem Übel 

Die meditative Haltung der Aufmerksamkeit wendet sich allem Geschaf- 
fenen zu. Aufmerksamkeit ergründet das wahre Wesen der Welt, aber 
vergötzt sie nicht. Im Lichte Christi erkennt sie ihre Schönheit und ihr 
Elend, das •Seufzen der Kreatur". 

Aufmerksamkeit dem Nächsten gegenüber ist liebende Verhaltensweise. 
Das weiß die Sprache, wenn sie spricht von •Aufmerksamkeiten". Wahre 
Nächstenliebe ist Liebe, die aus der Gottesliebe hervorgeht. Gottesliebe 
und Nächstenliebe gehören zusammen, beide setzen die Aufmerksamkeit 
voraus: •Reine Liebe zu den Geschöpfen: nicht Liebe in Gott, sondern 
Liebe, die durch Gott hindurchgegangen ist wie durch das Feuer. Liebe, 
die sich von den Geschöpfen gänzlich ablöst, um zu Gott aufzusteigen und 
die von Gott in Gemeinschaft mit seiner schöpferischen Liebe wieder 
herabsteigt." •Aufmerksamkeit ist die seltenste und reinste Form der 
Großherzigkeit", schreibt Simone Weil an Bousquet. Zu Recht tadelt sie 
umgekehrt, daß •oft ein Handeln ,um Gottes willen' mit einem vollstän- 
digen Mangel an Aufmerksamkeit für den Unglücklichen parallel geht". 
Weltpolitik müßte mit •Aufmerksamkeit" gemacht werden. 

Im Zusammenhang mit dieser aus Gott geborenen Aufmerksamkeit zu 
den Geschöpfen braucht Simone Weil sogar Worte wie Begehren und 
Verlangen. •Die Aufmerksamkeit ist an das Verlangen geknüpft ... oder 
genauer an die Einwilligung ... Die religiösen Gebräuche bestehen völlig 
in der von der Begierde beseelten Aufmerksamkeit. Darum kann keine 
Moral sie ersetzen". Aber da ist noch ein anderes: •In unserer Seele ist 
etwas, das der wahrhaften Aufmerksamkeit sehr viel heftiger widerstrebt, 
als das Fleisch der Ermüdung widerstrebt. Dieses Etwas ist dem Bösen sehr 
viel näher als das Fleisch. Darum wird jedesmal, wenn man wirklich auf- 
merksam ist, etwas Böses in einem zerstört. Ist man mit dieser Absicht auf- 
merksam, so wiegt eine Viertelstunde der Aufmerksamkeit sehr viele gute 
Werke auf." 

Es geht hier um etwas, das man •ethische Transformation", Umwand- 
lung nennen könnte. Simone Weil meint aber nicht vor allem das eigene 



Elisabeth Ott 98 

Besserwerden des Übenden, sondern eine ins Metaphysische reichende 
Verwandlung des Bösen überhaupt. Ein In-Dienst-Nehmen der im Bösen 
gebundenen Energie für Christus. Das Kreuz Christi ermöglicht ihr eine 
solche Transformation. So bekennt sie: •Es ist eine Gunst, daß die wesen- 
hafte Unvollkommenheit, die in meinem Grunde verborgen ist, mir an 
dem und dem Tage, zu der und der Stunde, unter den und den Umständen 
teilweise offenbar geworden ist. Ich begehre, ich flehe, daß meine Unvoll- 
kommenheit meinen Augen gänzlich offenbar werden möge, soweit der 
menschliche Geist dieses Anblicks fähig ist... daß ich ... in der Wahrheit 
sei." 

Sie wagt, diese Erfahrung ins Allgemeine zu heben: •Nicht wünschen, 
daß irgendeine unserer Erbärmlichkeiten verschwinde, sondern die Gnade 
erbitten, die sie verwandelt... Versuchen, seinen Fehlern durch die Auf- 
merksamkeit abzuhelfen und nicht durch den Willen ... Ein mögliches 
Böses lange Zeit zu betrachten, ohne es zu vollbringen, bewirkt eine Art 
von Transsubstantiation. Widerstrebt man ihm nur mit endlicher Kraft, 
so erschöpft diese Kraft sich in einer gegebenen Zeit, und wenn sie erschöpft 
ist, erliegt man der Versuchung. Bleibt man unbeweglich und aufmerksam, 
dann hingegen erschöpft sich die Versuchung - und man empfängt die 
aufgestaute Kraft." 

Die Wahrheit im Schauen, nicht das eigene Können macht uns frei. •Was 
in uns vom Satan herrührt, das ist die Einbildung. Gut ist, was Wesen und 
Dingen ein Mehr an Wirklichkeit verleiht, böse, was ihre Wirklichkeit 
vermindert." Damit kommt sie der •neuen Ethik" Erich Neumanns nahe. 
Das Böse, die Sünde, bestehen in einer falschen Blickrichtung (nicht in 
•Entfernung"); positiv gefaßt heißt das: •Wendet man die Aufmerksam- 
keit mit Liebe auf Gott, so werden gewisse Dinge unmöglich." 

Die vollkommene Aufmerksamkeit auf die vollkommene Reinheit 
gerichtet, die Berührung mit der Wahrheit, zerstört das Übel. •Seine Auf- 
merksamkeit auf die vollkommene Reinheit zu richten, ... dies ist das 
einzige Tun, das dem Menschen gestattet, einen Teil des Übels, das in ihm 
ist, durch einen Akt der Übertragung zu zerstören. ... An dem Tage, wo 
ein vollkommen reines Wesen hienieden unter menschlicher Gestalt auf- 
tritt, muß sich automatisch die größtmögliche Menge des in seinem Umkreis 
verbreiteten Übels in Gestalt des Leidens auf dieses Wesen versam- 
meln ... das Übel wird nicht eigentlich zerstört, es wird verwandelt. Die 
Berührung mit der vollkommenen Reinheit trennt die unauflösliche Ver- 
mischung des Leidens mit der Sünde ... reines Leiden." 

Diese Wandlung der Energie, diese Transformation der Energie auf 
eine höhere Stufe, dieses Hinausverwandeln des Bösen aus der Welt, 
geschieht in und mit Jesus Christus. Auch für den sündigen Menschen gilt 



Die •Aufmerksamkeit" als Grundvollzug der christlichen Meditation 99 

deshalb: •Wandlung der Energie des Bösen ... ist möglich . .. durch das 
Verlangen, das tiefernste Verlangen, daß dieses in uns geschähe. Durch 
reines Verlangen, ohne den Versuch, es selbst zu verwirklichen ... Die 
kostbarsten Güter dürfen nicht gesucht, sondern nur erwartet werden, denn 
der Mensch kann sie nicht aus eigenen Kräften finden." Bei diesem Bemü- 
hen um eine immer tiefere und breitere Fähigkeit zur Aufmerksamkeit 
- im Grunde: um die totale Aufmerksamkeit - hat die Intelligenz des 
Menschen •den Schutt fortzuräumen": •Schon die diskursive Vernunft ist 
behilflich, allen Götzendienst zu zerstreuen, da sie uns erkennen läßt, wie 
jedes Gut und jedes Übel begrenzt und vermischt sind und wie leicht eines 
ins andere umschlägt." Nur die ausharrende Aufmerksamkeit bewahrt die 
Seele vor Götzendienst. •Der Götzendienst entsteht daraus, daß man nach 
einem absoluten Gut dürstend, nicht die übernatürliche Aufmerksamkeit 
besitzt und nicht die Geduld hat, diese wachsen zu lassen." 

Die gesamte Wirklichkeit, auch der Leib, wird von der Aufmerksamkeit 
umfaßt. Zu seiner Integration schreibt Simone Weil: Im Begehren des 
Leibes wie der Seele und des Geistes ist Energie gebunden, die abgelöst 
werden kann, die verfügbar werden kann, die •auf der Stufenleiter der 
Energie höhersteigen" kann. Nicht der •elan vital" (die geschöpfliehe 
Lebenskraft) kann erlösen: •Eva und Adam wollten die Göttlichkeit in 
der Lebenskraft suchen. Aber ... das Geheimnis unserer Verwandtschaft 
mit Gott muß in unserer Sterblichkeit gesucht werden ... Gott gleichen, 
aber dem gekreuzigten Gott .. . Man muß den Biß der Begierde passiv 
ertragen wie ein Leiden, das einen sein Elend empfinden läßt, und die 
Aufmerksamkeit unverwandt auf das Gute gerichtet halten. Dann findet 
auf der Qualitätsleiter der Energien eine Erhöhung statt . . . Den Begier- 
den ihre Energie entziehen, indem man ihnen ihre Richtung auf zeitliche 
Ziele nimmt ... Unsere Begierden sind unendlich in ihren Ansprüchen, 
aber durch die Energie, die sie speist, sind sie der Beschränkung unter- 
worfen." 

•Auch der Körper muß in die Lehre genommen werden." Simone Weil 
spricht in zurückhaltender, aber deutlicher Weise von der Rolle der 
geschlechtlichen Energie beim Mystiker: •Das Fleisch ist gefährlich, inso- 
fern es sich weigert, Gott zu lieben, aber auch insofern es sich ungebührlich 
vordrängt, ihn zu lieben ... Es besteht ein wesentlicher Unterschied zwi- 
schen dem Mystiker, der das Vermögen zu lieben und zu begehren, dessen 
physiologische Grundlage die geschlechtliche Energie ist, auf Gott richtet, 
und der falschen Nachahmung des Mystikers, welche, diesem Vermögen 
seine natürliche Richtung belassend und ihm einen imaginären Gegenstand 

vorsetzend, diesem Gegenstand als Bezeichnung den Namen Gottes an- 
heftet. Die Unterscheidung zwischen beiden Operationen, von denen die 



Elisabeth Ott 100 

letztere noch unterhalb der Ausschweifung liegt, ist schwierig, aber sie ist 
möglich." 

Solche Sätze müssen aus tiefster eigener Erfahrung stammen; sie sind in 
die Sexualisierung unserer Zeit hinein und zugleich denen zugesprochen, 
die von der Möglichkeit einer Energieverwandlung wissen. Es geht Simone 
Weil nicht um • Sublimierung", die sie einen Unsinn nannte, den nur unsere 
Zeit habe erfinden können - es geht nicht um eine Aufwärtsbewegung des 
strebenden Menschen. Was sie meint, ist keine Verdrängung, keine Unter- 
drückung in Askese, kein Leiden an dem Ungeliebtsein, sondern Erwarten 
in Aufmerksamkeit. •Man muß die Energie ablösen von ihrem falschen 
Gegenstand ... sich des Hungers bemächtigen. Steige hinab zur Quelle der 
Begehrungen, um die Energie von ihrem Gegenstand loszureißen! Dort 
sind die Begehrungen wahr als Energie. Das Falsche liegt im Gegen- 
stand ... Die Religion entspricht dem Begehren, und es ist das Begehren, 
das uns rettet... Wir können nicht anders als begehren; wir sind Be- 
gehren." 

Wenn diese Verwandlung der Energie stattgefunden hat, dann ist Got- 
tesliebe aus dem Begehren geworden, und es gilt: •Sehr zu Unrecht macht 
man den Mystikern bisweilen einen Vorwurf daraus, daß sie sich der 
Sprache Liebender bedienen. Sie nämlich sind die ermächtigten Eigentümer 
dieser Sprache. Alle anderen sind nur berechtigt, sie von ihnen zu ent- 
lehnen." 

Meditation in der Wahrheit des Kreuzes 

Simone Weil bleibt sich selbst und ihrem Auftrag treu; sie geht auch bei der 
Teilnahme des Körpers •an der Lehre" bis zum Äußersten. •Zunichte- 
werden bis in den Bereich des Vegetativen. Dann wird Gott zu Brot.. . 
Gott hat das Vegetative erlöst (nicht das Soziale)." Das, was sie •Unglück" 
nennt, bewirkt solches Zunichtewerden. Die erlösende Wirkung ist aber an 
unsere Einwilligung gebunden. 

Reinheit ist für Simone Weil Unvermischtheit, die •Nacktheit" des Hei- 
ligen, ist Existenz ohne unreine Tröstung, ohne den Panzer der Lüge. Im 
christlichen Abendland wurde das Wort Reinheit auf sexuelle Unberührt- 
heit eingeengt. Gemeint aber ist die existentielle Reinheit, d. h. die •reine", 
lautere Weise, das eigene Leben als eben dieses Leben auf sich zu nehmen. 
Rein sein heißt: ohne Illusion, ohne Lüge, ohne Beschönigung, ohne Selbst- 
täuschung, ohne falsche Göttlichkeit - in der Wahrheit leben. •Die Rein- 
heit ist das Vermögen, die Befleckung zu betrachten." Und das Tun betref- 
fend: •Rein ist die Tat, die man vollbringen kann, während man seine 
innerliche Absicht gänzlich auf das reine und unmögliche Gute gerichtet 



Die •Aufmerksamkeit" als Grundvollzug der christlichen Meditation 101 

hält, ohne sich durch irgendeine Lüge weder die Anziehung noch die Un- 
möglichkeit des reinen Guten zu verschleiern." 

Meditation im Leid wird zur Aufmerksamkeit als Weg durch die Wüste 
- die Wüste der Entbehrung, der Ablösung, des Hungers, der Weglosig- 
keit, des •Unglücks" - in das •Gelobte Land". Simone Weil geht diesen 
Weg, Johannes dem Täufer vergleichbar, als Zeugin, die im Dunkel für 
das Licht zeugt. Die Zeit der Dürre ist aber auch die Zeit der inneren Reini- 
gung, der Heiligung. 

Auf diesem ihrem Weg hat sie das Kreuz entdeckt. Dessen Wahrheit hat 
sie überwältigt, als sie ihr Leben •rein" lebte und es zu verstehen suchte im 
Lichte Christi. Sie hat mit letzter Evidenz erfahren, daß allein das Christen- 
tum in Christus eine Antwort bereithält auf das Unglück der Welt und auf 
die Frage: Wohin mit dem Bösen? Eine Frage, die an Aktualität ja nichts 
eingebüßt hat. Die •Nacktheit" des Heiligen läßt diesen erkennen, daß es 
nur ein Gegenmittel gegen das Böse gibt: das unschuldige Leiden, die Ver- 
wandlung des Bösen in Leiden. Das Leiden ist konstitutionell für die Ret- 
tung unserer bedrohten Menschheit und Menschlichkeit. Es gibt nur die 
Alternative: Leiden mit Jesus Christus oder Gentlemen-Agreement mit 
dem Bösen. •Die Sünde wird dadurch, daß sie Christus ergreift, Leiden 
und durch das Leiden hindurch Entsühnung. In diesem Prozeß hebt die 
Sünde sich selbst auf." Auf den Menschen der Nachfolge angewandt: •Man 
muß das Böse aus dem unreinen Teil in den reinen Teil seiner selbst über- 
tragen und es derart umwandeln in reines Leiden. Das Verbrechen, das in 
einem ist, muß man sich selbst antun... Die Geduld besteht darin, daß 
man das Leiden nicht in Verbrechen umwandelt; dies genügt schon, um 
das Verbrechen in Leiden umzuwandeln ... Nicht das Leiden, das man sich 
selbst auferlegt, ist das wahre Heilmittel, sondern jenes, das man von 
außen erduldet... Der falsche Gott verwandelt das Leiden in Gewaltsam- 
keit. Der wahre Gott verwandelt die Gewaltsamkeit in Leiden." 

Dieser negative Aspekt der Heiligkeit heißt Leidensgemeinschaft mit 
Christus. Die positive Seite ist die Gottesliebe aus dem Unglück und durch 
das Böse hindurch: •Gott lieben durch die Zerstörung von Troja und Kar- 
thago hindurch und ohne Tröstung ... Liebt man Gott durch das Böse als 
solches (und durch den Schmerz) hindurch, dann ist es wahrhaft Gott, den 
man liebt." 

Nur die Aufmerksamkeit kann der •über die Unendlichkeit von Zeit 
und Raum zu uns kommenden unendlich viel unendlicheren Liebe Gottes" 
entsprechen. •Wir haben die Macht, sie willig in uns zu empfangen oder sie 
abzuweisen", wenn sie •zu ihrer Stunde kommt". Wir sind •wie Pflanzen, 
denen die Entscheidung freigestellt wäre, ob sie sich dem Licht aussetzen 
wollen oder nicht". Diese unsere Liebe zu Gott ist im Grunde die Liebe 



Elisabeth Ott 102 

Gottes zu Gott: •Nur Gott ist fähig, Gott zu lieben. Wir können unsere 
Einwilligung geben, aller Eigengefühle ledig zu werden, damit diese Liebe 
ungehindert durch unsere Seele hindurchgehe." Wir haben wieder nur die 
Freiheit der Entscheidung, der Hinwendung, des Hinblickens in Aufmerk- 
samkeit. •Die Anstrengung, durch welche die Seele sich rettet, gleicht der 
Anstrengung, mit welcher eine Braut ihr Jawort spricht." 

Der Schatten der Sünde und das erlösende Leid 

Zum Problem des Bösen gehört auch die schwere Frage nach der Bewälti- 
gung des unbewußten Bösen, nach dem Schatten. Simone Weil ist sich mit 
Paulus darin einig, daß alles Unbewußte in die Verantwortung vor Gott 
einbezogen werden muß, weil das Unbewußte zur Wirklichkeit des Men- 
schen gehört. •Die Sünde ist nichts anderes als die Verkennung des mensch- 
lichen Elendes. Sie ist unbewußtes Elend und gerade dadurch schuldhaft." 
Die Schuld besteht also gerade darin, daß der Mensch sein geheimes Wissen 
um sein Elend, um seine Verkehrtheit, um seine •imaginäre Göttlichkeit" 
nicht bis ins Bewußtsein hat vordringen lassen und sich nun nicht wie ein 
Mensch, der •aus der Wahrheit ist", verhält. Nur die rechte Aufmerksam- 
keit, der Entschluß, die Wahrheit sehen zu wollen, kann in einer Art Selbst- 
analyse vor Gott den Menschen retten. Verweigerung der Aufmerksamkeit 
ist Sünde. 

Das Unbewußte als Problem und Aufgabe war in dem Augenblick •ver- 
fügt", als das Aufkommen einer Wissenschaft vom unbewußten Teil der 
menschlichen Seele zusammenfiel mit weit- und heilsgeschichtlichen Phäno- 
menen wie dem Hitler-Reich. •Wo aber Gefahr ist, wächst das Rettende 
auch" (Hölderlin). In der Entwicklung des Menschen ist seither eine neue 
Verantwortlichkeit deutlich geworden. Der unterirdische •Eisberg" hat 
Zerstörungen großen Ausmaßes angerichtet, und man muß nun seine Natur 
und Wirkungsweise ergründen. Bewußtseinserweiterung geschieht. Theo- 
logen, Philosophen und Tiefenpsychologen haben uns sehr verschiedene 
Weisen der Integration dieses Unbewußten angeboten. Erich Neumann 
z. B. sieht die Möglichkeit und Notwendigkeit einer •neuen Ethik" als be- 
sonders dringlich an. •Ethisch einwandfrei im Sinne der neuen Ethik ist 
nur der Mensch, der sein Schattenproblem angenommen hat, d. h. seine 
eigene negative Seite bewußt gemacht hat... wir können uns in keiner 
Weise mehr mit der sogenannten .guten Gesinnung' zufrieden geben, die 
ein Symptom des Bewußtseins ist... Der Einbruch der Dunkelseite in das 
abendländische Bewußtsein ist nicht mehr rückgängig zu machen .. . Noch 
in keiner Epoche der Menschheit ist die dunkle Seite derart in den Vorder- 
grund des Interesses getreten." Es besteht die Gefahr, so sagt er, daß das 



Die •Aufmerksamkeit" als Grundvollzug der christlichen Meditation 103 

Ich versucht, •illusionistisch die Dunkel- und Schattenproblematik der 
Welt und der Menschheit zu umgehen, auf die eine oder andere Weise. Es 
geht aber darum, die ethische Forderung anzunehmen, die verlangt, daß 
der Mensch die Verantwortung auch für die unbewußten Prozesse über- 
nimmt" . 

Simone Weil weiß um die Gefahr der Projektion des eigenen Bösen auf 
Menschen und Dinge; sie weiß um den aus seinem Unbewußten •infek- 
tiösen" Menschen. Sie nimmt die Auseinandersetzung mit dem Bösen sehr 
ernst: •Findet eine Übertragung des Bösen statt, so wird das Böse bei dem, 
von welchem es ausgeht, nicht vermindert, sondert vermehrt. Phänomen 
der Multiplikation." Vom •natürlichen" Menschen gilt: •Was wir wollen, 
das ist das absolute Gute. Was wir erreichen können, ist das dem Bösen 
zugeordnete Gute." 

Simone Weil aber hat über das hinaus, was die Psychologie weiß, aus 
der Tiefe ihres Engagements für das Absolute uns heute ein erlösendes 
Wort zu sagen. Es geht um ein •Gesetz Christi", dessen Wahrheit sie an 
sich selbst erfahren hat, das sie selbst verkörpert. •Die Sünde, die in uns ist, 
tritt aus uns heraus und verbreitet sich draußen, indem sie die anderen für 
die Sünde gleichsam anfällig macht... Wird aber ein vollkommen reines 
Wesen getroffen, so findet eine Umwandlung statt, und die Sünde wird 
Leiden .. . Dies ist das erlösende Leiden. Alle verbrecherische Gewalt des 
römischen Reiches ist wider den Christus gestoßen und ist in ihm zu reinem 
Leiden geworden... Ein leidender Unschuldiger ergießt über das Böse 
das Licht des Heils ... Der wahre Sündenbock ist das Lamm", - auch für 
das unbewußte Böse, den Welt-Schatten. In der Nachfolge dieses Jesus 
Christus macht sie zur Grundlage ihrer Ethik, was schon immer Inhalt des 
Evangeliums war: Christi •Weg", der mehr ist, als was Neumann die 
•Elite-Moral jüdisch-christlicher Herkunft"nennt. Es ist das Angebot einer 
das Böse verwandelnden Leidensgemeinschaft mit dem leidenden Gott- 
menschen. Es ist ein radikaler, d. h. ein mit Wurzeln einbeziehender Weg: 
Die Gottesliebe aus dem Unglück hervorgegangen; die totale Ent-schaf- 
fung um der Neuschaffung willen; die Hingabe auch des Unbewußten in 
die Leere hinein, die die wahre Fülle ist, die neue Heiligkeit. 

•Die Reinheit reinigt das Böse." Dieser Weg ist ein Weg zur Vollkom- 
menheit - durch und in Jesus Christus, dem •Erstgeborenen". Ein kom- 
promißloses Ziel ohne Resignation, eine totale Lösung, die über alle Ethik 
hinausgeht. Dennoch ein realistisches Ziel, denn die Vollkommenheits- 
strebungen des Menschen sind •Wünsche als Vorahnungen von Möglich- 
keiten" - wieder in und durch den •zweiten Adam". •Einzig die Vollkom- 
menheit genügt", sagt Simone Weil. 

Der Weg aber zu einer Vollkommenheit, die zugleich Vollständigkeit 



Elisabeth Ott 104 

bedeutet, ist der Weg des Gehorsams. •Der Gehorsam ist die höchste Tu- 
gend"; er ist zugleich •Nahrung" für den Menschen. Gehorsam setzt Auf- 
merksamkeit voraus. Nur der Aufmerksame kann recht gehorchen. •Als 
Sklave handeln, während man als Liebender betrachtet..." •Der Kreuzes- 
tod Christi ist das Vorbild aller Akte des Gehorsams." 

Die Selbsterkenntnis Simone Weils entspricht der aller Heiligen und 
wahrhaft großen Menschen: •Ich trage in mir selbst den Keim zu allen oder 
doch fast allen Verbrechen .. . Die Verbrechen (damals beim Bürgerkrieg 
in Spanien) flößten mir Entsetzen ein, aber sie überraschten mich nicht." 
Im Lichte Jesu Christi hat sie erkannt, •was im Menschen ist". Von diesem 
Grund aus vollzieht sich bei der von Christus Ergriffenen die Auseinander- 
setzung mit dem Bösen, hier setzt ihre Aufmerksamkeit an. Sie darf und 
kann das, denn •Das Übel ist das Unbegrenzte, aber es ist nicht das Unend- 
liche ... Es gibt keine Tiefe, keine Transzendenz im Bösen .. . Sogar ver- 
übt, behält das Böse jenes Merkmal der Unwirklichkeit". 

Aushalten der Spannung und Loslösung von sich selbst 

•Die überlegenen Geister sind allemal jene, die die verschiedensten und 
gegensätzlichsten Elemente in der Einheit ihrer Natur zusammenfassen" 
(Thibon). Das gilt für Simone Weil und in einem höheren Sinn auch für 
ihren geistlichen Weg, der eben von dieser grenzenlosen Preisgabe an die 
Wirklichkeit in ihrer grausamsten Erscheinungsform bestimmt und auf 
Vollkommenheit ausgerichtet ist. Das, was sie Aufmerksamkeit nennt, 
spannt die äußersten Pole menschlicher Erfahrung zusammen in •das Un- 
glück und die Gottesliebe", in •Schwerkraft und Gnade". Sie hielt diese 
Spannung aus. Sie verharrte •um der größten Hebelwirkung willen an der 
Stelle des größten Abstandes", so auch •am Schnittpunkt des Christentums 
mit allem, was es nicht ist", und unter dem Kreuz als dem Punkt, von dem 
aus man die Welt aus den •Angeln heben kann". 

Das Material, aus dem Gott diese Heilige formte, entsprach ihrem Weg 
und der Art ihrer Berufung, im Schnittpunkt zu leben als dem Ort des 
Zusammenpralls. Daß sie die Erfahrung der eigenen Erbärmlichkeit bei 
den allergewöhnlichsten Verrichtungen als einen besonderen Gunsterweis 
Gottes deutet, daß sie •das zerschmetternde Gefühl ihres Elends" schon 
früh in sich trug, weist auf das Brandmal ihrer Berufung zum Kreuzträger. 
Nach ihrer eigenen Deutung ist dieses Gefühl des eigenen Elendes aus der 
entschlossenen Abwehr jeder Lüge, aller Scheinerfüllungen, der •Einbil- 
dung" hervorgegangen, und es fällt für sie zusammen mit dem •Gefühl der 
Wirklichkeit". •Einzig die Betrachtung unserer Grenzen und unseres 
Elendes hebt uns auf eine höhere Stufe hinauf... Die aufsteigende Be- 



Die •Aufmerksamkeit" als Grundvollzug der diristlichen Meditation 105 

wegung ist eitel (und schlimmer als eitel), wenn sie nicht aus einer Abwärts- 
bewegung hervorgeht." 

•Ich habe kein Prinzip des Aufsteigens in mir... man muß gezogen 
werden." Simone Weil hat sich jede Art von Fluchtreaktion vor der Wirk- 
lichkeit verboten: •Alles, was ohne Wert ist, flieht das Licht. Hienieden 
kann man sich unter das Fleisch verbergen. Im Tod kann man es nicht mehr. 
Nackt ist man dem Licht ausgeliefert. Das ist dann, je nachdem, Hölle, 
Fegefeuer oder Paradies." 

•Der Held trägt eine Rüstung, der Heilige ist nackt" - dieses Wort von 
Thibon, ihrem Biographen, kann ganz allgemein für die Verfaßtheit gel- 
ten, mit der sich Simone Weil der Wirklichkeit aussetzte. Sie war existen- 
tiell nackt, und sie wollte es sein. Wer eine Rüstung trägt, lebt nicht in der 
Wahrheit. •Die Lüge ist ein Panzer." 

Nackt sein, heißt •der Zerreissung ausgesetzt sein", in allen Bereichen 
der Person - als Körper, Seele und Geist. •Der bis auf den Grund des eige- 
nen Seins erlittene Widerspruch, das ist die Zerreißung, das ist das Kreuz. 
Das Leiden ist erlösendes Leiden, wenn es nackt ist und in seiner Reinheit 
in die Existenz tritt. Dies rettet die Existenz." Sie macht ein Allgemeines 
daraus, wenn sie sagt: •In unserem Sein ist Gott zerrissen. Wir sind die 
Kreuzigung Gottes. Gottes Liebe zu uns ist Passion." Sie nennt diese 
Grunderfahrung auch •Leere". 

Was ihre •Natur" im Sinne ihrer Individualität betrifft, so stieß, wie 
Pater Perrin schreibt, ihre Methode der Aufmerksamkeit •in ihr selber, in 
ihrem intellektuellen Temperament... auf Hindernisse". Aufmerksam- 
keit setzt Geduld voraus, und nach Aussage ihrer Freunde war sie von 
Natur sehr ungeduldig. Ihr •furchtbarer Eigenwille" stand dem Entwer- 
den entgegen. Die Tatsache, daß sie - wie sie selbst schreibt - •nie geliebt 
wurde", daß sie als sehr •garconniere" geschildert wird, müssen in einem 
geheimen Ursache-Wirkung-Verhältnis gestanden haben zu ihrem tiefen 
Verständnis der Gottesliebe als Energieverwandlung und letzter Erfül- 
lung. Nichtgelebtes nicht zu verdrängen, sondern abzulösen, ist schwer. 
Thibon hat ihr die Ablösung bestätigt: •Losgelöst bis in das Mark ihrer 
Knochen von den legitimsten Ansprüchen des Ich, war sie aber nicht los- 
gelöst von ihrer eigenen Loslösung." Hat sie um diese Gefahr gewußt? Sie 
schreibt: •Man soll an nichts hängen, nicht einmal an seiner Loslösung." 

An Erkenntnisvermögen war sie reich. Da gehörte sie in die Kategorie 
des •Reichen Jünglings", den Jesus auffordert, seinen Reichtum den Armen 
zu geben. Das aber tat Simone Weil. Sie ließ ihre geistige Kapazität von 
dem bestimmen, was man ihre •animalische Sensibilität für das Unglück" 
genannt hat. Sie hat lange das Absolute im Sozialen gesucht, bis sie eben 
dieses Soziale als den letzten Götzen, als das •Große Tier" erfuhr. 



Elisabeth Ott 106 

Auch die Nächstenliebe stieß auf Hindernisse in ihrer Natur, die sie 
zwangen, immer tiefer in das einzudringen, was sie Liebe nannte. Reinheit 
kann den Unreinen verwunden, so wie alle Mittelmäßigkeit sich heraus- 
gefordert fühlen muß von denen, die auf das Absolute zuleben. Die Tie- 
fendifferenz stand oft ihrer Liebe im Wege. Thibon spricht von einem 
•Vorbeigleiten an den wahren Wünschen und Bedürfnissen dieser Näch- 
sten". Trotz ihrer hohen Bewußtheit war •ihre Naivität und Selbsttäu- 
schungsfähigkeit in psychologischen Dingen grenzenlos". Dies wieder ne- 
ben und trotz einer großen, ja •phänomenalen" pädagogischen Begabung. 
•Das Fingerspitzengefühl für das Relative" fehlte. 

•Ihr war die allertiefste Selbstverachtung eigen, soweit ihre empirische 
Persönlichkeit in Frage kam" (Thibon). Sie stellte sich sogar als geistlichen 
Menschen in Frage, wenn sie über den Unterschied zwischen wahrer und 
unechter Heiligkeit an P. Perrin schrieb: •Der Unterschied ist unschwer 
zu erkennen. Wo Heiligkeit ist, ist ein ständiges Überfließen übernatür- 
licher, unwiderstehlich allüberall wirksamer Energie. Jener andere Zustand 
aber tritt mit einer seelischen Erschöpfung auf und oft - wie in meinem 
Fall - gleichzeitig mit körperlicher und seelischer Erschöpfung." Von die- 
sem letzteren Zustand sagt sie, daß er eine gewisse oberflächliche Ähnlich- 
keit mit der Loslösung der Heiligen habe. Nun findet man aber dieses 
•scharfe Bewußtsein von ihrer Unvollendung" bei vielen wahren Heili- 
gen: •Man möchte glauben, es gibt Seelen, welche die Insuffizienz (das 
Ungenügen) ihrer Natur unwiderruflich aus dem Dienst Gottes ausschließt. 
Ich unter ihnen." 

Hat nicht Jesus auch diese Armut selig gepriesen, als er von den •Armen 
im Geist" sprach? 

Auf dem Weg zum Ziel kann dem erwählten Menschen selbst seine 
religiöse Natur zum Hindernis werden. Man hat vom •transzendentalen 
Egoismus der Heiligen" gesprochen; von der Härte, ja mitunter Aggres- 
sivität, mit der Simone Weil ihre absoluten Forderungen verwirklichen 
wollte. Man hat bei ihr eine •pathologische Veranlagung zum Leid", eine 
•Jagd nach dem Unglück" entdecken wollen. Es ist wieder Thibon, der vom 
•Hauptgeschäft ihres Lebens, der Selbstvernichtung" spricht. 

Vielleicht steckt der Schlüssel zu ihrer Haltung in dem Wort: •Begehrt 
man eine Liebe, die die Seele vor Verwundungen schützt, so muß man etwas 
anderes lieben als Gott." 

Das Ja zur eigenen Existenz in den Gegensätzen 

Simone Weil bejahte ihren Ort in der Geschichte und Heilsgeschichte: •Du 
hättest zu keiner besseren Zeit geboren werden können als dieser, in der 



Die •Aufmerksamkeit" als Grundvollzug der christlichen Meditation 107 

man alles verloren hat." Sie bejaht ihn als Mitternachtspunkt. Die Aus- 
einandersetzung Einzelner/Gemeinschaft, Individuum/Masse entsprach 
einer in ihr selbst angelegten Polarität: •Ich habe eine starke Veranlagung 
zum Herdentier in mir", bekennt sie Pater Perrin. •Ich bin meiner natür- 
lichen Veranlagung nach äußerst beeinflußbar und vor allem für kollektive 
Einflüsse übermäßig empfänglich." Und zugleich schreibt sie: •Es erscheint 
mir immer als eine wahnwitzige Vermessenheit, anzunehmen, man könne 

eine Ausnahme sein." 
Sie beschreibt eine Versuchung von heute, wenn sie - nach mühevoller 

Ablösung - im Sozialen, in den Kollektivgefühlen, das •Große Tier" zu 
erkennen glaubte. •Es bleibt nur die Wahl zwischen dieser Haltung (dem 
atheistischen Materialismus) oder der Liebe zu Gott... Der atheistische 
Gedanke par excellence ist der Gedanke des Fortschrittes . . . Denn er setzt 
voraus, das Mittelmäßige könne aus sich selbst das Vortreffliche erzeu- 
gen ... Das Soziale ist unaufhebbar der Bereich des Fürsten dieser Welt. .. 
Nur dadurch, daß er in den Bereich des Transzendenten, der Übernatur, 
des eigentlichen und echten Geistes eintritt, wird der Mensch dem Sozialen 
überlegen ... Nicht die Religion, sondern die Revolution ist Opium für das 

Volk." 
Sie dient dem Ganzen auf ihre Weise, der Weise des Opfers. •Ich kann 

das ganze All mit meinem Elend besudeln und dieses Elend nicht empfin- 
den, oder dieses Elend ganz in mich zusammenfassen . .. Die Last des Uni- 
versums auf dem Rücken eines Menschen - wen wundert es, daß dies 
schmerzt?" Dies noch einmal allgemein gefaßt: •Wenn das gesamte Uni- 
versum auf uns lastet, gibt es kein anderes mögliches Gegengewicht als Gott 
selber - den wahren Gott, denn die falschen Götter sind hier machtlos, 
selbst unter dem Namen des wahren." Der wahre Gott aber ist der Gott, 
der sich entäußerte. Entsprechend gilt für den Menschen: •Völlige Inkar- 
nation erfüllt sich dann, wenn das ganze Sein ein Gottes-Beraubtsein 
wurde." 

Simone Weil lebte in der Spannung der Gegensätze und fühlte sich aus- 
gespannt zwischen Widersprüchen. •Was das Verhältnis der konträren Ge- 
gensätze vermag, um das natürliche Sein zu berühren, das vermögen die in 
eins gedachten kontradiktorischen Widersprüche, um Gott zu berühren." 
Demzufolge ist •ein von Gott inspirierter Mensch ein Mensch, dessen Ver- 
haltensweisen, Gedanken und Gefühle durch ein Band verknüpft sind, das 
sich der Vorstellung entzieht... Wir sind Widerspruch, da wir in unserer 
Geschöpflichkeit zugleich Gott und das unendlich von Gott Verschiedene 
sind." Zwar ist die Vereinigung der Gegensätze möglich: •Die schlechte 
Vereinigung der Gegensätze wird auf der gleichen Ebene vollzogen, auf 
der die Gegensätze gelten .. . Die rechte Vereinigung der Gegensätze wird 



Elisabeth Ott 108 

auf der höheren Ebene vollzogen." Die Vereinigung der Widersprüche aber 
ist •Zerstückelung". Sie •ist unmöglich ohne äußerstes Leiden"; sie bedeu- 
tet Ablösung. •Deshalb gibt es keine Liebe zur Wahrheit ohne vorbehalt- 
lose Bereitschaft zum Tode. Das Kreuz Christi ist die einzige Pforte zur Er- 
kenntnis." Widersprüche zu erkennen ist in dieser Welt heilsnotwendig. 
•Die Widersprüche, an denen der Geist sich stößt, sind ... Kriterien des 
Wirklichen. .. Hat man etwas so lange aufmerksam betrachtet, bis der 
Widerspruch darin offenbar geworden ist, dann beginnt die Verhaftung 
sich zu lockern. Verharrt man auf dieser Bahn, so erreicht man die Ab- 
lösung." Ein Beispiel: •Gott kann in der Schöpfung nicht anders anwesend 
sein als unter der Form der Abwesenheit. .. Der, den wir lieben sollen, ist 
abwesend." 

Kurz vor ihrem Tod, in England, schreibt sie: •Ich empfinde einen immer 
breiter werdenden Riß, der durch meinen Geist und zugleich mitten durch 
mein Herz geht und der daher kommt, daß ich unfähig bin, das Unglück 
der Menschen, die Vollkommenheit Gottes und den Zusammenhang 
zwischen beiden in der Wahrheit zusammenzudenken. Ich habe die innere 
Gewißheit, daß diese Wahrheit... mir erst in dem Moment geschenkt 
wird, wo ich selbst seelisch im Unglück bin, und zwar in einer der äußersten 
Formen des Unheils der Gegenwart." Sie konnte diesen Widerspruch nicht 
mehr zusammendenken - das ist ja auch die Wahrheit des Rufes Jesu am 
Kreuz -, aber wie Jesus Christus, ihr Herr, konnte sie damit leben und im 
Selbstopfer lieben. •Die Ausmaße der Liebe Christi, das ist der Abstand 
zwischen Gott und dem Geschöpf ... Gott durchdringt die Dichte der Welt, 
um zu uns zu kommen . .. Wir aber befinden uns an jener Stelle, wo Liebe 
gerade möglich ist... Das Böse ist für die Liebe, was das Mysterium für die 
Vernunft ist. Wie das Mysterium die Tugend des Glaubens nötigt, eine 
übernatürliche Tugend zu sein, ebenso nötigt das Böse die Tugend der 
Liebe." 

Aufmerksamkeit setzt Sammlung voraus, und diese wird erschwert, je 
breiter und spannungsreicher das Persönlichkeitsgefüge ist. Die Mitte der 
gegensätzlichen und widersprüchlichen Individualität der Simone Weil 
war die Kreuz-Mitte geworden, die in Jesus Christus ihr erschienene un- 
begreifliche Liebe Gottes. •Man muß sich entwurzeln. Den Baum fällen 
und ein Kreuz daraus zimmern und dieses dann alle Tage tragen." Im 
Kreuz ist aller Gegensatz und aller Widerspruch geeint. Das ist das Ziel. 

Der Weg zur Neuen Heiligkeit 

Simone Weil wußte sich auf dem Weg - mit all der Ungewißheit, die das 
Unterwegssein bedeutet. Heiligkeit steht am Ende des Weges; der Weg 



Die •Aufmerksamkeit" als Grundvollzug der christlichen Meditation 109 

der rechten Aufmerksamkeit ist der Weg, der zu einer •neuen Heiligkeit" 
führt. •Für den Christen ist Heiligkeit das Minimum... Die spezifische 
Tugend des Christen hat den Namen Heiligkeit... Die Welt braucht eine 
Heiligkeit, die es früher nicht gegeben hat." Diese neue Heiligkeit wäre 
eine •viel wunderbarere Erfindung" als alle Erfindungen unserer Technik. 
Sie selbst glaubt, nur •den Ersatz" der Heiligkeit in die Hand bekommen 
zu haben. Simone Weil ist diesen Weg gegangen, ob zu Ende - das zu be- 
urteilen steht uns nicht zu. Wie auf diesem Weg das Ziel ansichtig wird, 
wie Gottes Gnade herabsteigt in die Aufmerksamkeit des Menschen, ist 
kaum zu beschreiben und noch weniger zu beurteilen. 

Simone Weil glaubte, daß eine in äußerer und innerer Leere fortgesetzte 
aufmerksame Erwartung notwendig zu einer mystischen Erfahrung führt. 
•Ein Augenblick des Stillstandes, der Besinnlichkeit, der reinen Intuition, 
der Hinnahme intellektueller und seelischer Leere. Diese Augenblicke 
allein befähigen den Menschen zum Übernatürlichen. Wer einen Augen- 
blick der Leere erträgt, erhält entweder das übernatürliche Brot oder bricht 
zusammen." Leere aber ist, wo einer inneren Spannung kein Äußeres ent- 

spricht. 
Aufmerksamkeit •verlagert sich", sie vollzieht sich in •wachsenden Rin- 

gen, welche sich über die Dinge ziehen. Ich werde den letzten vielleicht nicht 
vollbringen, aber versuchen will ich ihn", sagt R. M. Rilke. Bei Simone 
Weil geschieht der letzte Ring als Ertragen der Leere in ihrem Inneren. 
Dann stürzt Gott sich in die Seele hernieder. Die herabsteigende Bewegung 
der Gnade •inkarniert" sich durch den in aufmerksamer Erwartung leer 
gewordenen Menschen hindurch immer wieder neu in der Welt. Durch 
Aufmerksamkeit geschieht Vereinigung, Begegnung, Liebe. •Regungslos 
verharren und sich mit dem vereinigen, was man begehrt und dem man 
nicht näher kommt." Dabei muß •alles, was ich ... ,Ich' nenne, passiv sein. 
Nichts anderes wird von mir verlangt als Aufmerksamkeit; diese muß aber 
so intensiv sein, daß sich das Ich auflöst. Was ,Ich' heißt (muß ich) des Lichts 
der Aufmerksamkeit berauben und dieses auf das Unfaßbare übertragen." 
Sie heißt diesen Vorgang auch •Ablösung". Unter diesem Namen leistete 
Simone Weil die innere Bereitung für die mystische Erfahrung, obgleich 
sie betont, daß Gott selbst sie zur Mystikerin gemacht hat, indem er sie •er- 
griff". Sie hatte zuvor nie Mystiker gelesen und betrachtete sich lange Zeit 
als Atheistin. 

Von diesem Moment des Uberwältigtwerdens an wendet sie ihre Auf- 
merksamkeit auch auf christliche Texte und Wahrheiten. So schreibt sie an 
P. Perrin: •Hätte ich... diese Stellen nicht immer wieder mit Aufmerksam- 
keit und Liebe gelesen, so wäre ich nicht bis zu dieser Wahrheit vorgesto- 
ßen. Aber ich wäre gleichfalls nicht hingelangt, hätte ich auf meine eigene 



Elisabeth Ott ,JQ 

Meinung verzichtet und hätte ich den Akt der Unterwerfung vor ihnen ge- 
leistet, bevor ich inwendiges Licht wahrgenommen hätte." Sie betet nicht 
im gewöhnlichen Sinn, schreibt aber an Perrin, daß sie sich •als einzige 
Übung die Verpflichtung auferlegt, es (das Vaterunser) jeden Morgen ein- 
mal mit unbedingter Aufmerksamkeit zu sprechen". (An anderer Stelle 
spricht sie davon, daß dieses Gebet als Gebet das sei, was Christus als 
Mensch.) •Es ist unmöglich, es einmal zu sprechen und dabei die Fülle der 
Aufmerksamkeit auf jedes Wort zu richten, ohne daß in der Seele etwas 
Böses zerstört wird ... Wenn meine Aufmerksamkeit unter dem Sprechen 
abirrt oder einschläft, und sei es auch nur im allergeringsten Grade, so fange 
ich wieder von vorne an, bis ich einmal eine völlig reine Aufmerksamkeit 
erreicht habe. Die Kraft dieser Übung ist außerordentlich und überrascht 
mich jedesmal... Mitunter reißen schon die ersten Worte meinen Geist 
aus meinem Leibe und versetzen ihn an einen Ort außerhalb des Raumes... 
Die Unendlichkeit des gewöhnlichen Raumes unserer Wahrnehmung 
weicht einer Unendlichkeit zweiten oder auch dritten Grades ... Mitunter 
ist wahrend des Sprechens oder zu anderen Augenblicken Christus in Per- 
son anwesend, jedoch mit einer viel wirklicheren, durchdringenderen kla- 
reren und liebevolleren Gegenwart als jenes erstemal, da er mich ergriffen 
hat. ° 

Aufmerksamkeit im Sinne von Simone Weil ist Verfügbarkeit und 
Transparenz. Aufmerksamkeit ist die hergestellte Verbindung aus der 
eigenen Mitte mit dem Nächsten und Gott. Aufmerksamkeit zu üben meint 
die Übung der totalen Präsenz und der totalen Hingabe. Aufmerksamkeit 
ist zuletzt In-der-Liebe-Sein. 

Christliche Meditation des Aufmerkens 

In Simone Weil begegnen wir einer Meisterin der Meditation, die die Er- 
fahrung eines in allen wissenschaftlichen Disziplinen geschulten westlichen 
Menschen einbringt, zugleich aber auch das östliche und vorchristliche reli- 
giöse Geistesgut integriert hat. •Gerade dadurch, daß sie die westliche 
Methode wissenschaftlicher Forschung zur Grundlage des Aufmerksam- 
keitsweges macht, der zur Berührung mit Gott führen kann, läßt sie die 
Möglichkeit eines eigenen abendländischen Weges heute in der Ferne auf- 
leuchten ... Es ist wichtig, daß der Westen auf eigenen Grundlagen weiter- 
baut" (Epting). 

Simone Weil entwertet das Denken nicht; sie jocht Intellekt und Geist an 
und macht sie dem dienstbar, was sie Aufmerksamkeit nennt. Das Reis der 
Gotteserkenntnis ist hier auf den Baum der Philosophie aufgepfropft. Man 
sprach von einem plötzlichen Einbruch der Mystik in das säkulare Denken 



Die •Aufmerksamkeit" als Grundvollzug der diristlichen Meditation 111 

einer brillanten analytischen Intelligenz und eines radikal sozialistischen 
Engagements. Ihre Gelassenheit hat sie einer hohen Sensibilität und Ver- 
wundbarkeit abgerungen: die Aufmerksamkeit der Ungeduld; die Liebe 
dem •Niegeliebtwordensein" und dem Unglück; die Abkehr vom Sozialen 
als letztem Wert und möglichem Götzen einem großen Mitleid; ihre Hin- 
gabe dem Gefühl völliger Unwürdigkeit. 

Es ist die Aufmerksamkeit, die den Aufmerksamen dazu führt, daß er 
unter den Gegensätzen und Widersprüchen seines Lebens leidet und dieses 
Leiden in Gehorsam und Liebe verwandeln läßt. 

Keiner ihrer Biographen hat je in Abrede gestellt, daß Simone Weil in 
Christusnähe lebte, •in ihm". Sie war Kreuzträgerin in der •Gemeinschaft 
seiner Leiden". Weil sie aus dieser untersten Tiefe spricht, braucht sie den 
•übernatürlichen Gebrauch des Leidens im Christentum", um Leben zu 
können. Ihre Aufmerksamkeit setzt am Mitternachtspunkt, am Nullpunkt, 
beim •Sklaven"-dasein an. Ihre Erkenntnisse und Erfahrungen sind in 
keiner Weise Eigenkonstruktion einer schöpferischen Intelligenz. Jeder, 
der wenigstens einige Erfahrungen mit ihr teilt, weiß das mit Sicherheit. 
Ihre Gedanken sind die Versprachlichung einer letzten Erfahrung und 
Überwältigung, sind erlebte Antworten auf Fragen nach Gott und dem 
Übel. Auch ihre genialen, prägnanten Formulierungen entstammen zuerst 
der Aufmerksamkeit, in zweiter Linie der Begabung. 

•Das Werk Simone Weils ist ein einziger Ruf aus dem Abgrund, in den 
die moderne Menschheit gestürzt ist; aber in dem Ruf ist auch schon das 
Wissen, daß es eine größere Kraft gibt als die Schwerkraft, die alles nach 
unten reißt" (Epting). 

Simone Weil hat der Schizophrenie unserer Zeit ihre Aufmerksamkeit 
zugewandt und sie dann in sich selbst vor Gott getragen. Sie hat sich in 
unser Gespaltensein hinein •inkarniert". Sie hat der modernen Maßlosig- 
keit die Ablösung entgegengesetzt und sich der Liebe Gottes als Opfer an- 
geboten. Denn so erkennt sie: •Aus Mangel an Liebe ist die Menschheit toll 
geworden." 

•Ihr Appell an das Absolute klingt wie ein Ruf der Sammlung und Ret- 
tung in einer Stunde, wo die Menschheit die Vergötzung des Relativen bis 
zum hellen Wahnsinn treibt." Sie sagt: •Es ist notwendig, daß der Gegen- 
stand des Begehrens nichts anderes sei als das einzige, reine, totale, abso- 
lute, unbegreifliche Gut." Sie zieht auch die unerbittliche Konsequenz: 
•Daher schließt das Verlangen nach einem gänzlich reinen Guten die Hin- 
nahme des äußersten Unglücks für einen selber ein." Es ist die Hinnahme 
des ganzen Unglücks, der ganzen Wahrheit, die sie von sich selbst verlangt. 

•Gottes Sein ist im Werden" (Jüngel). Simone Weil steht uns Heutigen 
vielleicht näher als die Mystiker des Mittelalters, weil sie auf denselben 



Heinrick Dumoulin 112 

Anruf aus der heutigen Geschichte der Selbstverwirklichung Gottes in der 
Welt antwortet. Wir werden von denselben Mächten und Dämonen be- 
drängt, wir sind denselben Irrtümern und Illusionen ausgesetzt, aber auch 
dieselbe Wahrheit liegt für uns bereit. Wir überblicken dieselbe Weg- 
strecke der Heilsgeschichte. Wenn Zeit und Geschichte keine Rolle spielen 
beim Heilsgeschehen, mag es gleichgültig sein, wen ich mir zum Meister 
wähle. Der Christ von heute aber braucht den Meister, der ihm, den zeit- 
gebundenen Zeitgenossen, den zeitlich-überzeitlichen Christus neu ver- 
stehen hift. Der auferstandene Christus will heute mit Aufmerksamkeit 
erkannt und geliebt werden, damit er durch uns heute in der Welt leben 
kann. 

•Der Vater fand sein Wohlgefallen daran, daß in der ganzen weiten 
Schöpfung sich wenigstens eine Seele gefunden hatte, die ihn bat, sich auf 
dem härtesten Weg, auf dem Weg des Unglücks, seiner Liebe angleichen 
zu können ... Er gewährte ihr . .. die Wahrheit in ihrer Seele, die Lau- 
terkeit in ihren Gefühlen. Dann entriß er sie ihrer selbst, verzückte sie, ver- 
zehrte sie in seiner Liebe, verwandelte sie in seinen Sohn und warf sie, mit 
diesem zusammen, den Hungrigen als Nahrung vor" (Cabaud). 

Lebenswerte im Buddhismus 
Wo Christen von Buddhisten lernen können"' 

Heinrich Dumoulin S J, Tokyo 

Das Zweite Vatikanische Konzil hat uns zugleich mit der Öffnung zur Welt 
hin das Gespräch mit den nichtchristlichen Religionen geschenkt. An vielen 
Orten ist dieses Gespräch heute in vollem Gang und gehört (so dürfen wir 
glauben) zu den bedeutenderen Ereignissen unserer Epoche. Wenn ich in 
Europa über dieses Gespräch, wie wir es in Japan besonders mit den 
Buddhisten führen, berichtete, nannte ich öfters als die angestrebten 
Gesprächsziele: Einander kennenlernen und verstehen, eine Atmosphäre 
gegenseitiger Hochachtung und Sympathie schaffen und - auch dieses Ziel 
habe ich nie versäumt zu nennen - voneinander lernen. Wenn ich das Wort 
vom Lernen sagte, konnte ich bei meinen Zuhörern nicht selten eine Regung 
der Verwunderung, ja sogar der Befremdung gewahren. Voneinander 

* Den folgenden Vortrag hat der Vf. auf einer Abendveranstaltung der Bayerischen 
Katholischen Akademie in München am 22. Januar 1974 gehalten. 




