Elisabeth Ott 94

neue, von uns angestoflene ,Beschiftigung® (sit venia verbo) Jesu ist,
sondern identisch ist mit der in Erkenntnis und Freiheit ewig von Jesus be-
sessenen Giiltigkeit seines irdischen Lebens und seines Kreuzes. Mehr zu
sagen war hier nicht méglich. Es sollte eigentlich dem Frommen nur Mut
gemacht werden, sich unbefangen an den erhéhten Herrn im Gebet zu
wenden, weil die Unmittelbarkeit zu Gott auch die Unmittelbarkeit zu der
Geschichte bedeutet, die Gott als seine eigene Wirklichkeit angenommen
und in der Auferstehung Jesu endgiiltig als seine bestétigt hat.

Die ,,Aufmerksamkeit« als Grundvollzug
der christlichen Meditation

Der geistliche Weg der Simone Weil*
Elisabeth Ott, Neresheim

Es bedarf der Mithe, um das Wahre auszudriicken. Auch um es zu
empfangen. Das Falsche — oder zumindest das Oberflichliche —
1488t sich miihelos ausdriicken und empfangen. S. W.

Nach Meinung mancher ihrer Biographen weist die franzosische Jiidin
Simone Weil (1909-1943), die bewufit an der Schwelle der Kirche stehen
blieb, obwohl sie ganz vom Christusgeheimnis erfiillt war und aus der
katholischen Uberlieferung lebte, ,authentische Zige“ der Heiligkeit auf.
Wie Theresia von Avila aus ihrer meditativen und kontemplativen Hal-

*Im zweiten Weltkrieg der franzésischen Widerstandsbewegung angehérend, ging
Simone Weil nach der Besetzung Frankreichs durch die deutschen Truppen (Mai 1942) in
die USA und von dort nach London, um in einem nach ihrer Uberzeugung letztlich reli-
gidsen Kampf gegen Gotzendienst und Sklaverei aus dem Glauben heraus das Ihre beizu-
tragen. Sie starb am 24. August 1943 in Ashford (Kent). Thre von grofer Glaubenskraft
und mystischer Religiositdt zeugenden religidsen Schriften wurden nach ihrem Tod her-
ausgegeben und sind z. T. auch im Deutschen erschienen. — Fiir die hier vorliegende Arbeit
wurde benutzt: Von Simone Weil: La connaissance surnaturelle, Gallimard 1950; Schwer-
kraft und Gnade. Mit einer Einfithrung von Gustave Thibon. Miinchen 1952; Das Ungliick
und die Gottesliebe. Mit einer Einfiihrung von T. S. Eliot, Miinchen 1953. — Uber Simone
Weil: J, M. Perrin — G. Thibon, Wir kannten Simone Weil. Paderborn 1954; K. Epting,
Der geistliche Weg der Simone Weil, Stuttgart 1955; A. Krogmann, Simone Weil. In
Selbstzeugnissen und Bilddokumenten, Rowohlt (Rororo, Monogr. 166); J. Cabaud,
Simone Weil. Die Logik der Licbe, Freiburg/Miinchen 1968.



Die ,Aufmerksamkeit® als Grundvollzug der christlichen Meditation 95

tung heraus die Schiden ikrer Zeit anpackte und zur grofen Reformerin
wurde, so finden wir bei Simone Weil die Probleme unserer Tage — den
Weltfrieden, die soziale Frage, die Vergotzung der Sexualitat, die Bedro-
hung durch moderne Waffen, die Sdkularisierung, die Auseinandersetzung
mit der Erforschung des Unbewufiten und den Hochreligionen Asiens. Es
geht bei ihr um ,die Erfindung einer neuen Heiligkeit®, nicht um eine zeit-
lose und zeitfremde Meditation, sondern um inkarnierte Gotteserfahrung.

Meditation als gesammelte Aufmerksamkeit

Das Wort Meditation kommt bei Simone Weil kaum vor, selten auch das
andere, Kontemplation. Simone Weil spricht von Sammlung, von Konzen-
tration und sehr viel von , Aufmerksamkeit®.

Wir benutzen das Wort meist im alltdglichen Sinn: Aufmerksamkeit
als eine Verhaltensweise, die jeder mehr oder weniger hat und die sein
Verhiltnis zu einem Gegeniiber kennzeichnet. Simone Weil aber erschliefit
ihr aus der Erfahrung ,Die Gnade ist das Gesetz der herabsteigenden
Bewegung® eine neue Dimension. Die Bereitung fiir die Gnade besteht in
der aufmerksamen Erwartung: ,Die Spitze der Aufmerksamkeit beriihrt
Gott.“ Aufmerksamkeit ist die Tiir zur Liebe; Liebe kann nie ohne Auf-
merksamkeit sein. Aufmerksamkeit ist die Tiir zur Wahrheit. ,Eine Beru-
fung zur Wahrheit stellt duflerste Anspriiche an den Berufenen.“ Auf-
merksam erwartet der Mensch diese Wahrheit, indem er sie begehrt, ,,und
ohne dafl man sich gestattet, sie zu suchen“. Ein meditativer Weg zur
Erkenntnis.

Dieser gesammelten Aufmerksamkeit eignet die Grundqualitat alles Me-
ditierens, die Gelassenheit. Simone Weil betont, daf} es nicht um , Muskel-
anspannung® oder ,Atem anhalten“ geht. ,Die Aufmerksamkeit besteht
darin, seinen Gedanken in der Schwebe zu halten, ihn verfiigbar, frei und
zuganglich fiir das Objekt zu bewahren und in sich selber, wohl in der
Nachbarschaft des Gedankens, aber auf einer tieferen Ebene und ohne
Kontakt mit ihm, die verschiedenen erworbenen Kenntnisse in Bereitschaft
zu stellen, die man nétig hat ... Vor allem mufl das Denken leer sein, in
Erwartung, nichts suchen, aber voll Bereitschaft, in seiner nackten Wahr-
heit das Objekt aufzunehmen, das hineindringen will.“

Aufmerksamkeit erreicht die Tiefe des Menschen. Schon in der Schule
sollte sie eingetriibt werden. Denn , die allgewohnlichste Wahrheit, wenn
sie die ganze Seele durchdringt, ist wie eine Offenbarung . .. So aufgefafit,
dhnelt jede Schuliibung einem Sakrament . . . Das schipferische Vermégen
entspricht der hochsten Aufmerksamkeit, und diese hochste Aufmerksam-
keit wird immer eine religidse sein . . . Die Fiille der Aufmerksamkeit wird



Elisabeth Ott 96

nur in der religiésen Aufmerksamkeit erreicht.” , Intuitive Aufmerksam-
keit ist . .. ein direktes Verbundensein mit Gott, das allen moglich ist.“

Auf keiner Stufe ist die Ubung der Aufmerksamkeit vergebens: ,Selbst
wenn die Anstrengungen durch Jahre hindurch scheinbar fruchtlos bleiben
sollten, so wird eines Tages doch ein dem Grad dieser Anstrengungen
genau entsprechendes Licht die Seele durchfluten® und den ganzen Men-
schen erfassen. Aufmerksamkeit bindet die auseinanderstrebenden Krifte
zusammen und zentriert sie, zuletzt auf Gott: ,Die von jeder Beimischung
ganz und gar gereinigte Aufmerksamkeit ist Gebet.*

Das Wort Aufmerksamkeit erweist sich bei niherer Betrachtung immer
mehr als ein gutes, ja ein geniales Wort fiir die Art und Weise eines
Christen, zu ,meditieren®. Es entspricht dem biblischen Wort ,harren®
und dem Verhalten der ,klugen Jungfrauen“. Aufmerksamkeit legt in
keine Richtung fest (wie z. B. Versenkung). Aufmerksamkeit kann nach
oben, nach unten, nach innen, nach auflen, auf Dinge, Tiere, Menschen
und Ubernatiirliches gehen. Schon ein Tier ist fahig zur Aufmerksamkeit,
und die Engel schauen Gott in Aufmerksamkeit.

Aufmerksamkeit bricht die Verschlossenheit des Menschen in sich, das
cor incurvatum in se, das in sich verkriimmte Herz auf; sie ist hingeordnet,
ausgespannt auf ein anderes. Sie setzt ein Gegeniiber voraus, ist Bezie-
hung, die —im Gegensatz zum reinen Warten — von Anfang an gegenseitig
ist, auf Austausch beruht. Aufmerksamkeit hat auf allen Stufen mit
Bewufltseinshelle und -schirfe zu tun. Sie bedeutet, eine Bezichung zu
wihlen oder gewahlt zu haben. Sie hat Unterscheidung zur Folge.

Aufmerksamkeit beginnt beim alltiglichen Tun, bei Dingen und Men-
schen, die einer ,wahr“-nimmt, aus ihrer Mitte, aus ihrem Wesen. Das
kann er aber nur, wenn er selber aus seiner Mitte lebt. Der subjektbezogene
Pol ist Sammlung, Erwartung, Bereitschaft; als religiése Aufmerksamkeit:
Verfiigbarkeit, Ablosung, Loslésung, Abtétung des Ich, Entschaffung,
Entduflerung, Leere. Das Gegeniiber variiert. Der Aufmerksame wdhlt
zunéchst, bis er dann dic Beziehung auf Gott freigelegt hat, der ,uns
zuerst geliebt hat“. Simone Weil spricht davon, dal Gott in die Seele
»herabstiirzt“. Es geht nicht um Wille und Voluntarismus: ,Die Anstren-
gung, durch welche die Seele sich rettet, gleicht der Anstrengung des
Schauens, des Lauschens .. ., es ist ein Akt der Aufmerksamkeit und der
Zustimmung. Was die Sprache Willen nennt, ist hingegen etwas, das der
Muskelanstrengung gleicht. Der Wille befindet sich auf der gleichen Stufe
wie der natiirliche Teil der Seele. Die rechte Ubung des Willens ist ohne
Zweifel eine unerldBliche Vorbedingung des Heiles, doch eine entfernte,
niedere, sehr untergeordnete, rein negative.“

Die Aufmerksamkeit ist mehr; sie macht mich leer von mir selbst und



Die ,, Aufmerksamkeit” als Grundvollzug der christlichen Meditation 97

bereit fur Gott: ,Wir nehmen teil an der Erschaffung der Welt, indem
wir uns selbst entschaffen ... Er hat sich seiner Gottheit entleert. Wir
sollen uns der falschen Goéttlichkeit entleeren, mit welcher wir geboren
werden ... In dem Mafle, als ich nichts werde, liebt Gott sich durch mich
hindurch. Wir miissen sterben, um die verhaftete Energie in uns freizuset-
zen ... Wer sich Gott hingibt, empfangt seine Gegenliebe. Wer sich ihm
hingibt, dem schenkt er sich — in der von ihm gewéhlten Form.*

Aufmerksamkeit und Verwandlung der Wirklichkeit mit ihrem Ubel

Die meditative Haltung der Aufmerksamkeit wendet sich allem Geschaf-
fenen zu. Aufmerksamkeit ergrindet das wahre Wesen der Welt, aber
vergotzt sie nicht. Im Lichte Christi erkennt sie ihre Schonheit und ihr
Elend, das ,Seufzen der Kreatur®.

Aufmerksamkeit dem Nichsten gegeniiber ist liebende Verhaltensweise.
Das weifl die Sprache, wenn sie spricht von , Aufmerksamkeiten“. Wahre
Néchstenliebe ist Liebe, die aus der Gottesliebe hervorgeht. Gottesliebe
und Nichstenliebe gehéren zusammen, beide setzen die Aufmerksamkeit
voraus: ,Reine Liebe zu den Geschopfen: nicht Liebe in Gott, sondern
Liebe, die durch Gott hindurchgegangen ist wie durch das Feuer. Liebe,
die sich von den Geschopfen génzlich ablést, um zu Gott aufzusteigen und
die von Gott in Gemeinschaft mit seiner schopferischen Liebe wieder
herabsteigt.“ , Aufmerksamkeit ist die seltenste und reinste Form der
Groflherzigkeit®, schreibt Simone Weil an Bousquet. Zu Recht tadelt sie
umgekehrt, daf} ,oft ein Handeln ,um Gottes willen® mit einem vollstin-
digen Mangel an Aufmerksamkeit fiir den Ungliicklichen parallel geht“.
Weltpolitik miifite mit , Aufmerksamkeit gemacht werden.

Im Zusammenhang mit dieser aus Gott geborenen Aufmerksambkeit zu
den Geschopfen braucht Simone Weil sogar Worte wie Begehren und
Verlangen. ,Die Aufmerksambkeit ist an das Verlangen gekniipft . .. oder
genauer an die Einwilligung . . . Die religiésen Gebriuche bestehen vollig
in der von der Begierde beseelten Aufmerksamkeit. Darum kann keine
Moral sie ersetzen“. Aber da ist noch ein anderes: ,In unserer Seele ist
etwas, das der wahrhaften Aufmerksamkeit sehr viel heftiger widerstrebt,
als das Fleisch der Ermiidung widerstrebt. Dieses Etwas ist dem Bosen sehr
viel ndher als das Fleisch. Darum wird jedesmal, wenn man wirklich auf-
merksam ist, etwas Boses in einem zerstort. Ist man mit dieser Absicht auf-
merksam, so wiegt eine Viertelstunde der Aufmerksamkeit sehr viele gute
Werke auf.“

Es geht hier um etwas, das man ,ethische Transformation“, Umwand-
lung nennen konnte. Simone Weil meint aber nicht vor allem das eigene



Elisabeth Ott 98

Besserwerden des Ubenden, sondern eine ins Metaphysische reichende
Verwandlung des Bésen tiberhaupt. Ein In-Dienst-Nehmen der im Bésen
gebundenen Energie fur Christus. Das Kreuz Christi ermdglicht ihr eine
solche Transformation. So bekennt sie: , Es ist eine Gunst, dafl die wesen-
hafte Unvollkommenbheit, die in meinem Grunde verborgen ist, mir an
dem und dem Tage, zu der und der Stunde, unter den und den Umstidnden
teilweise offenbar geworden ist. Ich begehre, ich flehe, daR meine Unvoll-
kommenheit meinen Augen génzlich offenbar werden moge, soweit der
menschliche Geist dieses Anblicks fahig ist...dafl ich ... in der Wahrheit

[

sei.

Sie wagt, diese Erfahrung ins Allgemeine zu heben: ,Nicht wiinschen,
daf irgendeine unserer Erbdrmlichkeiten verschwinde, sondern die Gnade
erbitten, die sie verwandelt . .. Versuchen, seinen Fehlern durch die Auf-
merksamkeit abzuhelfen und nicht durch den Willen ... Ein mogliches
Boses lange Zeit zu betrachten, ohne es zu vollbringen, bewirkt eine Art
von Transsubstantiation. Widerstrebt man ihm nur mit endlicher Kraft,
so erschopft diese Kraft sich in einer gegebenen Zeit, und wenn sie erschopft
ist, erliegt man der Versuchung. Bleibt man unbeweglich und aufmerksam,
dann hingegen erschopft sich die Versuchung — und man empfangt die
aufgestaute Kraft.“

Die Wahrheit im Schauen, nicht das eigene Kénnen macht uns frei. , Was
in uns vom Satan herriibrt, das ist die Einbildung. Gut ist, was Wesen und
Dingen ein Mebr an Wirklichkeit verleiht, bose, was ihre Wirklichkeit
vermindert.“ Damit kommt sie der ,neuen Ethik® Erich Neumanns nahe.
Das Bése, die Siinde, bestehen in einer falschen Blickrichtung (nicht in
»Entfernung®); positiv gefaflt heiflit das: , Wendet man die Aufmerksam-
keit mit Liebe auf Gott, so werden gewisse Dinge unmoglich.“

Die vollkommene Aufmerksamkeit auf die vollkommene Reinheit
gerichtet, die Berithrung mit der Wahrheit, zerstort das Ubel. ,Seine Auf-
merksamkeit auf die vollkommene Reinheit zu richten, ... dies ist das
einzige Tun, das dem Menschen gestattet, einen Teil des Ubels, das in ihm
ist, durch einen Akt der Ubertragung zu zerstéren. ... An dem Tage, wo
ein vollkommen reines Wesen hienieden unter menschlicher Gestalt auf-
tritt, muf sich automatisch die groftmégliche Menge des in seinem Umkreis
verbreiteten Ubels in Gestalt des Leidens auf dieses Wesen versam-
meln . .. das Ubel wird nicht eigentlich zerstort, es wird verwandelt. Die
Berithrung mit der vollkommenen Reinheit trennt die unauflésliche Ver-
mischung des Leidens mit der Siinde . . . reines Leiden.*

Diese Wandlung der Energie, diese Transformation der Energie auf
eine hohere Stufe, dieses Hinausverwandeln des Bosen aus der Welt,
geschieht in und mit Jesus Christus. Auch fiir den siindigen Menschen gilt



Die ,Aufmerksamkeit” als Grundvollzug der christlichen Meditation 99

deshalb: , Wandlung der Energie des Bosen . .. ist moglich . .. durch das
Verlangen, das tiefernste Verlangen, daf} dieses in uns geschihe. Durch
reines Verlangen, ohne den Versuch, es selbst zu verwirklichen ... Die
kostbarsten Giiter diirfen nicht gesucht, sondern nur erwartet werden, denn
der Mensch kann sie nicht aus eigenen Kriften finden.“ Bei diesem Bemii-
hen um eine immer tiefere und breitere Fihigkeit zur Aufmerksamkeit
— im Grunde: um die totale Aufmerksamkeit — hat die Intelligenz des
Menschen ,den Schutt fortzurdumen“: ,Schon die diskursive Vernunft ist
behilflich, allen Gétzendienst zu zerstreuen, da sie uns erkennen 14}, wie
jedes Gut und jedes Ubel begrenzt und vermischt sind und wie leicht eines
ins andere umschlagt.“ Nur die ausharrende Aufmerksamkeit bewahrt die
Seele vor Gétzendienst. ,Der Gotzendienst entsteht daraus, dafl man nach
einem absoluten Gut diirstend, nicht die tibernatiirliche Aufmerksamkeit
besitzt und nicht die Geduld hat, diese wachsen zu lassen.“

Die gesamte Wirklichkeit, auch der Leib, wird von der Aufmerksamkeit
umfafit. Zu seiner Integration schreibt Simone Weil: Im Begehren des
Leibes wie der Seele und des Geistes ist Energie gebunden, die abgeldst
werden kann, die verfiigbar werden kann, die ,auf der Stufenleiter der
Energie hohersteigen® kann. Nicht der ,élan vital® (die geschopfliche
Lebenskraft) kann erlésen: ,Eva und Adam wollten die Géttlichkeit in
der Lebenskraft suchen. Aber . .. das Geheimnis unserer Verwandtschaft
mit Gott mufl in unserer Sterblichkeit gesucht werden . .. Gott gleichen,
aber dem gekreuzigten Gott ... Man muf} den Bif} der Begierde passiv
ertragen wie ein Leiden, das einen sein Elend empfinden lifit, und die
Aufmerksamkeit unverwandt auf das Gute gerichtet halten. Dann findet
auf der Qualititsleiter der Energien eine Erhohung statt . . . Den Begier-
den ihre Energie entzichen, indem man ihnen ihre Richtung auf zeitliche
Ziele nimmt . .. Unsere Begierden sind unendlich in ihren Anspriichen,
aber durch die Energie, die sie speist, sind sie der Beschrinkung unter-
worfen.“

»Auch der Kérper mufl in die Lehre genommen werden.“ Simone Weil
spricht in zuriickhaltender, aber deutlicher Weise von der Rolle der
geschlechtlichen Energie beim Mystiker: ,Das Fleisch ist gefahrlich, inso-
fern es sich weigert, Gott zu lieben, aber auch insofern es sich ungebiihrlich
vordrangt, ihn zu lieben . .. Es besteht ein wesentlicher Unterschied zwi-
schen dem Mystiker, der das Vermégen zu lieben und zu begehren, dessen
physiologische Grundlage die geschlechtliche Energie ist, auf Gott richtet,
und der falschen Nachahmung des Mystikers, welche, diesem Vermégen
seine natiirliche Richtung belassend und ihm einen imaginiren Gegenstand
vorsetzend, diesem Gegenstand als Bezeichnung den Namen Gottes an-
heftet. Die Unterscheidung zwischen beiden Operationen, von denen die



Elisabeth Ott 100

letztere noch unterhalb der Ausschweifung liegt, ist schwierig, aber sie ist
moglich.“

Solche Sitze miissen aus tiefster eigener Erfahrung stammen; sie sind in
die Sexualisierung unserer Zeit hinein und zugleich denen zugesprochen,
die von der Méglichkeit einer Energieverwandlung wissen. Es geht Simone
Weil nicht um ,,Sublimierung®, die sie einen Unsinn nannte, den nur unsere
Zeit habe erfinden kénnen — es geht nicht um eine Aufwartsbewegung des
strebenden Menschen. Was sie meint, ist keine Verdrangung, keine Unter-
driickung in Askese, kein Leiden an dem Ungeliebtsein, sondern Erwarten
in Aufmerksamkeit. ,Man mufl die Energie ablésen von ihrem falschen
Gegenstand . . . sich des Hungers beméchtigen. Steige hinab zur Quelle der
Begehrungen, um die Energie von ihrem Gegenstand loszureiflen! Dort
sind die Begehrungen wahr als Energie. Das Falsche liegt im Gegen-
stand . . . Die Religion entspricht dem Begehren, und es ist das Begehren,
das uns rettet... Wir kénnen nicht anders als begehren; wir sind Be-
gehren.“

Wenn diese Verwandlung der Energie stattgefunden hat, dann ist Got-
tesliebe aus dem Begehren geworden, und es gilt: ,Sehr zu Unrecht macht
man den Mystikern bisweilen einen Vorwurf daraus, daf} sie sich der
Sprache Liebender bedienen. Sie namlich sind die ermachtigten Eigentiimer
dieser Sprache. Alle anderen sind nur berechtigt, sie von ihnen zu ent-
lehnen.“

Meditation in der Wahrheit des Kreuzes

Simone Weil bleibt sich selbst und threm Auftrag treu; sie geht auch bei der
Teilnahme des Koérpers ,an der Lehre® bis zum Aufersten. ,Zunichte-
werden bis in den Bereich des Vegetativen. Dann wird Gott zu Brot . ..
Gott hat das Vegetative erlost (nicht das Soziale).“ Das, was sie ,, Ungliick“
nennt, bewirkt solches Zunichtewerden. Die erl6sende Wirkung ist aber an
unsere Einwilligung gebunden.

Reinheit ist fir Simone Weil Unvermischtheit, die ,Nacktheit“ des Hei-
ligen, ist Existenz ohne unreine Tréstung, ohne den Panzer der Liige. Im
christlichen Abendland wurde das Wort Reinheit auf sexuelle Unberiihrt-
heit eingeengt. Gemeint aber ist die existentielle Reinheit, d. h. die ,reine®,
lautere Weise, das eigene Leben als eben dieses Leben auf sich zu nehmen.
Rein sein heifit: ohne Illusion, ohne Liige, ohne Beschonigung, ohne Selbst-
tauschung, ohne falsche Géttlichkeit — in der Wahrheit leben. ,,Die Rein-
heit ist das Vermégen, die Befleckung zu betrachten.” Und das Tun betref-
fend: ,Rein ist die Tat, die man vollbringen kann, wihrend man seine
innerliche Absicht génzlich auf das reine und unmoégliche Gute gerichtet



Die , Aufmerksamkeit® als Grundvollzug der christlichen Meditation 101

hilt, ohne sich durch irgendeine Liige weder die Anziehung noch die Un-
moglichkeit des reinen Guten zu verschleiern.”

Meditation im Leid wird zur Aufmerksamkeit als Weg durch die Wiiste
— die Wiiste der Entbehrung, der Ablésung, des Hungers, der Weglosig-
keit, des ,,Ungliicks“ — in das ,Gelobte Land“. Simone Weil geht diesen
Weg, Johannes dem Taufer vergleichbar, als Zeugin, die im Dunkel fir
das Licht zeugt. Die Zeit der Diirre ist aber auch die Zeit der inneren Reini-
gung, der Heiligung.

Auf diesem ihrem Weg hat sie das Kreuz entdeckt. Dessen Wahrheit hat
sie tiberwaltigt, als sie ihr Leben ,rein“ lebte und es zu verstehen suchte im
Lichte Christi. Sie hat mit letzter Evidenz erfahren, daf allein das Christen-
tum in Christus eine Antwort bereithdlt auf das Ungliick der Welt und auf
die Frage: Wohin mit dem Bésen? Eine Frage, die an Aktualitdt ja nichts
eingebiifit hat. Die ,Nacktheit* des Heiligen 148t diesen erkennen, dafl es
nur ein Gegenmittel gegen das Bose gibt: das unschuldige Leiden, die Ver-
wandlung des Bosen in Leiden. Das Leiden ist konstitutionell fiir die Ret-
tung unserer bedrohten Menschheit und Menschlichkeit. Es gibt nur die
Alternative: Leiden mit Jesus Christus oder Gentlemen-Agreement mit
dem Bosen. ,Die Siinde wird dadurch, dafl sie Christus ergreift, Leiden
und durch das Leiden hindurch Entsithnung. In diesem Prozef hebt die
Stinde sich selbst auf.“ Auf den Menschen der Nachfolge angewandt: ,Man
muf} das Bose aus dem unreinen Teil in den reinen Teil seiner selbst iiber-
tragen und es derart umwandeln in reines Leiden. Das Verbrechen, das in
einem ist, muf} man sich selbst antun... Die Geduld besteht darin, dafl
man das Leiden nicht in Verbrechen umwandelt; dies geniigt schon, um
das Verbrechen in Leiden umzuwandeln . . . Nicht das Leiden, das man sich
selbst auferlegt, ist das wahre Heilmittel, sondern jenes, das man von
auflen erduldet . . . Der falsche Gott verwandelt das Leiden in Gewaltsam-
keit. Der wahre Gott verwandelt die Gewaltsamkeit in Leiden.”

Dieser negative Aspekt der Heiligkeit heifit Leidensgemeinschaft mit
Christus. Die positive Seite ist die Gottesliebe aus dem Ungliick und durch
das Bose hindurch: ,Gott lieben durch die Zerstérung von Troja und Kar-
thago hindurch und ohne Tréstung . . . Liebt man Gott durch das Bose als
solches (und durch den Schmerz) hindurch, dann ist es wahrhaft Gott, den
man liebt.“

Nur die Aufmerksamkeit kann der ,iber die Unendlichkeit von Zeit
und Raum zu uns kommenden unendlich viel unendlicheren Liebe Gottes®
entsprechen. , Wir haben die Macht, sie willig in uns zu empfangen oder sie
abzuweisen®, wenn sie ,zu ihrer Stunde kommt®. Wir sind ,,wie Pflanzen,
denen die Entscheidung freigestellt wére, ob sie sich dem Licht aussetzen
wollen oder nicht“. Diese unsere Liebe zu Gott ist im Grunde die Liebe



Elisabeth Ott 102

Gottes zu Gott: ,Nur Gott ist fihig, Gott zu liecben. Wir kénnen unsere
Einwilligung geben, aller Eigengefiihle ledig zu werden, damit diese Liebe
ungehindert durch unsere Seele hindurchgehe.“ Wir haben wieder nur die
Freiheit der Entscheidung, der Hinwendung, des Hinblickens in Aufmerk-
samkeit. ,Die Anstrengung, durch welche die Seele sich rettet, gleicht der
Anstrengung, mit welcher eine Braut ihr Jawort spricht.*

Der Schatten der Stinde und das erlésende Leid

Zum Problem des Bosen gehort auch die schwere Frage nach der Bewalti-
gung des unbewuflten Bosen, nach dem Schatten. Simone Weil ist sich mit
Paulus darin einig, dafl alles Unbewufite in die Verantwortung vor Gott
einbezogen werden mufl, weil das Unbewufite zur Wirklichkeit des Men-
schen gehort. ,Die Siinde ist nichts anderes als die Verkennung des mensch-
lichen Elendes. Sie ist unbewufites Elend und gerade dadurch schuldhaft.“
Die Schuld besteht also gerade darin, daf der Mensch sein geheimes Wissen
um sein Elend, um seine Verkehrtheit, um seine ,imaginire Gottlichkeit“
nicht bis ins Bewufitsein hat vordringen lassen und sich nun nicht wie ein
Mensch, der ,aus der Wahrheit ist“, verhalt. Nur die rechte Aufmerksam-
keit, der Entschluf}, die Wahrheit sehen zu wollen, kann in einer Art Selbst-
analyse vor Gott den Menschen retten. Verweigerung der Aufmerksamkeit
ist Siinde.

Das Unbewufite als Problem und Aufgabe war in dem Augenblick , ver-
figt“, als das Aufkommen einer Wissenschaft vom unbewufiten Teil der
menschlichen Seele zusammenfiel mit welt- und heilsgeschichtlichen Phino-
menen wie dem Hitler-Reich. , Wo aber Gefahr ist, wachst das Rettende
auch“ (Hoélderlin). In der Entwicklung des Menschen ist seither eine neue
Verantwortlichkeit deutlich geworden. Der unterirdische ,Eisberg® hat
Zerstorungen groflen Ausmafles angerichtet, und man mufl nun seine Natur
und Wirkungsweise ergriinden. Bewufitseinserweiterung geschieht. Theo-
logen, Philosophen und Tiefenpsychologen haben uns sehr verschiedene
Weisen der Integration dieses Unbewufiten angeboten. Erich Neumann
z. B. sieht die Méglichkeit und Notwendigkeit einer ,neuen Ethik* als be-
sonders dringlich an. ,Ethisch einwandfrei im Sinne der neuen Ethik ist
nur der Mensch, der sein Schattenproblem angenommen hat, d. h. seine
eigene negative Seite bewuflt gemacht hat ... wir kénnen uns in keiner
Weise mehr mit der sogenannten ,guten Gesinnung® zufrieden geben, die
ein Symptom des Bewufitseins ist . . . Der Einbruch der Dunkelseite in das
abendlandische Bewufitsein ist nicht mehr rickgingig zu machen . . . Noch
in keiner Epoche der Menschheit ist die dunkle Secite derart in den Vorder-
grund des Interesses getreten.“ Es besteht die Gefahr, so sagt er, dafl das



Die ,Aufmerksamkeit” als Grundvollzug der christlichen Meditation 103

Ich versucht, ,illusionistisch die Dunkel- und Schattenproblematik der
Welt und der Menschheit zu umgehen, auf die eine oder andere Weise. Es
geht aber darum, die ethische Forderung anzunehmen, die verlangt, daf§
der Mensch die Verantwortung auch fiir die unbewufiten Prozesse uber-
nimmt*.

Simone Weil weifl um die Gefahr der Projektion des eigenen Bosen auf
Menschen und Dinge; sie weifl um den aus seinem Unbewufiten ,infek-
tibsen“ Menschen. Sie nimmt die Auseinandersetzung mit dem Bdsen sehr
ernst: ,Findet eine Ubertragung des Bosen statt, so wird das Bose bei dem,
von welchem es ausgeht, nicht vermindert, sondert vermehrt. Phanomen
der Multiplikation.“ Vom ,natiirlichen“ Menschen gilt: , Was wir wollen,
das ist das absolute Gute. Was wir erreichen konnen, ist das dem Bosen
zugeordnete Gute.”

Simone Weil aber hat iiber das hinaus, was die Psychologie weif, aus
der Tiefe ihres Engagements fiir das Absolute uns heute ein erlésendes
Wort zu sagen. Es geht um ein ,Gesetz Christi“, dessen Wahrheit sie an
sich selbst erfahren hat, das sie selbst verkorpert. ,Die Siinde, die in uns ist,
tritt aus uns heraus und verbreitet sich draufien, indem sie die anderen fiir
die Siinde gleichsam anfallig macht . . . Wird aber ein vollkommen reines
Wesen getroffen, so findet eine Umwandlung statt, und die Siinde wird
Leiden. .. Dies ist das erlosende Leiden. Alle verbrecherische Gewalt des
romischen Reiches ist wider den Christus gestofien und ist in thm zu reinem
Leiden geworden ... Ein leidender Unschuldiger ergiefit iber das Bose
das Licht des Heils . . . Der wahre Siindenbock ist das Lamm®, — auch fiir
das unbewufite Bose, den Welt-Schatten. In der Nachfolge dieses Jesus
Christus macht sie zur Grundlage ihrer Ethik, was schon immer Inhalt des
Evangeliums war: Christi , Weg“, der mehr ist, als was Neumann die
»Elite-Moral jidisch-christlicher Herkunft“nennt. Es ist das Angebot einer
das Bose verwandelnden Leidensgemeinschaft mit dem leidenden Gott-
menschen. Es ist ein radikaler, d. h. ein mit Wurzeln einbeziehender Weg:
Die Gottesliebe aus dem Ungliick hervorgegangen; die totale Ent-schaf-
fung um der Neuschaffung willen; die Hingabe auch des Unbewufiten in
die Leere hinein, die die wahre Fiille ist, die neue Heiligkeit.

»Die Reinheit reinigt das Bose.“ Dieser Weg ist ein Weg zur Vollkom-
menheit — durch und in Jesus Christus, dem ,Erstgeborenen®. Ein kom-
promifloses Ziel ohne Resignation, eine totale Losung, die tiber alle Ethik
hinausgeht. Dennoch ein realistisches Ziel, denn die Vollkommenbheits-
strebungen des Menschen sind , Wiinsche als Vorahnungen von Méglich-
keiten“ — wieder in und durch den ,zweiten Adam*®. ,Einzig die Vollkom-
menheit geniigt“, sagt Simone Weil.

Der Weg aber zu einer Vollkommenheit, die zugleich Vollstandigkeit



Elisabeth Ott 104

bedeutet, ist der Weg des Gehorsams. ,Der Gehorsam ist die hochste Tu-
gend“; er ist zugleich ,Nahrung® fiir den Menschen. Gehorsam setzt Auf-
merksamkeit voraus. Nur der Aufmerksame kann recht gehorchen. ,Als
Sklave handeln, wihrend man als Liebender betrachtet . . .“ ,Der Kreuzes-
tod Christi ist das Vorbild aller Akte des Gehorsams.”

Die Selbsterkenntnis Simone Weils entspricht der aller Heiligen und
wahrhaft groflen Menschen: , Ich trage in mir selbst den Keim zu allen oder
doch fast allen Verbrechen ... Die Verbrechen (damals beim Biirgerkrieg
in Spanien) fl6ften mir Entsetzen ein, aber sie tiberraschten mich nicht.“
Im Lichte Jesu Christi hat sie erkannt, ,was im Menschen ist“. Von diesem
Grund aus vollzieht sich bei der von Christus Ergriffenen die Auseinander-
setzung mit dem Bosen, hier setzt ihre Aufmerksamkeit an. Sie darf und
kann das, denn ,Das Ubel ist das Unbegrenzte, aber es ist nicht das Unend-
liche . .. Es gibt keine Tiefe, keine Transzendenz im Bosen . . . Sogar ver-
iibt, behalt das Bose jenes Merkmal der Unwirklichkeit*.

Aushalten der Spannung und Loslésung von sich selbst

»Die liberlegenen Geister sind allemal jene, die die verschiedensten und
gegensitzlichsten Elemente in der Einheit ihrer Natur zusammenfassen®
(Thibon). Das gilt fir Simone Weil und in einem héheren Sinn auch fiir
ihren geistlichen Weg, der eben von dieser grenzenlosen Preisgabe an die
Wirklichkeit in ihrer grausamsten Erscheinungsform bestimmt und auf
Vollkommenheit ausgerichtet ist. Das, was sie Aufmerksamkeit nennt,
spannt die duflersten Pole menschlicher Erfahrung zusammen in ,das Un-
gliik und die Gottesliebe“, in , Schwerkraft und Gnade®. Sie hielt diese
Spannung aus. Sie verharrte ,,um der gréften Hebelwirkung willen an der
Stelle des grofiten Abstandes®, so auch ,am Schnittpunkt des Christentums
mit allem, was es nicht ist“, und unter dem Kreuz als dem Punkt, von dem
aus man die Welt aus den , Angeln heben kann®.

Das Material, aus dem Gott diese Heilige formte, entsprach ihrem Weg
und der Art ihrer Berufung, im Schnittpunkt zu leben als dem Ort des
Zusammenpralls. Dafl sie die Erfahrung der eigenen Erbirmlichkeit bei
den allergewdhnlichsten Verrichtungen als einen besonderen Gunsterweis
Gottes deutet, dafl sie ,das zerschmetternde Gefiihl ihres Elends® schon
frith in sich trug, weist auf das Brandmal ihrer Berufung zum Kreuztriger.
Nach ihrer eigenen Deutung ist dieses Gefiihl des eigenen Elendes aus der
entschlossenen Abwehr jeder Liige, aller Scheinerfiillungen, der ,Einbil-
dung® hervorgegangen, und es fallt fiir sie zusammen mit dem ,,Gefiihl der
Wirklichkeit. ,Einzig die Betrachtung unserer Grenzen und unseres
Elendes hebt uns auf eine hohere Stufe hinauf . .. Die aufsteigende Be-



Die , Aufmerksamkeit® als Grundvollzug der christlichen Meditation 105

wegung ist citel (und schlimmer als eitel), wenn sie nicht aus einer Abwarts-
bewegung hervorgeht.“

,Ich habe kein Prinzip des Aufsteigens in mir... man muf} gezogen
werden.“ Simone Weil hat sich jede Art von Fluchtreaktion vor der Wirk-
lichkeit verboten: ,Alles, was ohne Wert ist, flieht das Licht. Hienieden
kann man sich unter das Fleisch verbergen. Im Tod kann man es nicht mehr.
Nackt ist man dem Licht ausgeliefert. Das ist dann, je nachdem, Hdlle,
Fegefeuer oder Paradies.”

,Der Held trigt eine Riistung, der Heilige ist nackt* — dieses Wort von
Thibon, ihrem Biographen, kann ganz allgemein fiir die Verfafitheit gel-
ten, mit der sich Simone Weil der Wirklichkeit aussetzte. Sie war existen-
tiell nackt, und sie wollte es sein. Wer eine Rustung trégt, lebt nicht in der
Wahrheit. ,Die Liige ist ein Panzer.*

Nackt sein, heiflt ,der Zerreissung ausgesetzt sein“, in allen Bereichen
der Person — als Kérper, Seele und Geist. , Der bis auf den Grund des eige-
nen Seins erlittene Widerspruch, das ist die Zerreiflung, das ist das Kreuz.
Das Leiden ist erlosendes Leiden, wenn es nackt ist und in seiner Reinheit
in die Existenz tritt. Dies rettet die Existenz.“ Sie macht ein Allgemeines
daraus, wenn sie sagt: ,In unserem Sein ist Gott zerrissen. Wir sind die
Kreuzigung Gottes. Gottes Liebe zu uns ist Passion.“ Sie nennt diese
Grunderfahrung auch ,Leere®.

Was ihre ,Natur® im Sinne ihrer Individualitdt betrifft, so stiefl, wie
Pater Perrin schreibt, ihre Methode der Aufmerksamkeit ,in ihr selber, in
ihrem intellektuellen Temperament . .. auf Hindernisse“. Aufmerksam-
keit setzt Geduld voraus, und nach Aussage ihrer Freunde war sie von
Natur sehr ungeduldig. Thr ,furchtbarer Eigenwille“ stand dem Entwer-
den entgegen. Die Tatsache, dafl sie — wie sie selbst schreibt — ,nie geliebt
wurde®, dafd sie als sehr ,garconniére“ geschildert wird, miissen in einem
geheimen Ursache-Wirkung-Verhiltnis gestanden haben zu ihrem tiefen
Verstindnis der Gottesliebe als Energieverwandlung und letzter Erfiil-
lung. Nichtgelebtes nicht zu verdridngen, sondern abzulésen, ist schwer.
Thibon hat ihr die Ablosung bestitigt: ,Losgeldst bis in das Mark ihrer
Knochen von den legitimsten Anspriichen des Ich, war sie aber nicht los-
gelost vonihrer eigenen Loslosung.“ Hat sie um diese Gefahr gewuf}t? Sie
schreibt: ,Man soll an nichts hidngen, nicht einmal an seiner Loslésung.®

An Erkenntnisvermdgen war sie reich. Da gehorte sie in die Kategorie
des ,Reichen Jiinglings®, den Jesus auffordert, seinen Reichtum den Armen
zu geben. Das aber tat Simone Weil. Sie lief ihre geistige Kapazitit von
dem bestimmen, was man ihre ,animalische Sensibilitit fir das Ungliick®
genannt hat. Sie hat lange das Absolute im Sozialen gesucht, bis sie eben
dieses Soziale als den letzten Gotzen, als das , Grofle Tier® erfuhr.



Elisabeth Ott 106

Auch die Nachstenliebe stie auf Hindernisse in ihrer Natur, die sie
zwangen, immer tiefer in das einzudringen, was sie Liebe nannte. Reinheit
kann den Unreinen verwunden, so wie alle MittelmaBigkeit sich heraus-
gefordert fihlen muff von denen, die auf das Absolute zuleben. Die Tie-
fendifferenz stand oft ihrer Liebe im Wege. Thibon spricht von einem
» Vorbeigleiten an den wahren Wiinschen und Bediirfnissen dieser Nich-
sten“. Trotz ihrer hohen Bewufitheit war ,ihre Naivitit und Selbsttiu-
schungsfahigkeit in psychologischen Dingen grenzenlos“. Dies wieder ne-
ben und trotz einer grofien, ja ,phdnomenalen“ padagogischen Begabung.
»Das Fingerspitzengefiihl fiir das Relative“ fehlte.

»Ihr war die allertiefste Selbstverachtung eigen, soweit ihre empirische
Personlichkeit in Frage kam“ (Thibon). Sie stellte sich sogar als geistlichen
Menschen in Frage, wenn sie uber den Unterschied zwischen wahrer und
unechter Heiligkeit an P. Perrin schrieb: ,Der Unterschied ist unschwer
zu erkennen. Wo Heiligkeit ist, ist ein stindiges Uberflieen iibernatiir-
licher, unwiderstehlich alliiberall wirksamer Energie. Jener andere Zustand
aber tritt mit einer seelischen Erschopfung auf und oft — wie in meinem
Fall — gleichzeitig mit korperlicher und seelischer Erschopfung.“ Von die-
sem letzteren Zustand sagt sie, dafl er eine gewisse oberfldchliche Ahnlich-
keit mit der Loslésung der Heiligen habe. Nun findet man aber dieses
»scharfe Bewufltsein von ihrer Unvollendung“ bei vielen wahren Heili-
gen: ,Man mochte glauben, es gibt Seelen, welche die Insuffizienz (das
Ungeniigen) ihrer Natur unwiderruflich aus dem Dienst Gottes ausschlief3t.
Ich unter ithnen.“

Hat nicht Jesus auch diese Armut selig gepriesen, als er von den ,Armen
im Geist* sprach?

Auf dem Weg zum Ziel kann dem erwihlten Menschen selbst seine
religiose Natur zum Hindernis werden. Man hat vom ,transzendentalen
Egoismus der Heiligen“ gesprochen; von der Harte, ja mitunter Aggres-
sivitit, mit der Simone Weil ihre absoluten Forderungen verwirklichen
wollte. Man hat bei ihr eine ,pathologische Veranlagung zum Leid, eine
»Jagd nach dem Ungliick“ entdecken wollen. Es ist wieder Thibon, der vom
,Hauptgeschift ihres Lebens, der Selbstvernichtung® spricht.

Vielleicht steckt der Schliissel zu ihrer Haltung in dem Wort: ~Begehrt
man eine Liebe, die die Seele vor Verwundungen schiitzt, so mufl man etwas
anderes lieben als Gott.“

Das Ja zur eigenen Existenz in den Gegensitzen

Simone Weil bejahte ihren Ort in der Geschichte und Heilsgeschichte: ,Du
hattest zu keiner besseren Zeit geboren werden kdnnen als dieser, in der



Die ,, Aufmerksamkeit® als Grundvollzug der christlichen Meditation 107

man alles verloren hat. Sie bejaht ihn als Mitternachtspunkt. Die Aus-
einandersetzung Einzelner/Gemeinschaft, Individuum/Masse entsprach
einer in ihr selbst angelegten Polaritét: ,Ich habe eine starke Veranlagung
zum Herdentier in mir®, bekennt sie Pater Perrin. ,, Ich bin meiner natiir-
lichen Veranlagung nach duBerst beeinfluflbar und vor allem fiir kollektive
Einfliisse iibermiRig empfinglich.“ Und zugleich schreibt sie: ,Es erscheint
mir immer als eine wahnwitzige Vermessenheit, anzunehmen, man kénne
eine Ausnahme sein.”

Sie beschreibt eine Versuchung von heute, wenn sie — nach miihevoller
Ablosung — im Sozialen, in den Kollektivgefiiblen, das ,Grofle Tier zu
erkennen glaubte. ,Es bleibt nur die Wahl zwischen dieser Haltung (dem
atheistischen Materialismus) oder der Liebe zu Gott ... Der atheistische
Gedanke par excellence ist der Gedanke des Fortschrittes . . . Denn er setzt
voraus, das MittelmiBige konne aus sich selbst das Vortreffliche erzeu-
gen . ..DasSoziale ist unaufhebbar der Bereich des Fiirsten dieser Welt . ..
Nur dadurch, dafl er in den Bereich des Transzendenten, der Ubernatur,
des eigentlichen und echten Geistes eintritt, wird der Mensch dem Sozialen
iiberlegen . . . Nicht die Religion, sondern die Revolution ist Opium fiir das
Volk.*

Sie dient dem Ganzen auf ihre Weise, der Weise des Opfers. ,Ich kann
das ganze All mit meinem Elend besudeln und dieses Elend nicht empfin-
den, oder dieses Elend ganz in mich zusammenfassen . . . Die Last des Uni-
versums auf dem Riicken eines Menschen — wen wundert es, dafl dies
schmerzt?“ Dies noch einmal allgemein gefafit: , Wenn das gesamte Uni-
versum auf uns lastet, gibt es kein anderes mogliches Gegengewicht als Gott
selber — den wahren Gott, denn die falschen Gotter sind hier machtlos,
selbst unter dem Namen des wahren.“ Der wahre Gott aber ist der Gott,
der sich entduflerte. Entsprechend gilt fiir den Menschen: , Véllige Inkar-
nation erfiillt sich dann, wenn das ganze Sein ein Gottes-Beraubtsein
wurde.“

Simone Weil lebte in der Spannung der Gegensatze und fiihlte sich aus-
gespannt zwischen Widerspriichen. ,Was das Verhaltnis der kontraren Ge-
gensitze vermag, um das natiirliche Sein zu beriihren, das vermégen die in
eins gedachten kontradiktorischen Widerspriiche, um Gott zu beriihren.”
Demzufolge ist ,ein von Gott inspirierter Mensch ein Mensch, dessen Ver-
haltensweisen, Gedanken und Gefiihle durch ein Band verkniipft sind, das
sich der Vorstellung entzieht . . . Wir sind Widerspruch, da wir in unserer
Geschopflichkeit zugleich Gott und das unendlich von Gott Verschiedene
sind.“ Zwar ist die Vereinigung der Gegensitze méglich: ,Die schlechte
Vereinigung der Gegensitze wird auf der gleichen Ebene vollzogen, auf
der die Gegensatze gelten . . . Die rechte Vereinigung der Gegensatze wird



Elisabeth Ott 108

auf der hoheren Ebene vollzogen.“ Die Vereinigung der Widerspriiche aber
ist ,Zerstiickelung®. Sie ,ist unmaglich ohne duflerstes Leiden“; sie bedeu-
tet Ablosung. ,Deshalb gibt es keine Liebe zur Wahrheit ohne vorbehalt-
lose Bereitschaft zum Tode. Das Kreuz Christi ist die einzige Pforte zur Er-
kenntnis.“ Widerspriiche zu erkennen ist in dieser Welt heilsnotwendig.
»Die Widerspriiche, an denen der Geist sich stofit, sind . .. Kriterien des
Wirklichen . .. Hat man etwas so lange aufmerksam betrachtet, bis der
Widerspruch darin offenbar geworden ist, dann beginnt die Verhaftung
sich zu lockern. Verharrt man auf dieser Bahn, so erreicht man die Ab-
16sung.“ Ein Beispiel: ,Gott kann in der Schépfung nicht anders anwesend
sein als unter der Form der Abwesenheit . . . Der, den wir lieben sollen, ist
abwesend.“

Kurz vor ihrem Tod, in England, schreibt sie: ,Ich empfinde einen immer
breiter werdenden Rif, der durch meinen Geist und zugleich mitten durch
mein Herz geht und der daher kommt, dafl ich unfhig bin, das Unglick
der Menschen, die Vollkommenheit Gottes und den Zusammenhang
zwischen beiden in der Wahrheit zusammenzudenken. Ich habe die innere
GewiBheit, dafl diese Wahrheit ... mir erst in dem Moment geschenkt
wird, wo ich selbst seelisch im Ungliick bin, und zwar in einer der duflersten
Formen des Unheils der Gegenwart.“ Sie konnte diesen Widerspruch nicht
mehr zusammendenken — das ist ja auch die Wahrheit des Rufes Jesu am
Kreuz —, aber wie Jesus Christus, ihr Herr, konnte sie damit leben und im
Selbstopfer lieben. ,Die Ausmafie der Liebe Christi, das ist der Abstand
zwischen Gott und dem Geschopf . . . Gott durchdringt die Dichte der Wellt,
um zu uns zu kommen . . . Wir aber befinden uns an jener Stelle, wo Liebe
gerade moglichist . . . Das Bose ist fiir die Liebe, was das Mysterium fir die
Vernunft ist. Wie das Mysterium die Tugend des Glaubens nétigt, eine
ubernatiirliche Tugend zu sein, ebenso nétigt das Bose die Tugend der
Liebe.“

Aufmerksamkeit setzt Sammlung voraus, und diese wird erschwert, je
breiter und spannungsreicher das Personlichkeitsgefiige ist. Die Mitte der
gegensatzlichen und widerspriichlichen Individualitit der Simone Weil
war die Kreuz-Mitte geworden, die in Jesus Christus ihr erschienene un-
begreifliche Liebe Gottes. ,Man muf sich entwurzeln. Den Baum fillen
und ein Kreuz daraus zimmern und dieses dann alle Tage tragen.“ Im
Kreuz ist aller Gegensatz und aller Widerspruch geeint. Das ist das Ziel.

Der Weg zur Neuen Heiligkeit

Simone Weil wufite sich auf dem Weg — mit all der Ungewifheit, die das
Unterwegssein bedeutet. Heiligkeit steht am Ende des Weges; der Weg



Die , Aufmerksamkeit* als Grundvollzug der christlichen Meditation 109

der rechten Aufmerksamkeit ist der Weg, der zu einer ,neuen Heiligkeit®
fithrt. ,Fiir den Christen ist Heiligkeit das Minimum . . . Die spezifische
Tugend des Christen hat den Namen Heiligkeit . . . Die Welt braucht eine
Heiligkeit, die es frither nicht gegeben hat.“ Diese neue Heiligkeit wire
cine ,viel wunderbarere Erfindung® als alle Erfindungen unserer Technik.
Sie selbst glaubt, nur ,den Ersatz® der Heiligkeit in die Hand bekommen
zu haben. Simone Weil ist diesen Weg gegangen, ob zu Ende — das zu be-
urteilen steht uns nicht zu. Wie auf diesem Weg das Ziel ansichtig wird,
wie Gottes Gnade herabsteigt in die Aufmerksamkeit des Menschen, ist
kaum zu beschreiben und noch weniger zu beurteilen.

Simone Weil glaubte, daf eine in dufierer und innerer Leere fortgesetzte
aufmerksame Erwartung notwendig zu einer mystischen Erfahrung fihrt.
,Ein Augenblick des Stillstandes, der Besinnlichkeit, der reinen Intuition,
der Hinnahme intellektueller und seelischer Leere. Diese Augenblicke
allein befihigen den Menschen zum Ubernatiirlichen. Wer einen Augen-
blick der Leere ertrigt, erhilt entweder das iibernatiirliche Brot oder bricht
zusammen.“ Leere aber ist, wo einer inneren Spannung kein Aufieres ent-
spricht.

Aufmerksamkeit ,verlagert sich®, sie vollzicht sich in ,wachsenden Rin-
gen, welche sich iiber die Dinge zichen. Ich werde den letzten vielleicht nicht
vollbringen, aber versuchen will ich ihn“, sagt R. M. Rilke. Bei Simone
Weil geschieht der letzte Ring als Ertragen der Leere in ihrem Inneren.
Dann stiirzt Gott sich in die Seele hernieder. Die herabsteigende Bewegung
der Gnade ,inkarniert* sich durch den in aufmerksamer Erwartung leer
gewordenen Menschen hindurch immer wieder neu in der Welt. Durch
Aufmerksamkeit geschicht Vereinigung, Begegnung, Liebe. ,Regungslos
verharren und sich mit dem vereinigen, was man begehrt und dem man
nicht niher kommt.* Dabei mufl ,alles, was ich . . . ,Ich’ nenne, passiv sein.
Nichts anderes wird von mir verlangt als Aufmerksamkeit; diese mufl aber
so intensiv sein, daf sich das Ich auflost. Was ,Ich® heifit (muf ich) des Lichts
der Aufmerksamkeit berauben und dieses auf das Unfafibare iibertragen.®
Sie heifit diesen Vorgang auch , Ablosung“. Unter diesem Namen leistete
Simone Weil die innere Bereitung fiir die mystische Erfahrung, obgleich
sie betont, daR Gott selbst sie zur Mystikerin gemacht hat, indem er sie , er-
griff“. Sie hatte zuvor nie Mystiker gelesen und betrachtete sich lange Zeit
als Atheistin.

Von diesem Moment des Uberwaltigtwerdens an wendet sie ihre Auf-
merksamkeit auch auf christliche Texte und Wahrheiten. So schreibt sie an
P. Perrin: ,Haitteich... diese Stellen nicht immer wieder mit Aufmerksam-
keit und Liebe gelesen, so ware ich nicht bis zu dieser Wahrheit vorgesto-
fen. Aber ich wire gleichfalls nicht hingelangt, hétte ich auf meine eigene



Elisabeth Ott 110

Meinung verzichtet und hitte ich den Akt der Unterwerfung vor ihnen ge-
leistet, bevor ich inwendiges Licht wahrgenommen hitte.“ Sie betet nicht
im gewohnlichen Sinn, schreibt aber an Perrin, daf} sie sich ,als einzige
Ubung die Verpflichtung auferlegt, es (das Vaterunser) jeden Morgen ein-
mal mit unbedingter Aufmerksamkeit zu sprechen“. (An anderer Stelle
spricht sie davon, dafl dieses Gebet als Gebet das sei, was Christus als
Mensch.) ,Es ist unméglich, es einmal zu sprechen und dabei die Fiille der
Aufmerksamkeit auf jedes Wort zu richten, ohne daf in der Seele etwas
Béses zerstort wird . .. Wenn meine Aufmerksamkeit unter dem Sprechen
abirrt oder einschlift, und sei es auch nur im allergeringsten Grade, so fange
ich wieder von vorne an, bis ich einmal eine vollig reine Aufmerksamkeit
erreicht habe. Die Kraft dieser Ubung ist aufSerordentlich und tberrascht
mich jedesmal ... Mitunter reiflen schon die ersten Worte meinen Geist
aus meinem Leibe und versetzen ihn an einen Ort auRerhalb des Raumes...
Die Unendlichkeit des gewdhnlichen Raumes unserer Wahrnehmung
weicht einer Unendlichkeit zweiten oder auch dritten Grades . . . Mitunter
ist wahrend des Sprechens oder zu anderen Augenblicken Christus in Per-
son anwesend, jedoch mit einer viel wirklicheren, durchdringenderen, kla-
reren und liebevolleren Gegenwart als jenes erstemal, da er mich ergriffen
hat.“

Aufmerksamkeit im Sinne von Simone Weil ist Verfiigbarkeit und
Transparenz. Aufmerksamkeit ist die hergestellte Verbindung aus der
eigenen Mitte mit dem Nachsten und Gott. Aufmerksambkeit zu iiben meint

die Ubung der totalen Prisenz und der totalen Hingabe. Aufmerksamkeit
ist zuletzt In-der-Liebe-Sein.

Christliche Meditation des Aufmerkens

In Simone Weil begegnen wir einer Meisterin der Meditation, die die Er-
fahrung eines in allen wissenschaftlichen Disziplinen geschulten westlichen
Menschen einbringt, zugleich aber auch das §stliche und vorchristliche reli-
giose Geistesgut integriert hat. ,Gerade dadurch, daf sie die westliche
Methode wissenschaftlicher Forschung zur Grundlage des Aufmerksam-
keitsweges macht, der zur Bertthrung mit Gott fiihren kann, 138t sie die
Moglichkeit eines eigenen abendlindischen Weges heute in der Ferne auf-
leuchten . . . Es ist wichtig, dafl der Westen auf eigenen Grundlagen weiter-
baut“ (Epting).

Simone Weil entwertet das Denken nicht; sie jocht Intellekt und Geist an
und macht sie dem dienstbar, was sic Aufmerksamkeit nennt. Das Reis der
Gotteserkenntnis ist hier auf den Baum der Philosophie aufgepfropft. Man
sprach von einem plétzlichen Einbruch der Mystik in das sikulare Denken



Die , Aufmerksamkeit® als Grundvollzug der christlichen Meditation 111

einer brillanten analytischen Intelligenz und eines radikal sozialistischen
Engagements. Thre Gelassenheit hat sie einer hohen Sensibilitét und Ver-
wundbarkeit abgerungen: die Aufmerksamkeit der Ungeduld; die Liebe
dem ,Niegeliebtwordensein“ und dem Ungliick; die Abkehr vom Sozialen
als letztem Wert und moglichem Gétzen einem grofien Mitleid; ihre Hin-
gabe dem Gefuhl vélliger Unwiirdigkeit.

Es ist die Aufmerksamkeit, die den Aufmerksamen dazu fihrt, dafl er
unter den Gegensétzen und Widerspriichen seines Lebens leidet und dieses
Leiden in Gehorsam und Liebe verwandeln aft.

Keiner ihrer Biographen hat je in Abrede gestellt, dafi Simone Weil in
Christusnihe lebte, ,in ihm“. Sie war Kreuztrdgerin in der ,Gemeinschaft
seiner Leiden®. Weil sie aus dieser untersten Tiefe spricht, braucht sie den
Jibernatiirlichen Gebrauch des Leidens im Christentum®, um Leben zu
konnen. Thre Aufmerksamkeit setzt am Mitternachtspunkt, am Nullpunkt,
beim ,Sklaven“-dasein an. Ihre Erkenntnisse und Erfahrungen sind in
keiner Weise Eigenkonstruktion einer schopferischen Intelligenz. Jeder,
der wenigstens einige Erfahrungen mit ihr teilt, weifl das mit Sicherheit.
Ihre Gedanken sind die Versprachlichung einer letzten Erfahrung und
Uberwiltigung, sind erlebte Antworten auf Fragen nach Gott und dem
Ubel. Auch ibre genialen, prignanten Formulierungen entstammen zuerst
der Aufmerksamkeit, in zweiter Linie der Begabung.

»Das Werk Simone Weils ist ein einziger Ruf aus dem Abgrund, in den
die moderne Menschheit gestiirzt ist; aber in dem Ruf ist auch schon das
Wissen, dafl es eine groflere Kraft gibt als die Schwerkraft, die alles nach
unten reifit* (Epting).

Simone Weil hat der Schizophrenie unserer Zeit ihre Aufmerksamkeit
zugewandt und sie dann in sich selbst vor Gott getragen. Sie hat sich in
unser Gespaltensein hinein ,inkarniert”. Sie hat der modernen Mafllosig-
keit die Ablosung entgegengesetzt und sich der Liebe Gottes als Opfer an-
geboten. Denn so erkennt sie: ,Aus Mangel an Liebe ist die Menschheit toll
geworden.”

,Ihr Appell an das Absolute klingt wie ein Ruf der Sammlung und Ret-
tung in einer Stunde, wo die Menschheit die Vergétzung des Relativen bis
zum hellen Wahnsinn treibt.“ Sie sagt: ,Es ist notwendig, dafl der Gegen-
stand des Begehrens nichts anderes sei als das einzige, reine, totale, abso-
lute, unbegreifliche Gut.“ Sie zieht auch die unerbittliche Konsequenz:
_Daher schliefit das Verlangen nach einem génzlich reinen Guten die Hin-
nahme des duflersten Ungliicks fiir einen selber ein.“ Es ist die Hinnahme
des ganzen Ungliicks, der ganzen Wahrheit, die sie von sich selbst verlangt.

,Gottes Sein ist im Werden® (Jingel). Simone Weil steht uns Heutigen
vielleicht niher als die Mystiker des Mittelalters, weil sie auf denselben



Heinrich Dumoulin 112

Anruf aus der heutigen Geschichte der Selbstverwirklichung Gottes in der
Welt antwortet. Wir werden von denselben Michten und Dimonen be-
dréngt, wir sind denselben Irrtiimern und Illusionen ausgesetzt, aber auch
dieselbe Wahrheit liegt fiir uns bereit. Wir iiberblicken dieselbe Weg-
strecke der Heilsgeschichte. Wenn Zeit und Geschichte keine Rolle spielen
beim Heilsgeschehen, mag es gleichgiiltig sein, wen ich mir zum Meister
wihle. Der Christ von heute aber braucht den Meister, der ihm, den zeit-
gebundenen Zeitgenossen, den zeitlich-iiberzeitlichen Christus neu ver-
stehen hift. Der auferstandene Christus will heute mit Aufmerksamkeit
erkannt und geliebt werden, damit er durch uns heute in der Welt leben
kann.

»Der Vater fand sein Wohlgefallen daran, daf in der ganzen weiten
Schépfung sich wenigstens eine Seele gefunden hatte, die ihn bat, sich auf
dem hiértesten Weg, auf dem Weg des Ungliicks, seiner Liebe angleichen
zu konnen . .. Er gewéhrte ihr. .. die Wahrheit in ihrer Seele, die Lau-
terkeit in ihren Gefiithlen. Dann entrif er sie ihrer selbst, verziickte sie, ver-
zehrte sie in seiner Liebe, verwandelte sie in seinen Sohn und warf sie, mit
diesem zusammen, den Hungrigen als Nahrung vor* (Cabaud).

Lebenswerte im Buddhismus

Wo Christen von Buddhisten lernen kénnen™

Heinrich Dumoulin SJ, Tokyo

Das Zweite Vatikanische Konzil hat uns zugleich mit der Offnung zur Welt
hin das Gesprich mit den nichtchristlichen Religionen geschenkt. An vielen
Orten ist dieses Gesprach heute in vollem Gang und gehért (so diirfen wir
glauben) zu den bedeutenderen Ereignissen unserer Epoche. Wenn ich in
Europa iiber dieses Gesprich, wie wir es in Japan besonders mit den
Buddhisten fithren, berichtete, nannte ich &fters als die angestrebten
Gesprichsziele: Einander kennenlernen und verstehen, eine Atmosphire
gegenseitiger Hochachtung und Sympathie schaffen und — auch dieses Ziel
habe ich nie versdumt zu nennen - voneinander lernen. Wenn ich das Wort
vom Lernen sagte, konnte ich bei meinen Zuhérern nicht selten eine Regung
der Verwunderung, ja sogar der Befremdung gewahren. Voneinander

* Den folgenden Vortrag hat der Vf. auf einer Abendveranstaltung der Bayerischen
Katholischen Akademie in Miinchen am 22. Januar 1974 gehalten.





