Heinrich Dumoulin 112

Anruf aus der heutigen Geschichte der Selbstverwirklichung Gottes in der
Welt antwortet. Wir werden von denselben Michten und Dimonen be-
dréngt, wir sind denselben Irrtiimern und Illusionen ausgesetzt, aber auch
dieselbe Wahrheit liegt fiir uns bereit. Wir iiberblicken dieselbe Weg-
strecke der Heilsgeschichte. Wenn Zeit und Geschichte keine Rolle spielen
beim Heilsgeschehen, mag es gleichgiiltig sein, wen ich mir zum Meister
wihle. Der Christ von heute aber braucht den Meister, der ihm, den zeit-
gebundenen Zeitgenossen, den zeitlich-iiberzeitlichen Christus neu ver-
stehen hift. Der auferstandene Christus will heute mit Aufmerksamkeit
erkannt und geliebt werden, damit er durch uns heute in der Welt leben
kann.

»Der Vater fand sein Wohlgefallen daran, daf in der ganzen weiten
Schépfung sich wenigstens eine Seele gefunden hatte, die ihn bat, sich auf
dem hiértesten Weg, auf dem Weg des Ungliicks, seiner Liebe angleichen
zu konnen . .. Er gewéhrte ihr. .. die Wahrheit in ihrer Seele, die Lau-
terkeit in ihren Gefiithlen. Dann entrif er sie ihrer selbst, verziickte sie, ver-
zehrte sie in seiner Liebe, verwandelte sie in seinen Sohn und warf sie, mit
diesem zusammen, den Hungrigen als Nahrung vor* (Cabaud).

Lebenswerte im Buddhismus

Wo Christen von Buddhisten lernen kénnen™

Heinrich Dumoulin SJ, Tokyo

Das Zweite Vatikanische Konzil hat uns zugleich mit der Offnung zur Welt
hin das Gesprich mit den nichtchristlichen Religionen geschenkt. An vielen
Orten ist dieses Gesprach heute in vollem Gang und gehért (so diirfen wir
glauben) zu den bedeutenderen Ereignissen unserer Epoche. Wenn ich in
Europa iiber dieses Gesprich, wie wir es in Japan besonders mit den
Buddhisten fithren, berichtete, nannte ich &fters als die angestrebten
Gesprichsziele: Einander kennenlernen und verstehen, eine Atmosphire
gegenseitiger Hochachtung und Sympathie schaffen und — auch dieses Ziel
habe ich nie versdumt zu nennen - voneinander lernen. Wenn ich das Wort
vom Lernen sagte, konnte ich bei meinen Zuhérern nicht selten eine Regung
der Verwunderung, ja sogar der Befremdung gewahren. Voneinander

* Den folgenden Vortrag hat der Vf. auf einer Abendveranstaltung der Bayerischen
Katholischen Akademie in Miinchen am 22. Januar 1974 gehalten.



Lebenswerte im Buddhismus 113

lernen, das heifit also von nichtchristlichen Religionen lernen. Kann denn
ein Christ auf religiosem Gebiet von Nichtchristen lernen?

Voneinander lernen heifit mehr als einander verstehen. Fiir den Christen
ist es selbstverstandlich, dal er den Bruder in Asien zu verstehen wiinscht.
Es bedarf keiner Frage, dafl dazu eine Kenntnis der asiatischen Religionen
niitzlich, ja unabdingbar ist. Aber das Bemiithen um Verstehen wird vom
Christen gern als ein freundlicher, entgegenkommender Gestus aufgefafit.
Er sucht zu verstehen, vorab um helfen zu kénnen. Der Wert einer solchen
Haltung soll bestimmt nicht herabgemindert werden, besonders wo sie in
echtem Solidaritits- und Verantwortungsbewufltsein griindet. Doch kann
sich in die verstehende Haltung leicht Herablassung hineinmischen. Dage-
gen begeben wir uns beim Lernen beherzt auf die gleiche Ebene mit dem
Bruder. Wir sind bereit, von ihm zu empfangen, weil es sinnvoll fiir uns,
fiir uns Christen und auch fiir mich persénlich ist, fiir mein religiéses Leben
auch vom nichtchristlichen Bruder zu lernen.

Die gegenwirtige Weltsituation, und auch die Situation, in der sich die
christlichen Kirchen heute befinden, ist dem Lernen besonders glinstig, ja
sie hat bei den Christen eine bisher nie dagewesene Lernbereitschaft ge-
schaffen. Das Christentum sieht sich in der ganzen Welt vor neue Aufgaben
gestellt und erfihrt eine bedrohliche Krise. Die nichtchristlichen Religio-
nen befinden sich in einer dhnlichen Situation, besonders die grofien Welt-
religionen, die auf hoher Kulturstufe stehen und von der modernen Welt
herausgefordert werden.

Ich beschrinke mich im folgenden auf den Buddhismus, weil ich seit
vielen Jahren im buddhistischen Milieu lebe und im zwischenreligiésen
Gesprich mit den Buddhisten engagiert bin. Seit Ende des Zweiten Welt-
krieges beobachten wir eine Wiederbelebung der Weltreligionen und auch’
des Buddhismus. Die buddhistischen Erweckungsbewegungen setzten
vielerorts schon frither ein, erfuhren aber im Zuge der weltweiten Moder-
nisierungsbestrebungen, die wir auch im Christentum gewahren, eine
starke Intensivierung.

Indem wir die Frage vom Lernen bedenken, wenden wir uns den
religiésen Lebenswerten im Buddhismus zu und suchen unter den Werten
der jahrtausende-alten, traditionsreichen Buddha-Religion einige jener
Hauptwerte namhaft zu machen, die fiir die moderne Welt wichtig sind
und vom Christen bedacht zu werden verdienen.

Meditation als Weg der Selbstwerdung

Wihrend unserer ersten gréfieren Zusammenkunit zwischen Zen-Buddhi-
sten und Christen (katholischen und evangelischen) in Osio bei Tokyo im



Heinrich Dumoulin 114

Frithjahr 1967 fliisterte mir wihrend einer Diskussion Dr. Douglas Steere,
der amerikanische Fithrer der Quiker-Bewegung und eine im OUkumenis-
mus gut bekannte Personlichkeit, die Bemerkung zu: Wenn wir Christen
vor lauter Aktivitdt und Organisation keine Zeit mehr fiir die Meditation
iibrig haben werden, konnen uns vielleicht die Zen-Buddhisten noch einmal
den Primat des kontemplativen Lebens lehren. Wir sprachen an jenem
Vormittag tiber die Verantwortung der Religionen fiir das Sozialleben.
Und die Zen-Meister unterstrichen mit letzter Eindringlichkeit hochst
glaubwiirdig die unabdingbare Notwendigkeit der Meditation fiir alles
niitzliche Tun im sozialen und politischen Leben.

Im Buddhismus ist die Meditation so alt wie die Buddha-Religion selbst.
Mag vieles, was aus dem Leben Shakyamunis berichtet wird, der Legende
angehéren, so steht doch unzweifelhaft fest, dafl er wegen seiner grofien
Meditation als der Buddha, d. h. als der Erwachte in die Geschichte einge-
gangen ist. Seine Jiinger erkannten ihm die in der Meditationserfahrung
erworbene Autoritit des Erleuchteten zu. Und die buddhistische Religion
ist in allen ihren im ibrigen recht verschiedenen Zweigformen dem medi-
tativen Weg treu geblieben. Wo immer sich Buddhismus ausbreitete, iibten
seine eifrigen Anhidnger Meditation. Dies ist so geblieben, und offensicht-
lich interessiert die westlichen Menschen am Buddhismus am meisten die
Meditation. Wir diirfen also die Meditation zu den buddhistischen Lebens-
werten zéhlen, die in der modernen Welt Beachtung finden und den mo-
dernen Menschen ansprechen.

Der westliche Mensch sieht den Wert der buddhistischen Meditation im
Gegensatz zu bestimmten Verfalls- und Krisenerscheinungen der ihn um-
gebenden technischen Zivilisation. Eines der bedrohlichen Kennworte
dieser automatisierten Zivilisation der ,einsamen Masse® lautet Selbstent-
fremdung, womit der moderne Mensch den Verlust seiner Identitit und
seiner personalen Wiirde beklagt. Demgegeniiber stellt sich die buddhisti-
sche Meditation als ein Weg der Selbstwerdung dar, der die Integration
des ganzen Menschen nach seiner leiblichen und geistigen Seite hin anzielt
und wirksam fordert. Als wirksamste und den westlichen Menschen am
unmittelbarsten ansprechende Form der 6stlichen Meditation hat sich die
Zen-Meditation erwiesen. Dieser Meditationsweg, im frithen Mittelalter
in China entstanden und seit dem 12. Jahrhundert nach Japan iiberpflanzt,
vermochte in den chinesischen und japanischen Zen-Meistern originale
Personlichkeiten von hohem geistigem Rang zu formen. Seit Ende des
Zweiten Weltkrieges appelliert er in immer stirkerem Mafle an die west-
liche Welt.

Wir nannten als einen spezifischen Wert der 6stlichen Meditation die
Forderung der Integration der leiblichen und seelischen Krifte des Men-



Lebenswerte im Buddhismus 115

schen. Wahrend der Westen auf weite Strecken Leib und Seele gesondert
entwickelte und dabei nicht selten in Einseitigkeiten verfiel, entdeckte der
Osten in der Meditation frith den geeigneten Weg zur harmonischen Ganz-
werdung dieses Mikrokosmos Mensch. Die Zen-Meditation kommt, was die
leibliche Seite (Korperhaltung, Atmung usw.) betrifft, vom Yoga her,
konnte aber neue Momente in das indische Schema einfligen. Wéhrend der
Yoga sich als eine psycho-somatische Technik mit verschiedenen Welt-
anschauungen verband und mannigfachen Zwecken dienen kann, hat die
Zen-Meditation im Buddhismus ihren religiosen Charakter bewahrt. Des-
halb sind Christen, die sich der Zen-Meditation widmen, unmittelbar mit
unserer Leitfrage konfrontiert: Konnen Christen von nichtchristlichen Re-
ligionen lernen? Jedenfalls geben sie, wihrend sie Zen iben, durch ihre
Ubung die deutliche Antwort, dafl Christen von nichtchristlichen Religio-
nen lernen konnen. Sie anerkennen, daf} sich — dirfen wir sagen: durch
Gottes Fuhrung? — innerhalb der buddhistischen Religion der Wert einer
Meditationsweise befindet, die ihnen bei ihrer leiblich-seelischen Integra-
tion besonders helfen kann. So wichtig diese Integration fir die Selbst-
werdung des Menschen ist, so wiirde sie doch kaum Christen in gréferer
Zahl zur Zen-Ubung vermégen. Dennoch 146t die einzigartig wirksame
Weise, wie das Zen den Korper und seine Krifte fiir ein ganzheitlich
menschliches Ziel aktiviert, aufhorchen und vermuten, dieser 6stlichen
Meditationsweise konne in unserer Weltstunde der Selbstentfremdung,
Verauferlichung, Manipulierung und Vereinzelung eine wichtige Aufgabe
zufallen,

Wir fragen weiter: Ist die im Zen erlangte Innerlichkeit mit der christ-
lichen Innerlichkeit vereinbar? Ist die Innerlichkeit der 6stlichen Medita-
tionswege nicht ihrem Wesen nach eine Innerlichkeit ohne Gott, die den
christlichen Menschen in die Einsamkeit der Leere filhren mufi?

Es ist zuzugeben, dafl der 6stliche Mensch meditierend in eine Einsamkeit
hineingeht, die dem Christen nicht ohne weiteres frommt. Er zieht sich nach
Innen zuriick, verzichtet wenigstens zeitweise auf das Ich-Du-Gesprach mit
dem andern und bekiimmert sich, so scheint es, wenig um ein héheres, tiber-
weltliches Wesen. So wird die 6stliche Meditation gern von christlicher
Seite charakterisiert. Aber bei solchen verallgemeinernden Charakterisie-
rungen werden die Verschiedenheiten innerhalb der 6stlichen Meditations-
wege vielfach ibersehen. Einige Formen des Yoga streben in der Tat die
Isolation vom Mitmenschen und von der Umwelt an. Doch trifft diese Be-
obachtung nicht fiir alle asiatischen Meditationswege in gleicher Weise zu.
Die innere Stille des Zen bereitet auf einen Durchbruch zu den Tiefen-
schichten des Selbst vor, der den Menschen zum Mitmenschen und auch zur
Transzendenz hin 6ffnet. Der Zen-Jiinger interpretiert den Sinn seiner



Heinrich Dumoulin 116

Meditation und seiner Erfahrung in der Perspektive der buddhistischen
Erlésungslehre, die von der christlichen grundverschieden ist, aber ihren
Platz im Vélkeradvent einnimmt.
Ein tieferes Verstindnis fiir das Eigentliche, um das es bei der Zen-

Meditation geht, eroffnet ein Wort des japanischen Zen-Meisters Dogen:

»Den Buddha-Weg lernen, heifit das Selbst lernen.

Das Selbst lernen, heifit das Selbst vergessen.

Das Selbst vergessen, heiflt von den zehntausend, d. h.

von allen Dharma, ndmlich der ganzen Wirklichkeit
erleuchtet werden.”
Der Ubende mufl, um sein eigentliches, wahres Selbst zu lernen, sein klei-
nes, sich von Augenblick zu Augenblick wandelndes Ich mit seinen Vor-
stellungen, Wiinschen, Gestaltungen vergessen. Dazu bereitet er sich in der
Meditation, er 6ffnet sich, um von der Wirklichkeit des Seienden erleuchtet
zu werden. Diese Wirklichkeit ist fiir den glidubigen Zen-Meister Dogen
die Buddha-Natur, das Absolute, das Shakyamuni gemif} einem Wort des
Pili-Kanons das Ungeborene, Ungewordene, Ungemachte genannt hat,
ohne das es nichts von dem geben kann, das geboren worden, gemacht ist.
Die passive Form des tiefsinnigen Wortes Dogen’s ist zu beachten: Das

Erleuchtet-werden wird von einem Umfangenden, Umfassenden bewirkt.
In der Erfahrung geschieht ein Sich-ergreifen-lassen und Ergriffen-werden
von dem, was die geistlichen Manner im Buddhismus als den Urgrund ver-
stehen. Wir sind hier noch weit vom Glauben an den personlichen Gott
entfernt, aber die Offnung des Selbst zur Transzendenz, die der Buddhist
in der Meditation erfahrt, stellt deren Wert sicher. Die Meditation kann
ein Weg zur Gotteserfahrung werden. Denn der Mensch riihrt mit seinem
tiefen Selbst an den Schopfergott. Der Christ, der sich dieser Meditation
widmet, kann in der sich selbst vergessenden Stille Gott finden, dessen
Anwesenheit heute so vielen suchenden Menschen verborgen bleibt. Gott
ist der verborgene Gott, aber der verborgene Gott ist anwesend im Schwei-
gen. So haben ihn die Mystiker in Ost und West erfahren. Nur haben dies
die Menschen weithin vergessen, und manche Christen konnen es am leich-
testen durch die Gstlichen Meditationswege wiederum erlernen.

Meditation und Sozialverantwortung

Wenn unter den Werten des Buddhismus fiir die moderne Welt heute die
Meditation an erster Stelle steht und ernste Christen sich schon bemiihen,
dic Zen-Meditation zu erlernen, so sind wir besonders empfindsam fiir
alles, was den Wert dieser Meditation beeintrachtigen kann. Der schwer-
wiegendste Einwand, der gegen die Ostliche Meditation erhoben wird,



Lebenswerte im Buddhismus 117

betrifft ihren Mangel an sozialer Relevanz. Wenn dieser Einwand zu Recht
besteht, so verliert die buddhistische Meditation an Wert, ja sie konnte fir
den Christen unannehmbar werden. Ein waches Bewuftsein fiir die Sozial-
verpflichtung mufl unbedingt gefordert werden. Wie verhilt es sich in
diesem Punkt mit der buddhistischen Meditation und dem Zen-Weg?

Auf diese Frage 1afit sich nicht leicht eine eindeutige, den komplexen
Sachverhalt véllig klarende Antwort geben. Die Buddhisten selbst emp-
finden die Problematik und erkennen in selbstkritischen Schriften und im
zwischenreligiésen Gesprich die Schwierigkeit an. Die Meditation kann
leicht einen weltfliichtigen und dann egoistischen Charakter annehmen.
Eine geschichtliche Untersuchung miifite zwischen den Meditationsarten
in den verschiedenen Verzweigungen des Buddhismus unterscheiden. Wir
machten auf zwei wichtige Punkte hinweisen.

Erstens: Die Meditation wird im Buddhismus allgemein als gliickspen-
dend und hilfreich erfahren. Dies bezeugen im frithen Buddhismus die
Lieder der Monche und Nonnen, die dankbar ihre Befreiung rithmen, die
sie durch die Meditation erlangten. Mehr noch ist im Buddhismus des
Groflen Fahrzeuges (Mahdyana) und speziell im Zen-Buddhismus die
Lebensbereicherung durch die Meditation betont.

Ich darf eine Bemerkung iiber die Beziehung zwischen Meditation und
Ménchtum im Buddhismus einfiigen. Die hier anvisierte spezifisch 6stliche
Situation entbehrt der genauen Parallele im christlichen Westen, kann aber
fiir uns aufschlufireich sein. Im frithen Buddhismus bildeten die Monchs-
gemeinden (Sangha) den Kern. Die Ménche fiihrten ein durch viele Vor-
schriften geregeltes Leben. Diese Lebensweise strikter Observanz wird
heute noch durchwegs in den Klostern des Buddhismus vom Kleinen Fahr-
zeug (Hinayana) in Ceylon und den Léndern Siidostasiens (Birma, Thai-
land, Kambodscha, Laos) beobachtet. Die Spiritualitit des buddhistischen
Ménchsordens ist zwar nicht, wie behauptet worden ist, vollig negativ und
pessimistisch, aber doch weithin von einer weltfliichtigen und leibfeind-
lichen Lebensanschauung inspiriert. Dagegen offnete sich der Mahayana-
Buddhismus Ostasiens freieren Lebensformen. Der letzte Schritt in dieser
Richtung wurde in Japan getan, wo seit Ausgang des Mittelalters die
Verheiratung der buddhistischen Monche mehr und mehr zur Regel wurde
und die modernen buddhistischen Volksreligionen sich als Laienbewegun-
gen konstituierten.

Trotzdem behalten Monchtum und Ehelosigkeit auch im japanischen
Buddhismus eine religiése Bedeutung, und zwar insbesondere mit Riick-
sicht auf die Meditation. Die Meditation ist wie der gesamte buddhistische
Heilsweg grundsitzlich allen, Ménchen wie Laien, zugénglich. Alle kom-
men dabei mit der enthaltsamen Lebensweise (im frithen Buddhismus



Heinrich Dumoulin 118

»Brahmawandel“ genannt) in Beriihrung und schitzen diese Lebensweise.
In den Zen-Kléstern (diese sind von den Zen-Tempeln in Stidten und
landlichen Ortschaften zu unterscheiden) leben die Ménche ehelos. In die-
sen Klostern, in denen vorab die Novizen ausgebildet werden, ist die
Meditationshalle der Mittelpunkt, um den das Leben der Ménche und
Nonnen kreist. Auch wenn viele oder die meisten der Ménche spater,
wihrend sie auf dem Lande Tempeldienst versehen, heiraten, so gehort es
doch zu ihrem geistlichen Weg, daf sie sich immer wieder fiir kiirzere oder
langere Zeit von ihren Familien trennen und zur Meditation in ein Kloster
oder in eine Bergeinsamkeit zuriickziehen. Auferdem finden sich unter
den Zen-Ménchen auch geistliche Ménner, die das zdlibatire Leben als
ihre Lebensweise erwihlen. Nun hiefe es den Zen-Weg in seinem Wesen
verkennen, wollte man in seinem Lebensstil, der die Ehelosigkeit hoch-
schitzt und zeitweise Enthaltsamkeit einbezieht, leibfeindliche gnostische
Elemente annehmen. Solche Elemente mégen im siidlichen Theravada-
Buddhismus vorhanden sein; das Zen ist sowohl nach seiner metaphysi-
schen Lehre als auch nach seiner asketischen Praxis von gnostischem
Dualismus weit entfernt. Durch die Zen-Ubung werden alle menschlichen
Krifte, leibliche wie seelisch-geistige, in die Einheit hineinintegriert. Der
Zen-Buddhismus besitzt ein Monchtum, das von gnostischer Weltflucht
frei ein Leben in der Welt gestattet. Dabei ist es gerade die Meditation,
die den Menschen, nachdem sie ihm bei der Selbstwerdung behilflich war,
zur Welt hin 6ffnet. '

Zweitens ist beziiglich des Verhiltnisses zwischen Meditation und Sozial-
verantwortung zu bedenken, dafl die Meditation in besonderer Weise die
Féhigkeit und den Willen zum Dienst an der Gemeinschaft zu schaffen
vermag. So stromte vom Wirken nicht weniger Zen-Meister, zumal an
ihrem Lebensabend, wihrend jener kostbaren zwei oder drei Jahrzehnte,
wo die Laufbahn des Zen-Meisters auf ihrem Hohepunkt steht, ein spiir-
barer EinfluR in die Gesellschaft ein. Wihrend sie sich der geistlichen
Fihrung eines zahlreichen Jiingerkreises aus Ménchen und Laien, aus
Miénnern und Frauen widmeten, fanden sie die Zeit, sich um das geist-
liche und leibliche Wohl der armen Landbevélkerung in der Umgegend
ihrer Tempelklster zu sorgen. Von ihrer ungewdhnlichen Strahlkraft
zeugen so manche anckdotenhaften Geschichten, die in Gestalten wie
Tauler, Philipp Neri oder Don Bosco erinnern.

Wo die Meditation sich mit Bruderdienst und sozialem Verantwortungs-
bewufitsein verbindet, verdoppelt sich ihr Wert. Ja wir kénnen eine Medi-
tation, die sich vom Mitmenschen abschliefit, nicht als vollwertig anerken-
nen. Wenn es im Yoga asoziale Meditationsformen gibt, so ist in diesen
ein wesentliches Stiick vom Menschsein ausgelassen oder verkiimmert. Um



Lebenswerte im Buddhismus 119

ihren Sinn und ihre Aufgabe zu erfiillen, mufl die Meditation dem Men-
schen bei der Verwirklichung des ihm unabdingbar aufgegebenen Sozial-
lebens helfen. Vielleicht kann die 6stliche Meditation, insofern sie sozial
offen ist, bei ihrem Kommen zum Westen vom Christentum befeuert, einen
echten Gewinn erfahren. Ost und West bleibt dann die Aufgabe, in
gemeinsamer Bemiihung die fiir unsere Generation entsprechende Medita-
tion auszuformen.

Sympathetisches Mit-leiden als Wesenmitte

Meditation und Sozialverantwortung — so konnen wir als Ergebnis unserer
Erwigung feststellen — stehen in einer wesentlichen Beziehung zueinander.
Die Meditation kann und soll den Menschen zum Bruderdienst fiihren,
der Dienst am Bruder nahrt sich aus den Innenkriften der Meditation.
Selbstwerdung und Sozialdienst sind keine Gegensitze, sondern bedingen
sich gegenseitig. Wenn wir nun weiter nach der Wurzel der Sozialgesin-
nung in der buddhistischen Religion fragen, so stofien wir auf den buddhi-
stischen Zentralwert, nimlich auf die buddhistische Grundhaltung des
sympathetischen Mit-leidens oder der Giite. Es ist nicht meine Absicht,
diesen Wert aus den buddhistischen Quellen und in der buddhistischen
Praxis auf seine exemplarischen Elemente hin zu erforschen, und zwar
deshalb nicht, weil es sich hier um den Wesenskern selbst des Buddhisti-
schen handelt. Die Begegnung mit dem Wesenskern der anderen Religion
spornt weniger zum Lernen als zur Besinnung auf den eigenen Wesens-
kern an. Daf} alle echten, werthaften Religionen der Menschheit sich in
ihrem Wesenskern nahekommen, ist eine schlichte Tatsache, deren Kennt-
nisnahme zu bedeutsamen Reflexionen anregen kann. Nirgendwo sonst
kénnen wir die Fithrung Gottes iiber allen Menschen und tber allen Reli-
gionen so deutlich verspiiren wie in der Erfahrung, dafl alle Menschen
guten Willens auf ihrem religidsen Weg dahin gefithrt werden, Liebe zu
iiben, nach mehr Liebe zu verlangen und sich der vollkommenen Liebe zu
nihern. Christliche Religionswissenschaftler haben sich wihrend des apolo-
getischen Zeitalters abgemiiht, Unterschiede zwischen dem buddhistischen
sympathetischen Mitleiden einerseits (Sanskr.: maitri und karuna, im
Japanischen zusammengezogen in das Wort jihi, das aus den zwei chinesi-
schen Schriftzeichen fiir Giite und Mitleid besteht) und der christlichen
Nichstenliebe anderseits festzustellen, um daraus den Schlufl zu ziehen,
so etwas wie christliche Nachstenliebe gébe es eben bei den Heiden nicht.
Gottseidank sind wir iiber diese Art von Apologetik hinaus. Seit Gottes
Geist uns belehrt hat, uns iiber alles Gute und iiber alle Liebe in allen

Religionen zu freuen, finden wir ohne viel Mithe auch in den nichtchrist-
lichen Religionen Worte und Werke der Liebe.



Heinrich Dumoulin 120

In Japan erfuhr die buddhistische Kernlehre des sympathetischen Mit-
leidens eine Bereicherung durch den Einstrom aus dem Konfuzianismus.
Die grundlegende Tugend im alten China des Meisters Kung ist ebenfalls
die Giite (chin.-jap.: jin, geschrieben mit einem Schriftzeichen, dessen linke
Hilfte den Menschen und dessen rechte Hilfte die Gleichheitsbeziechung

zum anderen Menschen ausdriickt). Wihrend im Buddhismus Sympathie
und Freundlichkeit gegeniiber allen Lebewesen den Grundton ausmacht,
ist im Konfuzianismus die Giite sozial gefafit. Wir sehen von weiteren
Erklirungen ab. Jedenfalls steht fest, da die Werte der Giite, der Gegen-
seitigkeit und des Mit-leidens in den &stlichen Religionen voll zur Geltung
kommen trotz einer Undeutlichkeit des Personbegriffes. Es ist notwendig,
zwischen den personalen Haltungen im religiés-sittlichen Vollzug und der
begrifflichen Personlehre zu unterscheiden. Mag das theoretische Person-
verstindnis undeutlich bleiben, so kann sich das personale Handeln den-
noch iiberzeugend dartun. Wenn Gottes Wort durch Christus die personale
Liebe deutlicher gelehrt und strahlender verkiindet hat, so darf daraus
nicht geschlossen werden, die geiibte und gelebte Liebe der nichtchristlichen
Menschen sei von geringerem Wert.

Der Primat der Néchstenliebe in Erfiillung der mitmenschlichen Bezie-
hung ist ein Punkt, iber den im zwischenreligidsen Gesprich leicht gegen-
seitiges Einverstidndnis erzielt wird. Und auch dariiber, dafl niemals und
nirgendwo und in keiner Religion Giite und Liebe genug geiibt werden.
Alle Religionen gewahren, wenn sie ehrliche Einkehr halten, ihr vielfaches
Versagen. Im Buddhismus wird heute in erstaunlichem Ausmaf} Selbst-
kritik geiibt. Eine dhnliche Erfahrung diirften westliche Christen in der
Konfrontation mit dem christlichen Gebot der Nichstenliebe machen. Je
mehr sich die Religionen auf ihre praktische Mitte der Liebe und Giite
besinnen, desto breiter werden sie zum Wohl der menschlichen Gesellschaft
zusammenarbeiten.

Toleranz und Pluralismus

Wir stoflen hier wieder auf das Motiv des Lernens. Denn gerade bei der
Zusammenarbeit der verschiedenen Religionen fiir das Allgemeinwohl
stellt sich heraus, dafl die eine Religion in diesem Punkt und eine andere
Religion in einem anderen Punkt stirkere Durchschlagskraft besitzt. Wir
mdochten einige starke Seiten im Buddhismus anschauen, die fiir das mensch-
liche Zusammenleben in unserer modernen Zeit bedeutsam sind.

Wir leben in einer Zeit epochaler Verinderungen. Wie der Mensch im
technischen Zeitalter durch seine Erfindungen seine Umgebung durch-
greifend verdndert hat, so verdndert die Umwelt den Menschen, den sie



Lebenswerte im Buddhismus 121

umgibt. Die Umformung der Welt schuf einen neuen Typ von Mensch.
Man nennt den von Urbanisation und Automation geprigten Menschen
den ,sikularisierten Menschen®, und die Gesellschaft, in der er lebt, die
pluralistische Gesellschaft. Beide Namen bezeichnen die Emanzipation von
iberkommenen, teilweise religids verankerten Gewohnheiten, die friiher
eine Gruppe von Menschen oder auch ein Volk oder einen Kulturkreis
zusammenschlossen. Die Befreiung von bestimmten einheitlichen Formen
und Strukturen hat sich vielerorts schon durchgesetzt und wird in abseh-
barer Zeit iiberall vollzogen sein. Daraus ergibt sich das Aufkommen einer
pluralistischen Gesellschaft, in der Menschen aller moglichen Weltanschau-
ungen und Religionen zusammenleben. Damit ein eintréchtiges, friedvolles
Zusammenleben moglich sei und konstruktive Aufbauarbeit geleistet wer-
den kénne, ist von allen die Haltung der Toleranz gefordert. Toleranz ist
die spezifische Tugend des Menschen in der pluralistischen Gesellschaft.

Das lateinische Wort, das dem Begriff der Toleranz zugrunde liegt,
bedeutet ,tragen“, ,ertragen“, mit dem zweifachen Aspekt einmal des
passiven schweigenden Ertragens ohne Zeichen von Ungeduld, Mififallen,
Arger usw., ferner des positiven Mittragens der Last des anderen, ja des
Tragens des anderen so wie er ist, in bedingungslosem Helfen und Niitzen
ohne Vorleistung.

Wir wissen heute, dafl Toleranz einen Wert darstellt und eine Tugend
ist. Es hat allerdings lange gedauert, bis diese Auffassung sich bei den
Christen im Westen vollstindig durchsetzen konnte. Weshalb hat der
Westen so lange gebraucht, um Wert und Tugend der Toleranz zu erfas-
sen? Die Frage kann um so mehr verwundern, als es sich bei der Toleranz
um eine ausgesprochen personale Tugend handelt. Toleranz besteht ja
nicht in Indifferenz gegeniiber Wahrheiten und Prinzipien. Es ist vielmehr
immer der Mensch, der den anderen Menschen trotz seiner Andersgesinnt-
heit wie einen Bruder tragt und ertrdgt. Mufite nicht diese Haltung den
personal ausgerichteten Abendldnder besonders auszeichnen?

Bemerkenswerterweise findet sich die personale Tugend der Toleranz
in hervorragendem Mafle in dem oft fiir apersonal erachteten Buddhismus.
Die Toleranzhaltung ist im Buddhismus mit der religiésen Grunderfah-
rung der Verginglichkeit und Vorldufigkeit der Erdendinge verbunden,
in der auch das sympathetische Mitleiden und die Giite wurzeln. Nach
seiner Erfahrung der radikalen Leibhaftigkeit der menschlichen Existenz
hielt sich der Buddha von streitenden Auseinandersetzungen, wie sie im
damaligen Indien zwischen philosophischen Schulen iiblich waren, fern.
Er hielt es fiir ein Ubel, wenn Philosophen oder Asketen sich auf ihre
Ansichten versteiften und einander beschimpften. Im Besitz des inneren
Friedens mahnte er scine Jiinger zur Friedfertigkeit und Toleranz:



Heinrich Dumoulin 122

»Brider, wenn Auflenstehende gegen mich, gegen die Lehre oder

gegen den Orden sprechen sollten, so diirft ihr deshalb keine Rach-

sucht nachtragen, noch auch darf euer Herz brennen und Boses

fihlen ... Wenn ihr Zorn und Mififallen gegen andere, die wider

uns sprechen, fiihltet, wie konntet ihr dann beurteilen, ob jenes

Sprechen richtig oder falsch gesagt ist?“ (DN. I, 1. 5. Vol. 1,2 £))
Im friithbuddhistischen Kanon finden sich viele Worte Buddhas, die zu
Verséhnung und Verzeihung mahnen. Wihrend sich in der Folgezeit
mannigfache Lehrmeinungen, Kultpraktiken und Meditationsweisen ent-
wickelten, flof} ein breiter Strom ertragender Nachsicht durch alle Formen
des Buddhismus, gespeist aus der Grundtugend der mit-leidenden Giite,
die nach zeitgemafler Anpassung an méglichst viele Menschen verschiede-
ner Voélker streben lief.

Man hat im Westen gegeniiber der buddhistischen Toleranz auf die
Mingel im Wahrheitsbegriff der 6stlichen Weisheitsschulen hingewiesen.
Aber kann menschliches Wahrheitsbemiihen intolerantes Vorgehen, Strei-
tigkeiten und Lieblosigkeiten aller Art entschuldigen? Und mufl denn
Wahrheitsliebe intolerant machen? Bestimmt nicht. Besonders dann nicht,
wenn wir die Unvollkommenheit allen menschlichen Wahrheitsbesitzes
beachten. Die Wahrheit ist iiber den ganzen Erdkreis ausgegossen, und
alle Menschen guten Willens haben Samenkérner der Wahrheit empfan-
gen, die sie in sich tragen. Unser Anteil an der Wahrheit, den uns der
christliche Glaube schenkt, ist uns kostbarster Schatz und preislose Perle.
Aber wir wissen auch, daff wir wegen der Enge unseres Gefafles, das durch
unseren Egoismus oft noch mehr eingeengt wird, nur einen begrenzten Teil
der uns mitgeteilten Wahrheit fassen kénnen. Mag die Wahrheit flecken-
los vollkommen sein, unser menschlicher Wahrheitsbesitz ist notwendig
begrenzt und unvollkommen. Deshalb miissen wir bestindig lernen. Und
gerade unsere Wahrheitsliebe muf uns zur Toleranz anspornen, so dafl
wir die anderen von Herzen hochschitzen, ihre Freiheit respektieren und
gerne mit ihnen Umgang pflegen.

Wenn ich meine, daf Christen an diesem Punkt von Buddhisten lernen
konnen, so mochte ich mich fiir diese Annahme nicht so sehr auf die
Geschichte der buddhistischen Religion in den Lindern Asiens stiitzen,
obgleich darin genug vorbildliche Beispiele von Toleranz vorkommen. In
der Geschichte gibt es selbstverstandlich immer auch Ausnahmen. Ich stief}
wahrend meiner Buddhismus-Studien auch auf abweichende Vorkomm-
nisse, die mich gegeniiber allzu optimistischen Allgemeinurteilen kritisch
machten. Was mich dann aber vom Wert der buddhistischen Toleranz
iiberzeugt hat, ist der unerschopfliche Grund von Toleranz, den ich in jahr-
zehntelangem vertrautem Umgang bei gliubigen japanischen Buddhisten
gefunden habe. Dabei ist es so, dafl gerade gldubige, durch eigene Erfah-



Lebenswerte im Buddhismus 123

rung in ihrer religiosen Haltung gefestigte Menschen die Toleranzhaltung
am echtesten darstellen.

Dies fuhrt uns zurtick zur Bedeutung der Tugend der Toleranz fiir das
Leben in der modernen Welt. Kommt nicht fiir den religiésen Menschen,
der in der sdkularisierten Welt von heute treu seinen Glauben zu leben
wiinscht, alles darauf an, dafl er es fertig bringt, seine gldubige Wesens-
mitte unversehrt zu bewahren, wihrend er sich an die modernen Lebens-
bedingungen anpaf}t und mit seinen Mitmenschen in der pluralistischen
Gesellschaft briiderlich zusammenlebt? Die echte Toleranz erméglicht es,
diese Spannung durchzuhalten, weil sie sich mit einer starken Uberzeugung
verbindet, die in der Erfahrung griindet. Wir kénnen von Buddhisten
lernen, dafl das Geheimnis der Toleranz in der Erfahrung liegt. Ein erfah-
rener Mensch kann vielen anderen Standpunkten, Blickweisen, Denk-
modellen, Weltanschauungen begegnen, ohne in Verwirrung zu geraten
und an der eigenen Uberzeugung irre zu werden. Er fiihlt sich durch seine
Erfahrung gesichert, so wie ein Mensch, der Weg und Ziel gesehen hat,
auch im Dunkeln nicht fiirchtet, sich zu verirren. Weil sie ihre Religiositat
auf ihre Erfahrung stiitzen, zeigen glidubige Buddhisten oft bei grofier
Toleranz und Elastizitdt angesichts veridnderter Lebenslagen eine erstaun-
liche Festigkeit, was die innere Grundhaltung und den Lebensstil angeht.

Gelebte Erfahrung

Bei der Begegnung und im Umgang mit dem Buddhismus kann die Bedeu-
tung, die in dieser Religion die gelebte gldubige Erfahrung besitzt, beein-
drucken. Die buddhistische Religion griindet in Erfahrung und ist von
Erfahrung durchtrinkt. Ich will nicht idealisieren. Menschlichkeiten wie
Formalismus, Haften an Auferlichkeiten und Gewohnheiten, Zwiespaltig-
keiten und Widerspriiche im praktischen Leben, die heute von Christen
beklagt werden, kommen auch im Buddhismus vor. Keine Religion wird in
ihren Werten voll erfaflt und hundertprozentig gelebt. Doch wird die
Erfahrung im Buddhismus in einer Weise hochgeschitzt, die Christen zu
denken geben kann.

Dafl im Buddhismus die Lehre gegeniiber der Erfahrung eine unter-
geordnete Rolle spielt, hingt mit der Grundhaltung des 6stlichen Menschen
zusammen. Die Polaritit in den geistigen Grundhaltungen von Ost und
West ist oft beschrieben worden: Intuition gegen Rationalitit, Synthese
gegen Analyse, Erfahrung gegen Erkenntnis. Doch diirfen diese Gegen-
satzpaare, vor allem das letzte Paar, nicht als uneingeschrinkte Gegensatze
aufgefafit werden. Erfahrung und Erkenntnis konnen zwar in einem pola-
ren Verhiltnis zueinander stehen, aber die Erfahrung ist doch zugleich ein



Heinrich Dumoulin 124

Erstes, der Erkenntnis Vorgegebenes, Umfassendes. Alle menschliche
Erkenntnis berubt auf Erfahrung, und alle menschliche Erfahrung um-
schlieft Erkenntnis.

Wahrend im Westen die eine Seite der Polaritat, namlich Rationalitat,
Analyse, im Sozialleben Juridismus, vornehmlich zur Entwicklung kamen
und nicht selten iberwucherten, pflegte der Osten durchwegs die ganzheit-
liche Erfahrung. Sie bildet den Kern der buddhistischen Religiositit. Bei
der ersten Kenntnisnahme des Buddhismus durch die westliche Wissen-
schaft hielten zwar manche europiische Gelehrte die Lehre Buddhas fir
eine aufgeklirte rationale Moral, aber eine solche Fehlinterpretation ist
heute iiberwunden. Das Erfahrungsmoment blieb im Buddhismus lebendig
und kommt besonders in Verbindung mit der Meditation zur Geltung, geht
aber iiber diese hinaus. Der buddhistische Glaubige erfahrt sein Leben mit
allen seinen Beziigen in die Erleuchtungserfahrung aller Buddhas, Bodhi-
sattvas, Patriarchen, d. h. in eine heilige Buddha-Welt eingetaucht, die er
je nach seiner Zugehérigkeit zu einer bestimmten buddhistischen Schule
anders benennt.

Nachdem die Furcht vor dem Irrationalen und vor Subjektivismus bei
glaubigen Christen zeitweise die Hochschatzung der religiésen Erfahrung
ungebithrlich herabgemindert hat, kommt heute im Zuge der Erneuerung
aus dem Geist des Evangeliums die Erfahrung wieder mehr in den Blick.
Die Erneuerung kann ja nur gelingen, wenn sie von authentischer christ-
licher Erfahrung getragen wird. Aber die Erfahrung mufl den ganzen
Menschen umfassen und Gott in allen Dingen zu finden wissen, im Bruder
und in der Welt, in schweigender Stille und in der Arbeit, in Gesellschaft
und Natur, in Wissenschaft und Technik, in Kultur und Kunst — kurzum
in allem, was ist. Diese weite Erfahrung iberwindet jegliche Einseitigkeit,
vorab einseitigen Rationalismus und Juridismus. Dies sind ja wohl die
Einseitigkeiten, die wihrend des 19. Jahrhunderts und bis in unsere Tage
am schlimmsten das Christentum dberwucherten und es zu einer Kopf-
religion und zu einem Reglement legalistisch beobachteter Vorschriften zu
machen drohten. Demgegeniber fihrt die Erfahrung zu einer neuen Reali-
sierung der Wahrheit, nicht blof durch den Verstand, sondern in der geisti-
gen Mitte, dem Herzen, und zu einem vollen christlichen Leben, in dem die
problematisch gewordene Verbindung der horizontalen Linie mit der ver-
tikalen Linie vollzogen ist.

Was heute vorziiglich vom Christen gefordert ist, ist ein Aufbruch zu
existentieller, geistlicher Erfahrung und ein neues Verstandnis fiir Spiri-
tualitat. Er kann auf seinem Weg in schweigender Meditation, nach Art der
ostlichen Meditation, voranschreiten, er kann auch in schlichtem tiglichem
Beten sein Ziel zu erreichen streben. Dabei kann er seinen Mitmenschen



Lebenswerte im Buddhismus 125

nahe sein und ein weltliches Leben fithren, aber er wird immer auch, weil
dies, wie Blaise Pascal und Ernst Bloch in bemerkenswerter Ubereinstim-
mung gesagt haben, zur Menschennatur gehort, zu transzendieren suchen:
,L’homme passe infiniment ’homme* (Pascal) und ,Menschsein heifit
transzendieren“ (Bloch). Kann der Mensch sich herrlicher, wiirdiger,
begliickender nach der erfiillenden Transzendenz ausstrecken als im inner-
lichen Sprechen, still fiir sich allein oder in der Gemeinschaft der Brider:
»Unser Vater im Himmel!*?

Wihrend wir im Vorausgehenden einige Lebenswerte des Buddhismus
untersuchten, nahmen wir solche Momente in den Blick, die in unserer
Zeitstunde vorziigliche Beachtung verdienen. Wir sprachen von Medita-
tion, Mitmenschsein, Toleranz, Erfahrung. Es sind die religidsen person-
lichen Aspekte. Die soziale und politische Relevanz der christlichen Zusam-
menarbeit mit dem Buddhismus wiirde eine eigene Behandlung verdienen.
Ich erinnere an die Sorge um den Weltfrieden, das vordringlichste Anlie-
gen unserer Tage, fiir das auch die Religionen Verantwortung tragen. Die
gemeinsamen Bemiithungen auf dem sozialpolitischen Sektor sind, wir diir-
fen dies nicht vergessen, erst durch das neue, freundschaftlich gelockerte
dialogische Klima zwischen den Religionen méglich geworden, namlich
durch die Gemeinsamkeit, die in jingster Zeit durch Vaticanum II, die
neuere christliche Theologie, durch zwischenreligiése Konferenzen, durch
geistliche Manner und schlieflich durch alle, die sich um den Dialog
bemiihten, bewirkt und geférdert worden ist. Wir ernten schon die ersten
Friichte des Neuanfanges. Werden sich aufgrund der dialogischen Bemii-
hungen die Beziehungen zwischen den Religionen dndern und neu werden?
Wir hoffen es. Wie werden sie sich gestalten?

Noch weniger ist eine Prognose iiber die Wirkungen der Begegnung
mit den nichtchristlichen Weltreligionen und insbesondere mit der Geistig-
keit Asiens fiir die Zukunft der Menschheit moéglich. Das Lernen, das wir
zum Motiv unserer Erwigungen nahmen, ist zukunftsbezogen. Es kann zu
einer schoneren, besseren Zukunft der Menschheit beitragen. Allerdings
hielten wir uns bei unseren Erwdgungen in einem von den Tatsachen her
begrenzten Rahmen. Das Von-einander-Lernen, von dem wir sprachen,
kann wohl, so hoffen wir, manche Besserung bringen, aber es sollte keine
utopischen Zukunftstrdume von der Art wecken, wie sie heute im Zuge des
Asien-Booms in manchen Kreisen gehegt werden. Man spricht von einem
neuen Menschen und einer neuen, mit hoheren BewufBtseinsfdhigkeiten
ausgestatteten Menschheit, von den ostlichen Meditationswegen geschaf-
fen. Die Weltgeschichte hat zu allen Zeiten enthusiastische Bewegungen
hervorgebracht, deren euphorische Wunschtrdume nicht in Erfiillung gin-



Heinrich Dumoulin 126

gen. Es ist nicht anzunehmen, daf echte Mystik je zu einer Sache der Masse
werden wird. Ein Blick in die Geschichte des Zen-Buddhismus in China und
Japan zeigt mit aller Deutlichkeit, daf} die meditative Zen-Bewegung in
bestimmten Zeitspannen zwar einen tiefen Einflufl auf Kultur und Volks-
leben jener Lander ausgeiibt hat, dafl aber die Zahl der ernsthaft Ubenden
und der wirklich Erfahrenen sich immer in beschrankten Grenzen hielt.

Als vor fast 20 Jahren die erste Welle des Zen-Booms sich in Amerika
ausbreitete, sagte mir einmal ein gebildeter Japaner, der mitten im Leben
stand: Wenn das, was heute in der Welt vom Zen erwartet wird, stimmte,
miifite die japanische Geschichte bestimmt anders gelaufen sein. Dieses
Urteil bestétigen die Ereignisse wahrend der letzten 15 Jahre in Japan.
Und ob nicht beziiglich des Yoga in Indien dhnliches zutrifft? Damit soll
der Wert der ostlichen Meditationswege keineswegs in Frage gestellt sein.
Ich bin von diesem Wert aufgrund vieler Tatsachen zutiefst liberzeugt und
mochte, was ich im ersten Teil meiner Ausfihrungen dartber gesagt habe,
ganz so stehen lassen. Nur mochte ich hinzufiigen, dafl wir als Christen,
niichtern wie Sankt Benedikt und wie Sankt Ignatius die Geister unter-
scheidend, uns vor allem Rausch und aller Euphorie hiiten missen. Die
asiatischen Weltreligionen, insbesondere der Buddhismus und die Zen-
Bewegung, treffen in unseren Tagen mit einem im Westen tief erlebten
echten geistigen Bediirfnis zusammen. Und vieles spricht dafiir, daBl sie
einen wichtigen Beitrag zum Aufbau einer harmonischeren, besseren Welt
anzubieten haben. Es ist unser aufrichtiger Wunsch, daf dieser Beitrag im
christlichen Abendland sachgemaf und bereit aufgenommen werde.

Gottes Fihrung waltet iiber der Welt und den Weltreligionen. Gottes
Geist hat in den Religionen Grofles gewirkt, im Buddhismus hat Er bei-
spielsweise eine hohe meditative Geistigkeit, sympathetisches Mit-leiden
und Giite, Toleranz, aber auch tiefe Erfahrungen inspiriert. Wir lernen
deshalb, wenn wir vom Buddhismus oder auch von anderen nichtchrist-
lichen Religionen lernen, letztlich vom Geist, der weht, wo Er will, und
auf seine Weise auch in den nichtchristlichen Religionen wirkt. Ist es nicht
ein Merkmal unserer Tage, dal der Geist uns durch die anderen, durch
die Mitmenschen, durch alle und auch durch die nichtchristlichen Briider
lehren will? Seien wir bereit zu lernen und 6ffnen wir Geist und Herz dem
Geiste Gottes!





