
Heinrick Dumoulin 112 

Anruf aus der heutigen Geschichte der Selbstverwirklichung Gottes in der 
Welt antwortet. Wir werden von denselben Mächten und Dämonen be- 
drängt, wir sind denselben Irrtümern und Illusionen ausgesetzt, aber auch 
dieselbe Wahrheit liegt für uns bereit. Wir überblicken dieselbe Weg- 
strecke der Heilsgeschichte. Wenn Zeit und Geschichte keine Rolle spielen 
beim Heilsgeschehen, mag es gleichgültig sein, wen ich mir zum Meister 
wähle. Der Christ von heute aber braucht den Meister, der ihm, den zeit- 
gebundenen Zeitgenossen, den zeitlich-überzeitlichen Christus neu ver- 
stehen hift. Der auferstandene Christus will heute mit Aufmerksamkeit 
erkannt und geliebt werden, damit er durch uns heute in der Welt leben 
kann. 

•Der Vater fand sein Wohlgefallen daran, daß in der ganzen weiten 
Schöpfung sich wenigstens eine Seele gefunden hatte, die ihn bat, sich auf 
dem härtesten Weg, auf dem Weg des Unglücks, seiner Liebe angleichen 
zu können ... Er gewährte ihr . .. die Wahrheit in ihrer Seele, die Lau- 
terkeit in ihren Gefühlen. Dann entriß er sie ihrer selbst, verzückte sie, ver- 
zehrte sie in seiner Liebe, verwandelte sie in seinen Sohn und warf sie, mit 
diesem zusammen, den Hungrigen als Nahrung vor" (Cabaud). 

Lebenswerte im Buddhismus 
Wo Christen von Buddhisten lernen können"' 

Heinrich Dumoulin S J, Tokyo 

Das Zweite Vatikanische Konzil hat uns zugleich mit der Öffnung zur Welt 
hin das Gespräch mit den nichtchristlichen Religionen geschenkt. An vielen 
Orten ist dieses Gespräch heute in vollem Gang und gehört (so dürfen wir 
glauben) zu den bedeutenderen Ereignissen unserer Epoche. Wenn ich in 
Europa über dieses Gespräch, wie wir es in Japan besonders mit den 
Buddhisten führen, berichtete, nannte ich öfters als die angestrebten 
Gesprächsziele: Einander kennenlernen und verstehen, eine Atmosphäre 
gegenseitiger Hochachtung und Sympathie schaffen und - auch dieses Ziel 
habe ich nie versäumt zu nennen - voneinander lernen. Wenn ich das Wort 
vom Lernen sagte, konnte ich bei meinen Zuhörern nicht selten eine Regung 
der Verwunderung, ja sogar der Befremdung gewahren. Voneinander 

* Den folgenden Vortrag hat der Vf. auf einer Abendveranstaltung der Bayerischen 
Katholischen Akademie in München am 22. Januar 1974 gehalten. 



Lebenswerte im Buddhismus "" 

lernen, das heißt also von nichtchristlichen Religionen lernen. Kann denn 
ein Christ auf religiösem Gebiet von Nichtchristen lernen? 

Voneinander lernen heißt mehr als einander verstehen. Für den Christen 
ist es selbstverständlich, daß er den Bruder in Asien zu verstehen wünscht. 
Es bedarf keiner Frage, daß dazu eine Kenntnis der asiatischen Religionen 
nützlich, ja unabdingbar ist. Aber das Bemühen um Verstehen wird vom 
Christen gern als ein freundlicher, entgegenkommender Gestus aufgefaßt. 
Er sucht zu verstehen, vorab um helfen zu können. Der Wert einer solchen 
Haltung soll bestimmt nicht herabgemindert werden, besonders wo sie in 
echtem Solidaritäts- und Verantwortungsbewußtsein gründet. Doch kann 
sich in die verstehende Haltung leicht Herablassung hineinmischen. Dage- 
gen begeben wir uns beim Lernen beherzt auf die gleiche Ebene mit dem 
Bruder. Wir sind bereit, von ihm zu empfangen, weil es sinnvoll für uns, 
für uns Christen und auch für mich persönlich ist, für mein religiöses Leben 
auch vom nichtchristlichen Bruder zu lernen. 

Die gegenwärtige Weltsituation, und auch die Situation, in der sich die 
christlichen Kirchen heute befinden, ist dem Lernen besonders günstig, ja 
sie hat bei den Christen eine bisher nie dagewesene Lernbereitschaft ge- 
schaffen. Das Christentum sieht sich in der ganzen Welt vor neue Aufgaben 
gestellt und erfährt eine bedrohliche Krise. Die nichtchristlichen Religio- 
nen befinden sich in einer ähnlichen Situation, besonders die großen Welt- 
religionen, die auf hoher Kulturstufe stehen und von der modernen Welt 
herausgefordert werden. 

Ich beschränke mich im folgenden auf den Buddhismus, weil ich seit 
vielen Jahren im buddhistischen Milieu lebe und im zwischenreligiösen 
Gespräch mit den Buddhisten engagiert bin. Seit Ende des Zweiten Welt- 
krieges beobachten wir eine Wiederbelebung der Weltreligionen und auch 
des Buddhismus. Die buddhistischen Erweckungsbewegungen setzten 
vielerorts schon früher ein, erfuhren aber im Zuge der weltweiten Moder- 
nisierungsbestrebungen, die wir auch im Christentum gewahren, eine 
starke Intensivierung. 

Indem wir die Frage vom Lernen bedenken, wenden wir uns den 
religiösen Lebenswerten im Buddhismus zu und suchen unter den Werten 
der jahrtausende-alten, traditionsreichen Buddha-Religion einige jener 
Hauptwerte namhaft zu machen, die für die moderne Welt wichtig sind 
und vom Christen bedacht zu werden verdienen. 

Meditation als Weg der Selbstwerdung 

Während unserer ersten größeren Zusammenkunft zwischen Zen-Buddhi- 
sten und Christen (katholischen und evangelischen) in Osio bei Tokyo im 



Heinrich Dumoulin 114 

Frühjahr 1967 flüsterte mir während einer Diskussion Dr. Douglas Steere, 
der amerikanische Führer der Quäker-Bewegung und eine im Ökumenis- 
mus gut bekannte Persönlichkeit, die Bemerkung zu: Wenn wir Christen 
vor lauter Aktivität und Organisation keine Zeit mehr für die Meditation 
übrig haben werden, können uns vielleicht die Zen-Buddhisten noch einmal 
den Primat des kontemplativen Lebens lehren. Wir sprachen an jenem 
Vormittag über die Verantwortung der Religionen für das Sozialleben. 
Und die Zen-Meister unterstrichen mit letzter Eindringlichkeit höchst 
glaubwürdig die unabdingbare Notwendigkeit der Meditation für alles 
nützliche Tun im sozialen und politischen Leben. 

Im Buddhismus ist die Meditation so alt wie die Buddha-Religion selbst. 
Mag vieles, was aus dem Leben Shäkyamunis berichtet wird, der Legende 
angehören, so steht doch unzweifelhaft fest, daß er wegen seiner großen 
Meditation als der Buddha, d. h. als der Erwachte in die Geschichte einge- 
gangen ist. Seine Jünger erkannten ihm die in der Meditationserfahrung 
erworbene Autorität des Erleuchteten zu. Und die buddhistische Religion 
ist in allen ihren im übrigen recht verschiedenen Zweigformen dem medi- 
tativen Weg treu geblieben. Wo immer sich Buddhismus ausbreitete, übten 
seine eifrigen Anhänger Meditation. Dies ist so geblieben, und offensicht- 
lich interessiert die westlichen Menschen am Buddhismus am meisten die 
Meditation. Wir dürfen also die Meditation zu den buddhistischen Lebens- 
werten zählen, die in der modernen Welt Beachtung finden und den mo- 
dernen Menschen ansprechen. 

Der westliche Mensch sieht den Wert der buddhistischen Meditation im 
Gegensatz zu bestimmten Verfalls- und Krisenerscheinungen der ihn um- 
gebenden technischen Zivilisation. Eines der bedrohlichen Kennworte 
dieser automatisierten Zivilisation der •einsamen Masse" lautet Selbstent- 
fremdung, womit der moderne Mensch den Verlust seiner Identität und 
seiner personalen Würde beklagt. Demgegenüber stellt sich die buddhisti- 
sche Meditation als ein Weg der Selbstwerdung dar, der die Integration 
des ganzen Menschen nach seiner leiblichen und geistigen Seite hin anzielt 
und wirksam fördert. Als wirksamste und den westlichen Menschen am 
unmittelbarsten ansprechende Form der östlichen Meditation hat sich die 
Zen-Meditation erwiesen. Dieser Meditationsweg, im frühen Mittelalter 
in China entstanden und seit dem 12. Jahrhundert nach Japan überpflanzt, 
vermochte in den chinesischen und japanischen Zen-Meistern originale 
Persönlichkeiten von hohem geistigem Rang zu formen. Seit Ende des 
Zweiten Weltkrieges appelliert er in immer stärkerem Maße an die west- 
liche Welt. 

Wir nannten als einen spezifischen Wert der östlichen Meditation die 
Förderung der Integration der leiblichen und seelischen Kräfte des Men- 



Lebenswerte im Buddhismus 115 

sehen. Während der Westen auf weite Strecken Leib und Seele gesondert 
entwickelte und dabei nicht selten in Einseitigkeiten verfiel, entdeckte der 
Osten in der Meditation früh den geeigneten Weg zur harmonischen Ganz- 
werdung dieses Mikrokosmos Mensch. Die Zen-Meditation kommt, was die 
leibliche Seite (Körperhaltung, Atmung usw.) betrifft, vom Yoga her, 
konnte aber neue Momente in das indische Schema einfügen. Während der 
Yoga sich als eine psycho-somatische Technik mit verschiedenen Welt- 
anschauungen verband und mannigfachen Zwecken dienen kann, hat die 
Zen-Meditation im Buddhismus ihren religiösen Charakter bewahrt. Des- 
halb sind Christen, die sich der Zen-Meditation widmen, unmittelbar mit 
unserer Leitfrage konfrontiert: Können Christen von nichtchristlichen Re- 
ligionen lernen? Jedenfalls geben sie, während sie Zen üben, durch ihre 
Übung die deutliche Antwort, daß Christen von nichtchristlichen Religio- 
nen lernen können. Sie anerkennen, daß sich - dürfen wir sagen: durch 
Gottes Führung? - innerhalb der buddhistischen Religion der Wert einer 
Meditationsweise befindet, die ihnen bei ihrer leiblich-seelischen Integra- 
tion besonders helfen kann. So wichtig diese Integration für die Selbst- 
werdung des Menschen ist, so würde sie doch kaum Christen in größerer 
Zahl zur Zen-Ubung vermögen. Dennoch läßt die einzigartig wirksame 
Weise, wie das Zen den Körper und seine Kräfte für ein ganzheitlich 
menschliches Ziel aktiviert, aufhorchen und vermuten, dieser östlichen 
Meditationsweise könne in unserer Weltstunde der Selbstentfremdung, 
Veräußerlichung, Manipulierung und Vereinzelung eine wichtige Aufgabe 
zufallen. 

Wir fragen weiter: Ist die im Zen erlangte Innerlichkeit mit der christ- 
lichen Innerlichkeit vereinbar? Ist die Innerlichkeit der östlichen Medita- 
tionswege nicht ihrem Wesen nach eine Innerlichkeit ohne Gott, die den 
christlichen Menschen in die Einsamkeit der Leere führen muß? 

Es ist zuzugeben, daß der östliche Mensch meditierend in eine Einsamkeit 
hineingeht, die dem Christen nicht ohne weiteres frommt. Er zieht sich nach 
Innen zurück, verzichtet wenigstens zeitweise auf das Ich-Du-Gespräch mit 
dem andern und bekümmert sich, so scheint es, wenig um ein höheres, über- 
weltliches Wesen. So wird die östliche Meditation gern von christlicher 
Seite charakterisiert. Aber bei solchen verallgemeinernden Charakterisie- 
rungen werden die Verschiedenheiten innerhalb der östlichen Meditations- 
wege vielfach übersehen. Einige Formen des Yoga streben in der Tat die 
Isolation vom Mitmenschen und von der Umwelt an. Doch trifft diese Be- 
obachtung nicht für alle asiatischen Meditationswege in gleicher Weise zu. 
Die innere Stille des Zen bereitet auf einen Durchbruch zu den Tiefen- 
schichten des Selbst vor, der den Menschen zum Mitmenschen und auch zur 
Transzendenz hin öffnet. Der Zen-Jünger interpretiert den Sinn seiner 



Heinrich Dumoulin 116 

Meditation und seiner Erfahrung in der Perspektive der buddhistischen 
Erlösungslehre, die von der christlichen grundverschieden ist, aber ihren 
Platz im Völkeradvent einnimmt. 

Ein tieferes Verständnis für das Eigentliche, um das es bei der Zen- 
Meditation geht, eröffnet ein Wort des japanischen Zen-Meisters Dogen: 

•Den Buddha-Weg lernen, heißt das Selbst lernen. 
Das Selbst lernen, heißt das Selbst vergessen. 
Das Selbst vergessen, heißt von den zehntausend, d. h. 

von allen Dharma, nämlich der ganzen Wirklichkeit 
erleuchtet werden." 

Der Übende muß, um sein eigentliches, wahres Selbst zu lernen, sein klei- 
nes, sich von Augenblick zu Augenblick wandelndes Ich mit seinen Vor- 
stellungen, Wünschen, Gestaltungen vergessen. Dazu bereitet er sich in der 
Meditation, er öffnet sich, um von der Wirklichkeit des Seienden erleuchtet 
zu werden. Diese Wirklichkeit ist für den gläubigen Zen-Meister Dogen 
die Buddha-Natur, das Absolute, das Shäkyamuni gemäß einem Wort des 
Päli-Kanons das Ungeborene, Ungewordene, Ungemachte genannt hat, 
ohne das es nichts von dem geben kann, das geboren worden, gemacht ist. 

Die passive Form des tiefsinnigen Wortes Dögen's ist zu beachten: Das 
Erleuchtet-werden wird von einem Umfangenden, Umfassenden bewirkt. 
In der Erfahrung geschieht ein Sich-ergreifen-lassen und Ergriffen-werden 
von dem, was die geistlichen Männer im Buddhismus als den Urgrund ver- 
stehen. Wir sind hier noch weit vom Glauben an den persönlichen Gott 
entfernt, aber die Öffnung des Selbst zur Transzendenz, die der Buddhist 
in der Meditation erfährt, stellt deren Wert sicher. Die Meditation kann 
ein Weg zur Gotteserfahrung werden. Denn der Mensch rührt mit seinem 
tiefen Selbst an den Schöpfergott. Der Christ, der sich dieser Meditation 
widmet, kann in der sich selbst vergessenden Stille Gott finden, dessen 
Anwesenheit heute so vielen suchenden Menschen verborgen bleibt. Gott 
ist der verborgene Gott, aber der verborgene Gott ist anwesend im Schwei- 
gen. So haben ihn die Mystiker in Ost und West erfahren. Nur haben dies 
die Menschen weithin vergessen, und manche Christen können es am leich- 
testen durch die östlichen Meditationswege wiederum erlernen. 

Meditation und Sozialverantwortung 

Wenn unter den Werten des Buddhismus für die moderne Welt heute die 
Meditation an erster Stelle steht und ernste Christen sich schon bemühen, 
die Zen-Meditation zu erlernen, so sind wir besonders empfindsam für 
alles, was den Wert dieser Meditation beeinträchtigen kann. Der schwer- 
wiegendste Einwand, der gegen die östliche Meditation erhoben wird, 



Lebenswerte im Buddhismus '•'•' 

betrifft ihren Mangel an sozialer Relevanz. Wenn dieser Einwand zu Recht 
besteht, so verliert die buddhistische Meditation an Wert, ja sie könnte für 
den Christen unannehmbar werden. Ein waches Bewußtsein für die Sozial- 
verpflichtung muß unbedingt gefordert werden. Wie verhält es sich in 
diesem Punkt mit der buddhistischen Meditation und dem Zen-Weg? 

Auf diese Frage läßt sich nicht leicht eine eindeutige, den komplexen 
Sachverhalt völlig klärende Antwort geben. Die Buddhisten selbst emp- 
finden die Problematik und erkennen in selbstkritischen Schriften und im 
zwischenreligiösen Gespräch die Schwierigkeit an. Die Meditation kann 
leicht einen weltflüchtigen und dann egoistischen Charakter annehmen. 
Eine geschichtliche Untersuchung müßte zwischen den Meditationsarten 
in den verschiedenen Verzweigungen des Buddhismus unterscheiden. Wir 
möchten auf zwei wichtige Punkte hinweisen. 

Erstens: Die Meditation wird im Buddhismus allgemein als glückspen- 
dend und hilfreich erfahren. Dies bezeugen im frühen Buddhismus die 
Lieder der Mönche und Nonnen, die dankbar ihre Befreiung rühmen, die 
sie durch die Meditation erlangten. Mehr noch ist im Buddhismus des 
Großen Fahrzeuges (Mahäyäna) und speziell im Zen-Buddhismus die 
Lebensbereicherung durch die Meditation betont. 

Ich darf eine Bemerkung über die Beziehung zwischen Meditation und 
Mönchtum im Buddhismus einfügen. Die hier anvisierte spezifisch östliche 
Situation entbehrt der genauen Parallele im christlichen Westen, kann aber 
für uns aufschlußreich sein. Im frühen Buddhismus bildeten die Mönchs- 
gemeinden (Sangha) den Kern. Die Mönche führten ein durch viele Vor- 
schriften geregeltes Leben. Diese Lebensweise strikter Observanz wird 
heute noch durchwegs in den Klöstern des Buddhismus vom Kleinen Fahr- 
zeug (Hinayäna) in Ceylon und den Ländern Südostasiens (Birma, Thai- 
land, Kambodscha, Laos) beobachtet. Die Spiritualität des buddhistischen 
Mönchsordens ist zwar nicht, wie behauptet worden ist, völlig negativ und 
pessimistisch, aber doch weithin von einer weltflüchtigen und leibfeind- 
lichen Lebensanschauung inspiriert. Dagegen öffnete sich der Mahäyäna- 
Buddhismus Ostasiens freieren Lebensformen. Der letzte Schritt in dieser 
Richtung wurde in Japan getan, wo seit Ausgang des Mittelalters die 
Verheiratung der buddhistischen Mönche mehr und mehr zur Regel wurde 
und die modernen buddhistischen Volksreligionen sich als Laienbewegun- 
gen konstituierten. 

Trotzdem behalten Mönchtum und Ehelosigkeit auch im japanischen 
Buddhismus eine religiöse Bedeutung, und zwar insbesondere mit Rück- 
sicht auf die Meditation. Die Meditation ist wie der gesamte buddhistische 
Heilsweg grundsätzlich allen, Mönchen wie Laien, zugänglich. Alle kom- 
men dabei mit der enthaltsamen Lebensweise (im frühen Buddhismus 



Heinrich Dumoulin 118 

•Brahmawandel" genannt) in Berührung und schätzen diese Lebensweise. 
In den Zen-Klöstern (diese sind von den Zen-Tempeln in Städten und 
ländlichen Ortschaften zu unterscheiden) leben die Mönche ehelos. In die- 
sen Klöstern, in denen vorab die Novizen ausgebildet werden, ist die 
Meditationshalle der Mittelpunkt, um den das Leben der Mönche und 
Nonnen kreist. Auch wenn viele oder die meisten der Mönche später, 
während sie auf dem Lande Tempeldienst versehen, heiraten, so gehört es 
doch zu ihrem geistlichen Weg, daß sie sich immer wieder für kürzere oder 
längere Zeit von ihren Familien trennen und zur Meditation in ein Kloster 
oder in eine Bergeinsamkeit zurückziehen. Außerdem finden sich unter 
den Zen-Mönchen auch geistliche Männer, die das zölibatäre Leben als 
ihre Lebensweise erwählen. Nun hieße es den Zen-Weg in seinem Wesen 
verkennen, wollte man in seinem Lebensstil, der die Ehelosigkeit hoch- 
schätzt und zeitweise Enthaltsamkeit einbezieht, leibfeindliche gnostische 
Elemente annehmen. Solche Elemente mögen im südlichen Theravada- 
Buddhismus vorhanden sein; das Zen ist sowohl nach seiner metaphysi- 
schen Lehre als auch nach seiner asketischen Praxis von gnostischem 
Dualismus weit entfernt. Durch die Zen-Ubung werden alle menschlichen 
Kräfte, leibliche wie seelisch-geistige, in die Einheit hineinintegriert. Der 
Zen-Buddhismus besitzt ein Mönchtum, das von gnostischer Weltflucht 
frei ein Leben in der Welt gestattet. Dabei ist es gerade die Meditation, 
die den Menschen, nachdem sie ihm bei der Selbstwerdung behilflich war, 
zur Welt hin öffnet. 

Zweitens ist bezüglich des Verhältnisses zwischen Meditation und Sozial- 
verantwortung zu bedenken, daß die Meditation in besonderer Weise die 
Fähigkeit und den Willen zum Dienst an der Gemeinschaft zu schaffen 
vermag. So strömte vom Wirken nicht weniger Zen-Meister, zumal an 
ihrem Lebensabend, während jener kostbaren zwei oder drei Jahrzehnte, 
wo die Laufbahn des Zen-Meisters auf ihrem Höhepunkt steht, ein spür- 
barer Einfluß in die Gesellschaft ein. Während sie sich der geistlichen 
Führung eines zahlreichen Jüngerkreises aus Mönchen und Laien, aus 
Männern und Frauen widmeten, fanden sie die Zeit, sich um das geist- 
liche und leibliche Wohl der armen Landbevölkerung in der Umgegend 
ihrer Tempelklöster zu sorgen. Von ihrer ungewöhnlichen Strahlkraft 
zeugen so manche anekdotenhaften Geschichten, die in Gestalten wie 
Tauler, Philipp Neri oder Don Bosco erinnern. 

Wo die Meditation sich mit Bruderdienst und sozialem Verantwortungs- 
bewußtsein verbindet, verdoppelt sich ihr Wert. Ja wir können eine Medi- 
tation, die sich vom Mitmenschen abschließt, nicht als vollwertig anerken- 
nen. Wenn es im Yoga asoziale Meditationsformen gibt, so ist in diesen 
ein wesentliches Stück vom Menschsein ausgelassen oder verkümmert. Um 



Lebenswerte im Buddhismus 119 

ihren Sinn und ihre Aufgabe zu erfüllen, muß die Meditation dem Men- 
schen bei der Verwirklichung des ihm unabdingbar aufgegebenen Sozial- 
lebens helfen. Vielleicht kann die östliche Meditation, insofern sie sozial 
offen ist, bei ihrem Kommen zum Westen vom Christentum befeuert, einen 
echten Gewinn erfahren. Ost und West bleibt dann die Aufgabe, in 
gemeinsamer Bemühung die für unsere Generation entsprechende Medita- 

tion auszuformen. 

Sympathetisches Mit-leiden als Wesenmitte 

Meditation und Sozialverantwortung - so können wir als Ergebnis unserer 
Erwägung feststellen - stehen in einer wesentlichen Beziehung zueinander. 
Die Meditation kann und soll den Menschen zum Bruderdienst führen, 
der Dienst am Bruder nährt sich aus den Innenkräften der Meditation. 
Selbstwerdung und Sozialdienst sind keine Gegensätze, sondern bedingen 
sich gegenseitig. Wenn wir nun weiter nach der Wurzel der Sozialgesin- 
nung in der buddhistischen Religion fragen, so stoßen wir auf den buddhi- 
stischen Zentralwert, nämlich auf die buddhistische Grundhaltung des 
sympathetischen Mit-leidens oder der Güte. Es ist nicht meine Absicht, 
diesen Wert aus den buddhistischen Quellen und in der buddhistischen 
Praxis auf seine exemplarischen Elemente hin zu erforschen, und zwar 
deshalb nicht, weil es sich hier um den Wesenskern selbst des Buddhisti- 
schen handelt. Die Begegnung mit dem Wesenskern der anderen Religion 
spornt weniger zum Lernen als zur Besinnung auf den eigenen Wesens- 
kern an. Daß alle echten, werthaften Religionen der Menschheit sich in 
ihrem Wesenskern nahekommen, ist eine schlichte Tatsache, deren Kennt- 
nisnahme zu bedeutsamen Reflexionen anregen kann. Nirgendwo sonst 
können wir die Führung Gottes über allen Menschen und über allen Reli- 
gionen so deutlich verspüren wie in der Erfahrung, daß alle Menschen 
guten Willens auf ihrem religiösen Weg dahin geführt werden, Liebe zu 
üben, nach mehr Liebe zu verlangen und sich der vollkommenen Liebe zu 
nähern. Christliche Religionswissenschaftler haben sich während des apolo- 
getischen Zeitalters abgemüht, Unterschiede zwischen dem buddhistischen 
sympathetischen Mitleiden einerseits (Sanskr.: maitri und karunä, im 
Japanischen zusammengezogen in das Wort jihi, das aus den zwei chinesi- 
schen Schriftzeichen für Güte und Mitleid besteht) und der christlichen 
Nächstenliebe anderseits festzustellen, um daraus den Schluß zu ziehen, 
so etwas wie christliche Nächstenliebe gäbe es eben bei den Heiden nicht. 
Gottseidank sind wir über diese Art von Apologetik hinaus. Seit Gottes 
Geist uns belehrt hat, uns über alles Gute und über alle Liebe in allen 
Religionen zu freuen, finden wir ohne viel Mühe auch in den nichtchrist- 
lichen Religionen Worte und Werke der Liebe. 



Heinrich Dumoulin 120 

In Japan erfuhr die buddhistische Kernlehre des sympathetischen Mit- 
leidens eine Bereicherung durch den Einstrom aus dem Konfuzianismus. 
Die grundlegende Tugend im alten China des Meisters Kung ist ebenfalls 
die Güte (chin.-jap.: jin, geschrieben mit einem Schriftzeichen, dessen linke 
Hälfte den Menschen und dessen rechte Hälfte die Gleichheitsbeziehung 
zum anderen Menschen ausdrückt). Während im Buddhismus Sympathie 
und Freundlichkeit gegenüber allen Lebewesen den Grundton ausmacht, 
ist im Konfuzianismus die Güte sozial gefaßt. Wir sehen von weiteren 
Erklärungen ab. Jedenfalls steht fest, daß die Werte der Güte, der Gegen- 
seitigkeit und des Mit-leidens in den östlichen Religionen voll zur Geltung 
kommen trotz einer Undeutlichkeit des Personbegriffes. Es ist notwendig, 
zwischen den personalen Haltungen im religiös-sittlichen Vollzug und der 
begrifflichen Personlehre zu unterscheiden. Mag das theoretische Person- 
verständnis undeutlich bleiben, so kann sich das personale Handeln den- 
noch überzeugend dartun. Wenn Gottes Wort durch Christus die personale 
Liebe deutlicher gelehrt und strahlender verkündet hat, so darf daraus 
nicht geschlossen werden, die geübte und gelebte Liebe der nichtchristlichen 
Menschen sei von geringerem Wert. 

Der Primat der Nächstenliebe in Erfüllung der mitmenschlichen Bezie- 
hung ist ein Punkt, über den im zwischenreligiösen Gespräch leicht gegen- 
seitiges Einverständnis erzielt wird. Und auch darüber, daß niemals und 
nirgendwo und in keiner Religion Güte und Liebe genug geübt werden. 
Alle Religionen gewahren, wenn sie ehrliche Einkehr halten, ihr vielfaches 
Versagen. Im Buddhismus wird heute in erstaunlichem Ausmaß Selbst- 
kritik geübt. Eine ähnliche Erfahrung dürften westliche Christen in der 
Konfrontation mit dem christlichen Gebot der Nächstenliebe machen. Je 
mehr sich die Religionen auf ihre praktische Mitte der Liebe und Güte 
besinnen, desto breiter werden sie zum Wohl der menschlichen Gesellschaft 
zusammenarbeiten. 

Toleranz und Pluralismus 

Wir stoßen hier wieder auf das Motiv des Lernens. Denn gerade bei der 
Zusammenarbeit der verschiedenen Religionen für das Allgemeinwohl 
stellt sich heraus, daß die eine Religion in diesem Punkt und eine andere 
Religion in einem anderen Punkt stärkere Durchschlagskraft besitzt. Wir 
möchten einige starke Seiten im Buddhismus anschauen, die für das mensch- 
liche Zusammenleben in unserer modernen Zeit bedeutsam sind. 

Wir leben in einer Zeit epochaler Veränderungen. Wie der Mensch im 
technischen Zeitalter durch seine Erfindungen seine Umgebung durch- 
greifend verändert hat, so verändert die Umwelt den Menschen, den sie 



Lebenswerte im Buddhismus 121 

umgibt. Die Umformung der Welt schuf einen neuen Typ von Mensch. 
Man nennt den von Urbanisation und Automation geprägten Menschen 
den •säkularisierten Menschen", und die Gesellschaft, in der er lebt, die 
pluralistische Gesellschaft. Beide Namen bezeichnen die Emanzipation von 
überkommenen, teilweise religiös verankerten Gewohnheiten, die früher 
eine Gruppe von Menschen oder auch ein Volk oder einen Kulturkreis 
zusammenschlössen. Die Befreiung von bestimmten einheitlichen Formen 
und Strukturen hat sich vielerorts schon durchgesetzt und wird in abseh- 
barer Zeit überall vollzogen sein. Daraus ergibt sich das Aufkommen einer 
pluralistischen Gesellschaft, in der Menschen aller möglichen Weltanschau- 
ungen und Religionen zusammenleben. Damit ein einträchtiges, friedvolles 
Zusammenleben möglich sei und konstruktive Aufbauarbeit geleistet wer- 
den könne, ist von allen die Haltung der Toleranz gefordert. Toleranz ist 
die spezifische Tugend des Menschen in der pluralistischen Gesellschaft. 

Das lateinische Wort, das dem Begriff der Toleranz zugrunde liegt, 
bedeutet •tragen", •ertragen", mit dem zweifachen Aspekt einmal des 
passiven schweigenden Ertragens ohne Zeichen von Ungeduld, Mißfallen, 
Ärger usw., ferner des positiven Mittragens der Last des anderen, ja des 
Tragens des anderen so wie er ist, in bedingungslosem Helfen und Nützen 
ohne Vorleistung. 

Wir wissen heute, daß Toleranz einen Wert darstellt und eine Tugend 
ist. Es hat allerdings lange gedauert, bis diese Auffassung sich bei den 
Christen im Westen vollständig durchsetzen konnte. Weshalb hat der 
Westen so lange gebraucht, um Wert und Tugend der Toleranz zu erfas- 
sen? Die Frage kann um so mehr verwundern, als es sich bei der Toleranz 
um eine ausgesprochen personale Tugend handelt. Toleranz besteht ja 
nicht in Indifferenz gegenüber Wahrheiten und Prinzipien. Es ist vielmehr 
immer der Mensch, der den anderen Menschen trotz seiner Andersgesinnt- 
heit wie einen Bruder trägt und erträgt. Müßte nicht diese Haltung den 
personal ausgerichteten Abendländer besonders auszeichnen? 

Bemerkenswerterweise findet sich die personale Tugend der Toleranz 
in hervorragendem Maße in dem oft für apersonal erachteten Buddhismus. 
Die Toleranzhaltung ist im Buddhismus mit der religiösen Grunderfah- 
rung der Vergänglichkeit und Vorläufigkeit der Erdendinge verbunden, 
in der auch das sympathetische Mitleiden und die Güte wurzeln. Nach 
seiner Erfahrung der radikalen Leibhaftigkeit der menschlichen Existenz 
hielt sich der Buddha von streitenden Auseinandersetzungen, wie sie im 
damaligen Indien zwischen philosophischen Schulen üblich waren, fern. 
Er hielt es für ein Übel, wenn Philosophen oder Asketen sich auf ihre 
Ansichten versteiften und einander beschimpften. Im Besitz des inneren 
Friedens mahnte er seine Jünger zur Friedfertigkeit und Toleranz: 



Heinrich Dumoulin 122 

•Brüder, wenn Außenstehende gegen mich, gegen die Lehre oder 
gegen den Orden sprechen sollten, so dürft ihr deshalb keine Rach- 
sucht nachtragen, noch auch darf euer Herz brennen und Böses 
fühlen ... Wenn ihr Zorn und Mißfallen gegen andere, die wider 
uns sprechen, fühltet, wie könntet ihr dann beurteilen, ob jenes 
Sprechen richtig oder falsch gesagt ist?" (DN. I, 1. 5. Vol. 1, 2 f.) 

Im frühbuddhistischen Kanon finden sich viele Worte Buddhas, die zu 
Versöhnung und Verzeihung mahnen. Während sich in der Folgezeit 
mannigfache Lehrmeinungen, Kultpraktiken und Meditationsweisen ent- 
wickelten, floß ein breiter Strom ertragender Nachsicht durch alle Formen 
des Buddhismus, gespeist aus der Grundtugend der mit-leidenden Güte, 
die nach zeitgemäßer Anpassung an möglichst viele Menschen verschiede- 
ner Völker streben ließ. 

Man hat im Westen gegenüber der buddhistischen Toleranz auf die 
Mängel im Wahrheitsbegriff der östlichen Weisheitsschulen hingewiesen. 
Aber kann menschliches Wahrheitsbemühen intolerantes Vorgehen, Strei- 
tigkeiten und Lieblosigkeiten aller Art entschuldigen? Und muß denn 
Wahrheitsliebe intolerant machen? Bestimmt nicht. Besonders dann nicht, 
wenn wir die Unvollkommenheit allen menschlichen Wahrheitsbesitzes 
beachten. Die Wahrheit ist über den ganzen Erdkreis ausgegossen, und 
alle Menschen guten Willens haben Samenkörner der Wahrheit empfan- 
gen, die sie in sich tragen. Unser Anteil an der Wahrheit, den uns der 
christliche Glaube schenkt, ist uns kostbarster Schatz und preislose Perle. 
Aber wir wissen auch, daß wir wegen der Enge unseres Gefäßes, das durch 
unseren Egoismus oft noch mehr eingeengt wird, nur einen begrenzten Teil 
der uns mitgeteilten Wahrheit fassen können. Mag die Wahrheit flecken- 
los vollkommen sein, unser menschlicher Wahrheitsbesitz ist notwendig 
begrenzt und unvollkommen. Deshalb müssen wir beständig lernen. Und 
gerade unsere Wahrheitsliebe muß uns zur Toleranz anspornen, so daß 
wir die anderen von Herzen hochschätzen, ihre Freiheit respektieren und 
gerne mit ihnen Umgang pflegen. 

Wenn ich meine, daß Christen an diesem Punkt von Buddhisten lernen 
können, so möchte ich mich für diese Annahme nicht so sehr auf die 
Geschichte der buddhistischen Religion in den Ländern Asiens stützen, 
obgleich darin genug vorbildliche Beispiele von Toleranz vorkommen. In 
der Geschichte gibt es selbstverständlich immer auch Ausnahmen. Ich stieß 
während meiner Buddhismus-Studien auch auf abweichende Vorkomm- 
nisse, die mich gegenüber allzu optimistischen Allgemeinurteilen kritisch 
machten. Was mich dann aber vom Wert der buddhistischen Toleranz 
überzeugt hat, ist der unerschöpfliche Grund von Toleranz, den ich in jahr- 
zehntelangem vertrautem Umgang bei gläubigen japanischen Buddhisten 
gefunden habe. Dabei ist es so, daß gerade gläubige, durch eigene Erfah- 



Lebenswerte im Buddhismus 123 

rung in ihrer religiösen Haltung gefestigte Menschen die Toleranzhaltung 
am echtesten darstellen. 

Dies führt uns zurück zur Bedeutung der Tugend der Toleranz für das 
Leben in der modernen Welt. Kommt nicht für den religiösen Menschen, 
der in der säkularisierten Welt von heute treu seinen Glauben zu leben 
wünscht, alles darauf an, daß er es fertig bringt, seine gläubige Wesens- 
mitte unversehrt zu bewahren, während er sich an die modernen Lebens- 
bedingungen anpaßt und mit seinen Mitmenschen in der pluralistischen 
Gesellschaft brüderlich zusammenlebt? Die echte Toleranz ermöglicht es, 
diese Spannung durchzuhalten, weil sie sich mit einer starken Überzeugung 
verbindet, die in der Erfahrung gründet. Wir können von Buddhisten 
lernen, daß das Geheimnis der Toleranz in der Erfahrung liegt. Ein erfah- 
rener Mensch kann vielen anderen Standpunkten, Blickweisen, Denk- 
modellen, Weltanschauungen begegnen, ohne in Verwirrung zu geraten 
und an der eigenen Überzeugung irre zu werden. Er fühlt sich durch seine 
Erfahrung gesichert, so wie ein Mensch, der Weg und Ziel gesehen hat, 
auch im Dunkeln nicht fürchtet, sich zu verirren. Weil sie ihre Religiosität 
auf ihre Erfahrung stützen, zeigen gläubige Buddhisten oft bei großer 
Toleranz und Elastizität angesichts veränderter Lebenslagen eine erstaun- 
liche Festigkeit, was die innere Grundhaltung und den Lebensstil angeht. 

Gelebte Erfahrung 

Bei der Begegnung und im Umgang mit dem Buddhismus kann die Bedeu- 
tung, die in dieser Religion die gelebte gläubige Erfahrung besitzt, beein- 
drucken. Die buddhistische Religion gründet in Erfahrung und ist von 
Erfahrung durchtränkt. Ich will nicht idealisieren. Menschlichkeiten wie 
Formalismus, Haften an Äußerlichkeiten und Gewohnheiten, Zwiespältig- 
keiten und Widersprüche im praktischen Leben, die heute von Christen 
beklagt werden, kommen auch im Buddhismus vor. Keine Religion wird in 
ihren Werten voll erfaßt und hundertprozentig gelebt. Doch wird die 
Erfahrung im Buddhismus in einer Weise hochgeschätzt, die Christen zu 
denken geben kann. 

Daß im Buddhismus die Lehre gegenüber der Erfahrung eine unter- 
geordnete Rolle spielt, hängt mit der Grundhaltung des östlichen Menschen 
zusammen. Die Polarität in den geistigen Grundhaltungen von Ost und 
West ist oft beschrieben worden: Intuition gegen Rationalität, Synthese 
gegen Analyse, Erfahrung gegen Erkenntnis. Doch dürfen diese Gegen- 
satzpaare, vor allem das letzte Paar, nicht als uneingeschränkte Gegensätze 
aufgefaßt werden. Erfahrung und Erkenntnis können zwar in einem pola- 
ren Verhältnis zueinander stehen, aber die Erfahrung ist doch zugleich ein 



Heinrich Dumoulin 124 

Erstes, der Erkenntnis Vorgegebenes, Umfassendes. Alle menschliche 
Erkenntnis beruht auf Erfahrung, und alle menschliche Erfahrung um- 
schließt Erkenntnis. 

Während im Westen die eine Seite der Polarität, nämlich Rationalität, 
Analyse, im Sozialleben Juridismus, vornehmlich zur Entwicklung kamen 
und nicht selten überwucherten, pflegte der Osten durchwegs die ganzheit- 
liche Erfahrung. Sie bildet den Kern der buddhistischen Religiosität. Bei 
der ersten Kenntnisnahme des Buddhismus durch die westliche Wissen- 
schaft hielten zwar manche europäische Gelehrte die Lehre Buddhas für 
eine aufgeklärte rationale Moral, aber eine solche Fehlinterpretation ist 
heute überwunden. Das Erfahrungsmoment blieb im Buddhismus lebendig 
und kommt besonders in Verbindung mit der Meditation zur Geltung, geht 
aber über diese hinaus. Der buddhistische Gläubige erfährt sein Leben mit 
allen seinen Bezügen in die Erleuchtungserfahrung aller Buddhas, Bodhi- 
sattvas, Patriarchen, d. h. in eine heilige Buddha-Welt eingetaucht, die er 
je nach seiner Zugehörigkeit zu einer bestimmten buddhistischen Schule 
anders benennt. 

Nachdem die Furcht vor dem Irrationalen und vor Subjektivismus bei 
gläubigen Christen zeitweise die Hochschätzung der religiösen Erfahrung 
ungebührlich herabgemindert hat, kommt heute im Zuge der Erneuerung 
aus dem Geist des Evangeliums die Erfahrung wieder mehr in den Blick. 
Die Erneuerung kann ja nur gelingen, wenn sie von authentischer christ- 
licher Erfahrung getragen wird. Aber die Erfahrung muß den ganzen 
Menschen umfassen und Gott in allen Dingen zu finden wissen, im Bruder 
und in der Welt, in schweigender Stille und in der Arbeit, in Gesellschaft 
und Natur, in Wissenschaft und Technik, in Kultur und Kunst - kurzum 
in allem, was ist. Diese weite Erfahrung überwindet jegliche Einseitigkeit, 
vorab einseitigen Rationalismus und Juridismus. Dies sind ja wohl die 
Einseitigkeiten, die während des 19. Jahrhunderts und bis in unsere Tage 
am schlimmsten das Christentum überwucherten und es zu einer Kopf- 
religion und zu einem Reglement legalistisch beobachteter Vorschriften zu 
machen drohten. Demgegenüber führt die Erfahrung zu einer neuen Reali- 
sierung der Wahrheit, nicht bloß durch den Verstand, sondern in der geisti- 
gen Mitte, dem Herzen, und zu einem vollen christlichen Leben, in dem die 
problematisch gewordene Verbindung der horizontalen Linie mit der ver- 
tikalen Linie vollzogen ist. 

Was heute vorzüglich vom Christen gefordert ist, ist ein Aufbruch zu 
existentieller, geistlicher Erfahrung und ein neues Verständnis für Spiri- 
tualität. Er kann auf seinem Weg in schweigender Meditation, nach Art der 
östlichen Meditation, voranschreiten, er kann auch in schlichtem täglichem 
Beten sein Ziel zu erreichen streben. Dabei kann er seinen Mitmenschen 



Lebenswerte im Buddhismus 125 

nahe sein und ein weltliches Leben führen, aber er wird immer auch, weil 
dies, wie Blaise Pascal und Ernst Bloch in bemerkenswerter Übereinstim- 
mung gesagt haben, zur Menschennatur gehört, zu transzendieren suchen: 
•L'homme passe infiniment l'homme" (Pascal) und •Menschsein heißt 
transzendieren" (Bloch). Kann der Mensch sich herrlicher, würdiger, 
beglückender nach der erfüllenden Transzendenz ausstrecken als im inner- 
lichen Sprechen, still für sich allein oder in der Gemeinschaft der Brüder: 
•Unser Vater im Himmel!"? 

Während wir im Vorausgehenden einige Lebenswerte des Buddhismus 
untersuchten, nahmen wir solche Momente in den Blick, die in unserer 
Zeitstunde vorzügliche Beachtung verdienen. Wir sprachen von Medita- 
tion, Mitmenschsein, Toleranz, Erfahrung. Es sind die religiösen persön- 
lichen Aspekte. Die soziale und politische Relevanz der christlichen Zusam- 
menarbeit mit dem Buddhismus würde eine eigene Behandlung verdienen. 
Ich erinnere an die Sorge um den Weltfrieden, das vordringlichste Anlie- 
gen unserer Tage, für das auch die Religionen Verantwortung tragen. Die 
gemeinsamen Bemühungen auf dem sozialpolitischen Sektor sind, wir dür- 
fen dies nicht vergessen, erst durch das neue, freundschaftlich gelockerte 
dialogische Klima zwischen den Religionen möglich geworden, nämlich 
durch die Gemeinsamkeit, die in jüngster Zeit durch Vaticanum II, die 
neuere christliche Theologie, durch zwischenreligiöse Konferenzen, durch 
geistliche Männer und schließlich durch alle, die sich um den Dialog 
bemühten, bewirkt und gefördert worden ist. Wir ernten schon die ersten 
Früchte des Neuanfanges. Werden sich aufgrund der dialogischen Bemü- 
hungen die Beziehungen zwischen den Religionen ändern und neu werden? 
Wir hoffen es. Wie werden sie sich gestalten? 

Noch weniger ist eine Prognose über die Wirkungen der Begegnung 
mit den nichtchristlichen Weltreligionen und insbesondere mit der Geistig- 
keit Asiens für die Zukunft der Menschheit möglich. Das Lernen, das wir 
zum Motiv unserer Erwägungen nahmen, ist zukunftsbezogen. Es kann zu 
einer schöneren, besseren Zukunft der Menschheit beitragen. Allerdings 
hielten wir uns bei unseren Erwägungen in einem von den Tatsachen her 
begrenzten Rahmen. Das Von-einander-Lernen, von dem wir sprachen, 
kann wohl, so hoffen wir, manche Besserung bringen, aber es sollte keine 
utopischen Zukunftsträume von der Art wecken, wie sie heute im Zuge des 
Asien-Booms in manchen Kreisen gehegt werden. Man spricht von einem 
neuen Menschen und einer neuen, mit höheren Bewußtseinsfähigkeiten 
ausgestatteten Menschheit, von den östlichen Meditationswegen geschaf- 
fen. Die Weltgeschichte hat zu allen Zeiten enthusiastische Bewegungen 
hervorgebracht, deren euphorische Wunschträume nicht in Erfüllung gin- 



Heinrich Dumoulin 126 

gen. Es ist nicht anzunehmen, daß echte Mystik je zu einer Sache der Masse 
werden wird. Ein Blick in die Geschichte des Zen-Buddhismus in China und 
Japan zeigt mit aller Deutlichkeit, daß die meditative Zen-Bewegung in 
bestimmten Zeitspannen zwar einen tiefen Einfluß auf Kultur und Volks- 
leben jener Länder ausgeübt hat, daß aber die Zahl der ernsthaft Übenden 
und der wirklich Erfahrenen sich immer in beschränkten Grenzen hielt. 

Als vor fast 20 Jahren die erste Welle des Zen-Booms sich in Amerika 
ausbreitete, sagte mir einmal ein gebildeter Japaner, der mitten im Leben 
stand: Wenn das, was heute in der Welt vom Zen erwartet wird, stimmte, 
müßte die japanische Geschichte bestimmt anders gelaufen sein. Dieses 
Urteil bestätigen die Ereignisse während der letzten 15 Jahre in Japan. 
Und ob nicht bezüglich des Yoga in Indien ähnliches zutrifft? Damit soll 
der Wert der östlichen Meditationswege keineswegs in Frage gestellt sein. 
Ich bin von diesem Wert aufgrund vieler Tatsachen zutiefst überzeugt und 
möchte, was ich im ersten Teil meiner Ausführungen darüber gesagt habe, 
ganz so stehen lassen. Nur möchte ich hinzufügen, daß wir als Christen, 
nüchtern wie Sankt Benedikt und wie Sankt Ignatius die Geister unter- 
scheidend, uns vor allem Rausch und aller Euphorie hüten müssen. Die 
asiatischen Weltreligionen, insbesondere der Buddhismus und die Zen- 
Bewegung, treffen in unseren Tagen mit einem im Westen tief erlebten 
echten geistigen Bedürfnis zusammen. Und vieles spricht dafür, daß sie 
einen wichtigen Beitrag zum Aufbau einer harmonischeren, besseren Welt 
anzubieten haben. Es ist unser aufrichtiger Wunsch, daß dieser Beitrag im 
christlichen Abendland sachgemäß und bereit aufgenommen werde. 

Gottes Führung waltet über der Welt und den Weltreligionen. Gottes 
Geist hat in den Religionen Großes gewirkt, im Buddhismus hat Er bei- 
spielsweise eine hohe meditative Geistigkeit, sympathetisches Mit-leiden 
und Güte, Toleranz, aber auch tiefe Erfahrungen inspiriert. Wir lernen 
deshalb, wenn wir vom Buddhismus oder auch von anderen nichtchrist- 
lichen Religionen lernen, letztlich vom Geist, der weht, wo Er will, und 
auf seine Weise auch in den nichtchristlichen Religionen wirkt. Ist es nicht 
ein Merkmal unserer Tage, daß der Geist uns durch die anderen, durch 
die Mitmenschen, durch alle und auch durch die nichtchristlichen Brüder 
lehren will? Seien wir bereit zu lernen und öffnen wir Geist und Herz dem 
Geiste Gottes! 




