
Das Menschenbild in der zeitgenössischen Literatur 
Eine Anfrage an die Theologie 

Josef Imbach, Basel 

1. Hans Urs von Balthasar hat es erneut festgestellt: •Christliche Dichtung 
ist im Westen beinahe ausgestorben"1. Jene christliche Literatur, die in den 
vierziger und fünfziger Jahren Anlaß zu theologischen Kontroversen war2, 
ist anderen Strömungen gewichen, die bewußt un-christlich sind, die aber 
gerade deshalb den Theologen herausfordern, wie eine ganze Reihe von 
Publikationen teilweise namhafter Vertreter der theologischen Wissen- 
schaft beweisen3. 

Im Gegensatz zu früheren Epochen gibt es in der zeitgenössischen Lite- 
ratur kaum Einheit, sei es nun in bezug auf die Form oder im Hinblick auf 
den Gehalt. Man kann auch nicht mehr von •Schulen" sprechen - höchstens 
noch von Strömungen und Tendenzen oder von Gruppen. Der herrschende 
Pluralismus, die unterschiedlichen sozio-ökonomischen Strukturen, die 
Verschiedenartigkeit der Kulturen spiegeln sich auch in der literarischen 
Produktion wider. Doch trotz solcher Komplexität lassen sich Schwer- 
punkte in thematischer Hinsicht herausarbeiten: Liebe, Gerechtigkeit, poli- 
tische Manipulation, Wahrheit, Hoffnung und Verzweiflung. Konkreter: 
Die Welt der Arbeit wird in die Schilderung miteinbezogen, der Klassen- 
kampf dargestellt oder dazu aufgerufen, der Kolonialismus angeprangert. 
Die Sichtung und kritische Beurteilung dieser Thematik erlaubt Rück- 
schlüsse auf das Menschenbild. 

Außerdem wäre festzuhalten, daß sich das Selbstverständnis der Schrift- 
steller in den späten fünfziger und in den sechziger Jahren stark gewandelt 
hat. Der Schriftsteller versteht sich nicht mehr als •Verkünder" einer Bot- 
schaft, als Träger und Vermittler einer jahrhundertealten Tradition; er ist 

1 In: J. Twardowski, Ich bitte um Prosa, Einsiedeln 1973, Klappentext. 
2 Man erinnere sich nur etwa an Gertrud von le Forts Der Kranz der Engel oder an die 
Romane von Francoise Mauriac und Graham Greene! 
3 U. a. K. H. Bloching, Texte moderner Schriftsteller zur Meditation, Mainz 1973; H. Fries, 
R. Stählin, Gott ist tot? Eine Herausforderung. Zwei Theologen antworten, München 
1968; G. Hasenhüttl, Der unbekannte Gott?, Einsiedeln 31970; ders., Gott ohne Gott. Ein 
Dialog mit Jean Paul Sartre, Graz 1972; W. Hock (Hg.), Weltliche Erzählungen von Gott 
in der modernen Weltliteratur, Hamburg und München 1972; O. H. Pesch, Rechenschaft 
über den Glauben, Mainz 1972; D. Solle, Die Wahrheit ist konkret, Ölten 1967; dies., 
Atheistisch an Gott glauben, Ölten 1968; dies., Leiden, Stuttgart und Berlin 1973; J. Sud- 
brack, Abwesenheit Gottes, Einsiedeln 1971. Vgl. außerdem die immer häufiger werden- 
den Publikationen auf dem Gebiet der Grenzfragen zwischen Literatur und Theologie, 
bes. P. K. Kurz, Über moderne Literatur, 4 Bde., Frankfurt a. M. 1967-1973. 



Josef Imbach 128 

weder Seher noch Prophet, sondern vielfach bloß •Produzent" von Texten, 
die den Kampf zwischen individuellen und politischen Interessen darstel- 
len. Er redet nicht mehr von Heil, sondern von Gesundheit, nicht mehr 
von Nächstenliebe, sondern ganz nüchtern von Solidarität; er betätigt sich 
politisch. Schriftsteller als •Bewohner des Elfenbeinturms" (Handke) sind 
selten geworden. 

2. Zuallererst vermittelt der heutige Schriftsteller die Erfahrung von der 
Ortlosigkeit des Gegenwartsmenschen. Hans Egon Holthusen spricht in 
diesem Zusammenhang vom •unbehausten Menschen", ein Begriff, der 
sich in der Literaturkritik zum Schlagwort ausgebildet hat. Der Ulysses 
von James Joyce darf als Prototyp für den heimatlosen, in einer anonymen 
Industriegesellschaft lebenden Menschen gelten. •Allzulange studierte man 
die Sterne und vernachlässigte die menschlichen Eingeweide", sagt der 
Dichter selbst. Der alte Mythos vom Umherirrenden wird auf die Gegen- 
wart übertragen, Homers Universum mit den Bürgersleuten von Dublin 
bevölkert, das religiöse Erlebnis ins Profane umgebildet. •Wie jener 
Mann im Mittelmeer", erklärt Joyce, •so wandert dieser in meiner Stadt 
von Bett zu Bett, durch Straßen, Büros, Cafes, Restaurants, Bordelle, hat 
seine Totems und Zauberinnen." Dieses Epos eines Weltalltags, das sich 
in der Halb- und Unterwelt einer Großstadt abspielt, kann zwar nicht 
mehr der zeitgenössischen Literatur zugezählt werden; aber es steht zumin- 
dest an deren Anfang und hat zahlreiche andere große Roman-Epen beein- 
flußt, die das Thema des Menschen, der keinerlei Sicherheit mehr kennt, 
wieder aufgreifen. 

Günter Grass' berühmter Blechtrommler Oskar Matzerath steht für 
unzählige andere. Dieser Oskar, ein Zwergwesen mit dem Gehirn eines 
Erwachsenen, hat im Alter von drei Jahren beschlossen, das Wachstum 
einzustellen. Als totale Existenzkarikatur lebt er dahin und schlägt auf 
seiner Kindertrommel den Takt der Zeit mit. Dieser Gestalt (und über- 
haupt dem ganzen Roman) liegt ein Menschenbild zugrunde, welches von 
tiefem Pessimismus zeugt: der Mensch ist dumm, gemein, stumpf, brutal 
und voller Triebhaftigkeit. Eine andere Gestalt des Romans, ein Kunst- 
professor, dem Oskar Modell sitzt, sagt von ihm, er gebe •das zerstörte 
Bild des Menschen anklagend, herausfordernd, zeitlos und dennoch den 
Wahnsinn unseres Jahrhunderts ausdrückend" wieder. Man hat, besonders 
auf katholischer Seite, geglaubt, manche Kapitel des Romans dahingehend 
interpretieren zu müssen, als seien sie ein poetisches Programm des Nihi- 
lismus. Man kann die Dinge auch anders sehen: Wenn wir uns vor Augen 
halten, daß die Parodie ein Stilmittel ist, gehen wir kaum fehl in der 
Annahme, Grass wende sich gegen die Entmenschlichung des Menschen 



Das Menschenbild in der zeitgenössischen Literatur 129 

in unserer Zeit. Also nicht Nihilismus, sondern Humanismus. Vor allem 
weil ja ein Autor, der den Menschen in seiner Erniedrigung und Verdemü- 
tigung zeigt, solche Haltungen mit ihrer bloßen Darstellung nicht auch 
schon befürwortet. 

3. Während sich einerseits, wie Günter Grass in der Blechtrommel und, 
mehr noch, in dem Roman Hunde jähre und in der Novelle Katz und Maus, 
zahlreiche Gegenwartsschriftsteller mit einer Zeit befassen, für welche 
Auschwitz und Hiroshima zu Chiffren für den entwürdigten Menschen 
geworden sind, gibt es anderseits eine ganze Reihe von Autoren, welche 
sich nicht auf die anklagende Darstellung von Kriegsverbrechen, von 
Pogromen und gezielter Vernichtung, von Folterungen und sinnlosem 
Töten beschränken, sondern ankämpfen gegen eine uns heute und in 
unmittelbarer Zukunft bedrohende Entmenschlichung durch eine einseitige, 
ausschließlich von Profitdenken gelenkte Technisierung. 

Thesenartig ließe sich das Problem so zusammenfassen: Zunehmende 
Hominisierung hat einen proportionalen Rückschritt des Humanen zur 
Folge. Dabei handelt es sich um ein Phänomen, mit dem sich neben den 
Schriftstellern nicht nur die Geisteswissenschaften und neuerdings die poli- 
tische Theologie, vorab Johann Baptist Metz, sondern auch die psychologi- 
schen und soziologischen Wissenschaften befassen. Das damit verbundene 
Dilemma hat Erich Fromm in seiner Schrift Die Revolution der Hoffnung 
aufgezeigt: •Ein Gespenst geht um in unserer Mitte, das nur von wenigen 
klar erkannt wird: die vollkommen mechanisierte Gesellschaft, die sich der 
maximalen materiellen Produktion und einem maximalen Verbrauch hin- 
gibt und von einem Computer gesteuert wird; und in diesem sozialen 
Prozeß verwandelt sich der Mensch zu einem Teil der totalen Maschine - 
er wird zwar gut ernährt und gut erhalten, aber er ist passiv, unlebendig 
und beinahe gefühllos. Mit dem Sieg der neuen Gesellschaft werden Indi- 
vidualismus und Privatleben verschwinden; die Gefühle gegenüber andern 
werden manipuliert - durch psychologische Konditionierung und andere 
Maßnahmen, oder durch Drogen, die gleichzeitig eine neue Art der intro- 
spektiven Erfahrung vermitteln"4. 

Die Möglichkeit des Computermenschen läßt sich natürlich nur realisie- 
ren mit Hilfe eines Staatsapparates, der mindestens ebenso totalitär ist wie 
jener Deutschlands oder Rußlands unter Hitler und Stalin. Mit andern 
Worten: totale Manipulation auf Kosten des Menschen und seiner Freiheit. 
Damit erhalten nun eine ganze Reihe älterer literarischer Schöpfungen, 
die den Menschen in letzter Abhängigkeit von (gleich welchen) Strukturen 

E. Fromm, Revolution der Hoffnung. Für eine humanisierte Technik, Stuttgart 1971, 13. 



Josef Imbach 130 

zeigen, eine ungeahnte Aktualität: Aldous Huxleys Roman Schöne neue 
Welt, George Orwells Anti-Utopie Nineteen-eighty-four, Stefan Andres' 
Trilogie Die Sintflut oder Alexander Solschenizyns Der erste Kreis der 
Hölle, alles Werke, deren Absicht letztlich keine andere ist als die Weckung 
eines begründeten und grundsätzlichen Mißtrauens gegenüber der allen 
Strukturen und jedem System immanenten Logik. 

4. Wir wissen heute, daß der naive Glaube des 19. Jahrhunderts an Wis- 
senschaft und Technik gegenstandslos geworden ist; mittels der Technik 
vermag der Mensch zwar die ganze Welt in den Griff zu bekommen, wobei 
aber gerade das letzte und entscheidende Problem, nämlich die Frage nach 
dem Sinn, offenbleibt. Denn auch (oder gerade!) ein unbegrenztes Zutrauen 
zu Wissenschaft und Technik vermag deren Mißbrauch nicht zu verhindern. 
Oder wissen sie, bei allen Möglichkeiten, das Leiden auf der Welt zu ver- 
ringern, im einzelnen Falle auf die ausschlaggebende Frage eine Antwort: 
Warum trifft es immer auch Schuldlose? Oder hat die Wissenschaft eine 
Erklärung dafür, warum es den Menschen wesenhaft nach Freude ver- 
langt? Solche Zweifel gründen nicht in einem Bedenken gegen Wissen- 
schaft und Technik; sie führen bloß zu der Erkenntnis, daß Wissenschaft 
und Technik aus sich heraus die Sinnfrage nicht beantworten können, 
während es doch gerade die Beantwortung dieser Frage ist, von der eine 
Steuerung von Wissenschaft und Technik abhängen müßte. Wittgenstein, 
dessen Bedeutung nicht nur von der Linguistik, sondern plötzlich auch von 
einer ganzen Reihe von Schriftstellern erkannt wird (I. Bachmann, 
P. Handke, Th. Bernhard), meint eben das, wenn er in seinem Tractatus 
schreibt: •Wir fühlen, daß selbst wenn alle möglichen wissenschaftlichen 
Fragen beantwortet sind, unsere Lebensprobleme noch gar nicht berührt 
sind"8. 

Diese •Lebensprobleme" fanden früher in Gott ihre Erklärung. Doch 
dieser Gott, dem eine ontologisch orientierte Epoche die Rolle eines letzten 
Bezugspunktes innerhalb einer Seinsdynastie zugewiesen hatte, ist der 
marxistischen und postmarxistischen Ideologiekritik zum Opfer gefallen. 
In der christlichen Literatur der vierziger und fünfziger Jahre hat dieser 
Gott noch einmal Auferstehung gefeiert. Die zeitgenössische Literatur 
unserer Tage hingegen kennt keinen absoluten Grund mehr, welcher den 
Sinn des Ganzen garantiert. Für die Haltung des Gegenwartsschriftstellers 
ist schon eher jener Satz von Günter Grass kennzeichnend, der aus der 
1956 enstandenen Fabel Fünf Vögel stammt: •Glaube hin, Glaube her, 
hier wird gezweifelt." 

5 L. Wittgenstein, Tractatus logico-philosophicus, Frankfurt a. M. 81971, 114 (Nr. 6. 52). 



Das Menschenbild in der zeitgenössischen Literatur 131 

Franz Kafka hat diese Situation vorausgeahnt. Die Kunstreiterin in dem 
Prosastück Auf der Galerie, die unablässig ihre Runden dreht, •hinfällig, 
lungensüchtig (...)> auf schwankendem Pferd vor einem unermüdlichen 
Publikum vom peitschenschwingenden erbarmungslosen Chef monatelang 
ohne Unterbrechung im Kreise rundum getrieben", ist Gleichnis einer sinn- 
leeren Existenz. 

In der Gegenwartsliteratur von Franz Kafka bis Günter Grass und von 
James Joyce bis Samuel Beckett ist die Seinsfrage vor der Sinnfrage in den 
Hintergrund getreten. Die meisten Schriftsteller kennen keine absoluten 
Werte mehr und keine unverrückbaren Wahrheiten; sie befinden sich auf 
einer unaufhörlichen Suche - Ergebnis einer fortdauernd wahrgenomme- 
nen Verunsicherung. Außerdem wirkt Nietzsches Erfahrung des Nichts 
auch in der heutigen Schriftstellergeneration weiter; Hermann Hesse hat 
das schon in dem 1927 erschienenen Roman Der Steppenwolf festgestellt: 
•Eine Natur wie Nietzsche hat das heutige Elend um mehr als eine Gene- 
ration voraus erleiden müssen, - was er einsam und unverstanden auszu- 
kosten hatte, das erleiden heute Tausende." Gerade in dieser Konfron- 
tation mit dem Nichts besteht heute vielfach die menschliche Existenzerfah- 
rung. Daher der Erfolg von Romanen wie Sartres La Nausee, Alberto 
Moravias La Noia oder Francoise Sagans Bonjour tristesse. Auch Becketts 
Stücke Warten auf Godot, Glückliche Tage und Endspiel wären hier zu 
nennen, deren Protagonisten sich sämtlich in der Nachbarschaft des Nichts 
bewegen. Wobei allerdings nicht gesagt sein soll, daß nicht auch diese 
Schöpfungen ein gewisses, allerdings nur sehr schwer explorierbares Hoff- 
nungspotential enthielten. 

In dem Stück Glückliche Tage (dessen Titel ironisch zu verstehen ist) 
tritt Winnie auf, eine Frau von fünfzig Jahren. Die Halbgelähmte sitzt in- 
mitten einer Wüstenlandschaft, wühlt in ihrer Einkaufstasche herum und 
schminkt sich oder gibt sich nichtssagenden Beschäftigungen hin. Willie, 
ihr Mann, hockt hinter einem Hügel, schleppt sich schließlich heran und 
bleibt vor der Frau liegen - ein lebendiger Leichnam. Und in seinem End- 
spiel zeigt uns Beckett die Welt nach der •großen globalen Katastrophe", 
auf die wir zumindest zusteuern können, wie (neben vielen andern) Dennis 
Meadows in seinem Weltbestseller Die Grenzen des Wachstums gezeigt 
hat6. Vier Menschen haben überlebt: der an einen Stuhl gefesselte Herr, 
sein Diener und die Eltern, die im Mülleimer dahinvegetieren. Die lapi- 
darste Feststellung des Stückes: •Das ganze Universum stinkt nach Ka- 
daver." 

6 D. Meadows, Die Grenzen des Wachstums. Bericht des Club of Rome zur Lage der 
Menschheit, Stuttgart 1972. 



Josef Imbach 132 

Becketts Gestalten, obgleich sie noch miteinander sprechen, haben sich 
gegenseitig nichts mehr zu sagen. Wie der Protagonist in Sartres Roman 
Der Ekel haben sie sich in ihre Isoliertheit zurückgezogen. 

Ein anderes, ebenso beredtes Beispiel für die Darstellung monologischer 
Existenzen wären die Werke des 1931 geborenen Österreichers Thomas 
Bernhard. Dessen Romane Frost, Verstörung, Das Kalkwerk sind Analy- 
sen einer tödlichen Vereinsamung, die Geschichte einer •Krankheit zum 
Tode". Die Gestalten, die Bernhard zeichnet, sind, wie er selbst erklärt, 
•phantastische Abgrundmenschen". In dem Roman Frost steht der Satz: 
•Das Leben ist ein Prozeß, den man verliert, was man auch tut und wer 
man auch ist." Über den Menschen heißt es: •Der Mensch ist eine ideale 
Hölle für den Menschen." Und im Kalkwerk lesen wir: •Man macht sich 
an den Menschen nur schmutzig." 

Was bei einem Autor wie Thomas Bernhard auffällt (und in dieser Hin- 
sicht steht sein Name für viele andere), ist seine absolute Transzendenz - 
losigkeit. Die Sinnlosigkeit ist zum Axiom erhoben und die Frage nach 
dem Absoluten wird überhaupt nicht gestellt, auch nicht in ihrer negativen 
Form wie noch bei Jean Paul Sartre oder bei Samuel Beckett. Verschlossen- 
heit und Abgeschlossenheit auch gegenüber dem mitmenschlichen Du im 
Sinne einer totalen Unfähigkeit zur Kommunikation. So sieht etwa Carl 
Zuckmayer in dem Roman Frost das Sinnbild einer großen Kälte: •In die- 
sem Buch dröhnt die Einsamkeit. Es dröhnt und hallt darin das Alleinsein 
wie die Schritte eines Menschen, der als Letzter, Vergessener in einem riesi- 
gen dunklen Gewölbe, etwa nachts im versperrten Petersdom, eingeschlos- 
sen wäre." Bernhards Menschen gehen bewußt in diese Einsamkeit hinein. 
Sie befinden sich auf der Flucht in die •Herbergen des Wahnsinns" (N. 
Sachs). Der Weltschmerz der Romantiker kehrt in unserem Jahrhundert 
als Geisteskrankheit wieder. Die Irrenanstalt steht für die Weltbühne; 
zwei, drei Beispiele unter vielen: Dürrenmatts Die Physiker oder Martin 
Walsers Der schwarze Schwan, oder Grass' Blechtrommler, der seine Me- 
moiren in einem Düsseldorfer Irrenhaus verfaßt. Konsequenter noch Tho- 
mas Bernhard: kaum eine Gestalt in seinen Werken, die man als psychisch 
normal bezeichnen könnte. 

Möglicherweise wird nun der Theologe bedauernd feststellen, daß hier 
kein Platz mehr ist für den Gott, den er verkündet. Trotz dieses Anscheins 
könnte es aber sein, daß gerade dieser nicht mehr genannte Gott gesucht 
wird. Der Italiener Pier Paolo Pasolini hat das mit seinem Roman (und mit 
dem gleichnamigen Film) Teorema gezeigt. Das Motto, welches er seinem 
Werk voranstellt, stammt aus der Schrift, aus dem Buch Exodus: •Gott 
führte also das Volk um, auf die Straße durch die Wüste." Diese Schrift- 
steile drängt geradezu auf eine theologische Interpretation jener Art von 



Das Menschenbild in der zeitgenössischen Literatur 133 

Literatur, welche letztlich doch nur einen Fluchtversuch darstellt vor dem 
Absoluten, vor Liebe, Gerechtigkeit, Wahrheit, Gott - der Name spielt 

hier keine Rolle mehr. 
Das Fehlen eines weltanschaulichen und religiösen Ankerplatzes könnte 

mit ein Grund sein, warum sich in der Gegenwartsliteratur Motive wie 
Flucht, Abschied und Fall mit unübersehbarer Häufigkeit wiederholen. 

Unmittelbar auf den Exodus Bezug nimmt die Lyrikerin Nelly Sachs 
in dem Gedicht Und niemand weiß weiter. Aber dieser Exodus spielt sich 
nicht mehr im Ägypten der Pyramiden und Pharaonen, sondern in unserm 

Jahrhundert ab: 
•Flucht aus den schwarzgebluteten Gestirnen 
des Abschieds, 
Flucht in die blitztapezierten 
Herbergen des Wahnsinns." 

Der Schriftsteller Alfred Andersch schildert seine eigene Flucht in Die 
Kirschen der Freiheit, während er in Sansibar oder der letzte Grund das 
Fluchtmotiv an fünf verschiedenen Gestalten durchspielt. Peter Weiss 
betitelt seine autobiografischen Berichte Fluchtpunkt und Abschied von 
den Eltern, und schon Antoine de Saint-Exupery hatte in Der Flug nach 
Arras geschrieben: •Das Wohnen hat aufgehört. Sie (die Menschen) gingen 
auf und davon und wußten nicht einmal warum." Das Motiv von Flucht 
und Fall bedeutete schon für Nietzsche mehr als bloßes Stilmittel. •Stürzen 
wir nicht fortwährend?" fragt sich der tolle Mensch in Die fröhliche Wis- 
senschaft. Friedrich Dürrenmatts Erzählung Der Tunnel ist die Geschichte 
der Menschheit, die von Gott fallengelassen wurde und nun auf ihn 
zustürzt. Eine andere Erzählung dieses Schweizer Schriftstellers trägt die 
Überschrift Der Sturz. Den gleichen Titel hat Martin Walser für den letz- 
ten Teil seiner Anselm-Kristlein-Trilogie gewählt. Und Albert Camus 
erhielt den Nobelpreis für seinen Roman La Chute, Der Fall. 

Durch die immer wiederkehrenden Motive von Aufbruch und Flucht 
und Fall wird die Sinnfrage doch wieder gestellt - unter negativem Vor- 
zeichen. Wenn aber auf die Sinnfrage keine Antwort mehr möglich ist, 
so deshalb, weil sie in einem falschen Zusammenhang formuliert wird, 
nämlich nur mehr im Hinblick auf das Individuum statt in Richtung auf 
die Gesellschaft - oder, biblisch ausgedrückt, auf die Gemeinschaft hin. 
Denn gerade der Weg über die Erfahrung der Gemeinschaft, in welcher 
der einzelne einem Du begegnet, erleichtert den Zugang zu einem Absolu- 
ten - wie immer man es dann nennen mag. 

Wenn und insofern sich der Theologe dies vor Augen hält, ist, grund- 
sätzlich, die Möglichkeit einer Auseinandersetzung und Konfrontation mit 
der zeitgenössischen Literatur gegeben, die aber nur dann fruchtbar sein 



Josef Imbach 134 

kann, wenn literarische Texte nicht, wie das eben oft geschieht, dogmatisch 
mit Beschlag belegt, sondern eigenständig gelesen werden. 

5. Eines der Hauptthemen der zeitgenössischen Literatur ist jenes der 
Identitätssuche und der Selbstfindung. Was den deutschen Sprachraum 
betrifft, so ist das mit Peter Handkes Kaspar deutlich geworden; das Thema 
findet sich aber schon früher. Es sei da nur an Max Frisch oder an Ingeborg 
Bachmann oder, wenn wir noch weiter zurückgreifen wollen, an Musils 
berühmten •Mann ohne Eigenschaften" erinnert. 

Identitätsverlust und Entpersönlichung sind als Aspekte einer negativen 
Anthropologie zu werten. Die diesbezüglichen abstrakten Feststellungen 
von Psychologen und Verhaltensforschern sind von den Schriftstellern in 
Romanhandlungen und Dramenabläufen konkret dargestellt worden, 
wobei die totalitären Staatsmechanismen der jüngsten Vergangenheit noch 
zur Förderung der Auflösung des Individuellen in der Literatur und der 
Kunst überhaupt beigetragen haben. 

Ein wichtiger Faktor in diesem Prozeß ist die wachsende Bedeutung der 
Stadt als Schauplatz literarischer Schöpfungen, angefangen vom Dublin 
eines James Joyce bis zum Oran eines Albert Camus oder, uns zeitlich 
etwas näher, bis zum Klein-Leute-Köln des Nobelpreisträgers Heinrich 
Böll. 

Die nicht nur in der Literatur, sondern auch im wirklichen Leben mit 
der Urbanisierung verknüpfte Anonymität führt in der Folge bei manchen 
Autoren zu einer Verdinglichung des Menschen; er wird unpersönliches 
Objekt in einem unpersönlichen Getriebe, in welchem die einzelnen •Teile" 
beliebig auswechselbar und je nach Bedarf ersetzbar erscheinen. Bereits in 
Kafkas Romanen, im Prozeß und im Schloß, ist die Namenlosigkeit der 
Helden nicht zufällig. Aber selbst wenn dieses Phänomen schon früher 
bekannt war, so hat es doch in den letzten Jahren zusehends Überhand 
genommen. So werden die Figuren in Alain Robbe-Grillets Roman Das 
letzte Jahr in Marienbad bloß noch mit Buchstaben bezeichnet. Das gleiche 
gilt für Friedrich Dürrenmatts Erzählung Der Sturz. Diese namenlosen 
Gestalten wissen nicht mehr, warum sie sind, was sie sind und ob sie über- 
haupt noch sind. Ähnliches finden wir bei der französischen Schriftstellerin 
Marguerite Duras, welche im Filmscript zu Hiroshima mon amour in bezug 
auf die Hauptdarstellerin ausdrücklich von einer Französin spricht, die 
•niemals im Lauf des Filmes genannt wird" und die einfach als •namen- 
lose Frau" erscheint. Was sich dann in einem Film wie Der letzte Tango 
bis zum Unwahrscheinlichen und in einer solchen Situation doch einzig 
Möglichen zuspitzt, daß sich nämlich zwei Menschen alles sagen, was sie 
noch bewegt - außer ihren Namen. Ähnliches geht aus einer Regieanwei- 



Das Menschenbild in der zeitgenössischen Literatur 135 

sung in Handkes Der Ritt über den Bodensee hervor, welche der Autor 
seinem Stück voranstellt: •Für die Lektüre, unter anderm, um Rollentitel 
wie .Schauspieler A\ .Schauspieler B\ .Schauspielerin C usw. zu vermei- 
den, sind die Personen mit bekannten Schauspielernamen bezeichnet." In 
der zeitgenössischen Literatur ist der Mensch vielfach nicht mehr Herr 
seines Daseins (oder der Geschichte), er wird davon beherrscht, er kann 
von anonymen Mächten, der gezielten Propaganda oder der durchdachten 
Politik, manipuliert werden. Er wird wohl aus seiner Namenlosigkeit her- 
ausgeholt, bekommt eine Rolle, bleibt aber anonym; er kann diese Rolle 
beliebig ablegen, um irgendeine andere zu spielen. Diese Art von Literatur 
demonstriert die Schwierigkeit - und nicht selten auch die Unmöglichkeit 
überhaupt - Beziehungen von Mensch zu Mensch, von Person zu Person zu 
schaffen, demonstriert des weiteren, daß eben im Zeitalter der Kommuni- 
kationsmittel wahre Kommunikation, aus welchen Gründen auch immer, 
kaum mehr möglich ist. Ferner reflektiert die Namenlosigkeit, mit welcher 
der Gegenwartsmensch behaftet ist und welche die zeitgenössischen Schrift- 
steller mit Vorliebe zum Objekt ihrer gesellschaftlichen Analysen wählen, 
die Unmöglichkeit zur Liebe. Eine derartige Situation und die Sehnsucht 
nach Besserung sind es denn auch, die den Erfolg einer an sich banalen 
Liebesgeschichte wie Love Story zu erklären vermögen. 

6. Manche Schriftsteller suchen die gegenseitige Entfremdung mit dem 
Schlagwort der engagierten Literatur zu überbrücken. Die gezielte Ände- 
rung der sozio-ökonomischen Strukturen, nicht um der Produktion und um 
des Konsums willen, sondern für den Menschen, zur Weckung und Förde- 
rung der Solidarität, ist nämlich auch auf die Literatur nicht ohne Tiefen- 
wirkung geblieben. Im Zuge dieser Bestrebungen verkünden beispielsweise 
Jean Paul Sartre und Simone de Beauvoir einen atheistischen Humanis- 
mus, ein Unternehmen, auf das hier nicht kritisch eingegangen werden 
kann. Ein ernsthaftes Engagement äußert sich heute innerhalb der Litera- 
tur auch in der politischen Publizistik. Wobei es eben nicht so sehr darum 
geht, der Literatur vermehrt zu einem öffentlichen Leben zu verhelfen, als 
vielmehr darum, die Gesellschaftsordnung und damit die Gesellschaft 
selbst zum Besseren hin zu verändern. Solche Bemühungen, meist von links- 
gerichteten Gruppen und Richtungen unternommen, können jedoch erst 
dann für den Menschen fruchtbar gemacht werden, wenn es, nach einem 
Wort in Andre Malraux' Roman Die Hoffnung, gelingt, daß die Menschen 
eines Tages nicht bloß gleich und Genossen, sondern wirklich Brüder 

werden. 
Ein anderes Element der vorherrschenden •negativen Anthropologie" 

in der Gegenwartsliteratur ist die Schilderung des Todes. Wie der Mensch 



Josef Imbach 136 

selbst, so hat auch sein Tod alles Individuelle verloren; man stirbt einen 
namenlosen Massentod. Sterben ist eine Routineangelegenheit; das dar- 
auffolgende Zeremoniell beschränkt sich auf einige sinnentleerte Riten. 
So jedenfalls erscheint der Tod in Hans Erich Nossacks Interview mit dem 
Tode. Nicht ohne Stolz erklärt der Tod dem Interviewer: •Gehen Sie auf 
eines Ihrer Finanzämter oder noch besser in eine Kartenausgabestelle. Ich 
habe mir diese Einrichtungen zum Vorbild genommen, es ist nicht meine 
Erfindung. Nur eines, ich schmeichle mir, daß ich meinen Betrieb hundert- 
prozentig durchorganisiert habe. Die Leute brauchen nur noch zu kommen, 
und die Kartothekkarte findet sich sofort. Ich glaube eine unübertreffliche 
Registratur zu haben. Alles funktioniert reibungslos." 

Der Tod am Fließband hat das persönliche Sterben verdrängt. Und dem 
Dichter bleibt der Mund verschlossen, wenn er, etwa angesichts des Massen- 
todes in den Konzentrationslagern, von Auferstehung reden soll. Die Lyri- 
kerin Nelly Sachs beschreibt diese Wohnungen des Todes - so der Titel 
eines ihrer Gedichtbände -, während Paul Celan eine Todesfuge kompo- 
niert. Auch in Camus' Roman Die Pest erscheint der Tod anonym, ohne 
Gesicht, aber nicht mehr von Menschen organisiert, sondern als Werk einer 
höheren Macht und deshalb un-erklärlich. 

Tod nicht als passives •Erleiden", sondern als persönliches •Erleben", 
das ist das Thema der Leichenreden, einer Gedichtsammlung des Berner 
Schriftstellers Kurt Marti. In diesen Vers-Betrachtungen wird das Ent- 
setzen vor dem Tod nicht mehr verborgen oder einfach mit schalen Trost- 
worten übertönt, wie sie manche Prediger, mehr aus Gewohnheit denn aus 
Überzeugung, im Munde führen. Hier schaut einer dem Tod ins Angesicht, 
voller Entsetzen, aber auch voller untergründiger Hoffnung. Auferste- 
hungsglaube wird nicht kritiklos übernommen, sondern als Frage, Anfrage, 
als Aufforderung und Herausforderung verstanden. Die vorletzte •Lei- 
chenrede" hat diesen Wortlaut: 

•das könnte manchen herren so passen 
wenn mit dem tode alles beglichen 
die herrschaft der herren 
die knechtschaft der knechte 
bestätigt wäre für immer 

das könnte manchen herren so passen 
wenn sie in ewigkeit 
herren blieben im teuren privatgrab 
und ihre knechte 
knechte in billigen reihengräbern 



Das Menschenbild in der zeitgenössischen Literatur 137 

aber es kommt eine auferstehung 
die anders ganz anders wird als wir dachten 
es kommt eine auferstehung die 
ist der aufstand gottes gegen die 
herren und gegen den herrn aller herren: den tod" 

Auferstehung als Antwort auf und gegen den Tod; Auferstehung aber 
auch als Aufstand gegen das Unrecht im Hier und Heute. Da finden weder 
die Verfechter einer heilen Welt Selbstbestätigung, noch die Nihilisten 
Verzweiflung. Die Tatsache des Todes wird dargestellt, nicht als gegebenes 
Faktum, sondern als Herausforderung des Menschen. Damit aber ist Marti 
endlich gelungen, was die politischen Dramatiker seit Brecht und das inter- 
nationale Welttheater seit Peter Weiss schon immer versucht haben: nicht 
bloß Fortschritt in Richtung Praxis, sondern auch eindeutige Ideologie- 
kritik und Überwindung der •negativen Anthropologie". 

7. Die Publikationen über Grenzfragen zwischen Literatur und Theologie 
haben gerade in den letzten Jahren stark zugenommen, nicht zuletzt, weil 
inzwischen auch die Theologen erkannt haben, daß sie nicht um eine Aus- 
einandersetzung mit den großen Dichtungen der Weltliteratur als den 
Seinsentwürfen menschlicher Existenz herumkommen. Die Herausforde- 
rung, welche die zeitgenössische Literatur an die Theologie stellt, wurde 
angenommen, und es scheint, daß auch die Schriftsteller sich zu einer frucht- 
baren Auseinandersetzung bereitfinden. 

Die Theologen wissen heute, daß die Schriftsteller fast immer eine breite 
Öffentlichkeit repräsentieren, und sind demzufolge grundsätzlich bereit, 
auf Fragen, welche jene an sie richten, zu antworten und der Problematik, 
die sich in den Werken der Schriftsteller findet, jenen Stellenwert zuzuge- 
stehen, der ihr im öffentlichen (und damit im politischen) Leben zukommt. 
Seit manche Theologen sich audi politisch verstehen, ist es ohnehin kaum 
mehr möglich, unbequeme Fragen oder Anfragen einfach mit einer Hand- 
bewegung abzutun und zur Tagesordnung überzugehen. 

Und zwar ist in den letzten Jahren, nicht zuletzt dank einer erfreulichen 
Entwicklung innerhalb der Theologie selbst, ein echter Dialog möglich 
geworden, ohne daß Schriftsteller gleich mit dem Bann belegt oder in die 
Wüste geschickt würden; im Gegenteil: ihre Äußerungen werden eher als 
Ausdruck der Erfahrungen einer Epoche verstanden, denen man nicht 
mehr wie früher mit dogmatischen Sätzen beizukommen vermag, sondern 
die mehr, nämlich eine offene und ehrliche Konfrontation verlangen. 

Diese Bemerkungen haben gerade in bezug auf das Menschenbild, das 
die neuere Literatur zeichnet, ihre Gültigkeit. Die Darstellung des ernied- 



Josef Imbach 138 

rigten, entehrten, des seinen Sehnsüchten überlassenen und vielfach auf 
sich selbst gestellten Menschen, der keine Sicherheit und nur noch die Angst 
kennt, der das Leben nicht mehr als •höchstes Gut", sondern sehr oft als 
Einöde erfährt, weil er nicht weiß, was wahre Liebe ist - diese Erfahrung 
hat die Theologen bewogen, vermehrt von der Bestimmung des Menschen 
zu sprechen und eine Anthropologie zu erarbeiten, die einerseits mit der 
Schrift in Einklang steht, die aber anderseits der heutigen Menschheits- 
situation gerecht wird und als kritische Instanz auf sie angewandt werden 
kann. Denn dieser Mensch, wie er uns aus den Werken zahlreicher Gegen- 
wartsschriftsteller entgegentritt, erscheint meist im Zustand der Kenosis 
und erinnert unweigerlich an den leidenden Gottesknecht oder an den 
Christus in seiner Gottverlassenheit, und es ist oft schwierig, in ihm noch 
das Ebenbild Gottes zu erkennen. Gerade deswegen aber sehen sich die 
Theologen gezwungen, sich in ihren Überlegungen der Welt und den Men- 
schen zuzuwenden. Pioniere wie Gustave Thils oder der Dominikaner 
M.-D. Chenu entwarfen eine Theologie, welche in der Arbeit nicht eine 
Strafe sieht, sondern vor allem ein Mittel, um die Welt umzugestalten und 
am Schöpfungsakt mitzuwirken. Sie verweisen auf die menschliche Solida- 
rität, worin die Offenbarung und die heutigen philosophischen Bestrebun- 
gen sich treffen und ergänzen. Solche Strömungen und Tendenzen haben, 
entgegen anfänglichen Zweifeln und Anschuldigungen, nichts mit Feuer- 
bach zu tun, der ja bekanntlich •die Menschen aus Theologen zu Anthropo- 
logen, aus Theophilen zu Philanthropen, aus Kandidaten des Jenseits zu 
Studenten des Diesseits, aus religiösen und politischen Kammerdienern 
der himmlischen und irdischen Monarchie zu freien, selbstbewußten Bür- 
gern der Erde" machen wollte7, sondern sie legitimieren vielmehr die 
Erkenntnis, daß der Theologe dem Menschen in seiner gegebenen Situation 
gerecht werden muß und daß es unmöglich ist, von Gott zu sprechen, ohne 
gleichzeitig auch vom Menschen zu reden, da ja dieser Gott sich eben dem 
Menschen geoffenbart hat. 

Das Bild vom Menschen in der Gegenwartsliteratur ist eine nicht 
unberechtigte Kritik am überlieferten Gottesbild. Denn dieser Mensch hat 
sich von Gott abgewandt, weil er ihm als eine Art •Gebrauchsgott" dar- 
gestellt wurde, der Oberste in einer Reihe von Erklärungsversuchen, der 
Erste in einer Kette von Kausalursachen oder der Höchste in einer Autori- 
tätsdynastie. Das Mißverständnis, daß dieser Gott den Menschen in seiner 
Freiheit beschneide, lag nahe; für Sartre und Simone de Beauvoir, ja über- 
haupt für den marxistischen Humanismus bildet dieses von der Theologie 
selbst nicht immer als falsch erkannte Gottesverständnis eine der wichtig- 
sten Prämissen. 
7 L. Feuerbach, Werke (Hg. von Bolin, Jodl, Sass), 21959-1964, Bd. 8, 28 f. 



Das Menschenbild in der zeitgenössischen Literatur 139 

So sieht gerade der Marxismus im Tod Gottes eine unerläßliche Voraus- 
setzung für die Auferstehung des Menschen; aber diese Auferstehung voll- 
zieht sich im Diesseits. Die marxistische Philosophie versteht sich als ein 
Humanismus. Wobei mit Humanismus eine Lehre gemeint ist, die den 
Menschen als Ziel bejaht und demzufolge jede Art von Unfreiheit und 
Abhängigkeit, die den Menschen als Mittel der Willkür eines Herrn über- 
antworten würde, ablehnt. Religion hingegen wäre die Bejahung einer 
totalen Abhängigkeit des Menschen von Gott oder, noch deutlicher aus- 
gedrückt, die Verknechtung des Menschen im Namen Gottes. Das religiöse 
Verhältnis Gott-Mensch wird mit dem Verhältnis Herr-Sklave identifi- 
ziert. Der Sklave hat offensichtlich keinen Wert, sondern wird als Objekt, 
als Sache verstanden. (Der griechische Begriff für Sklave, andrapodon, ist 
neutrum!) Sich für den Menschen entscheiden bedeutet Gott ablehnen. 
Bekennt man sich zu einer solchen Auffassung von Religion, dann ist dieser 
Gedankengang unanfechtbar. Eine Bestätigung dafür, daß der Mensch 
einer willkürlichen Macht ausgeliefert ist, könnte man in der Lehre des 
heiligen Augustinus vom Los der ungetauft gestorbenen Kinder finden 
(eine Lehre übrigens, die in der kirchlichen Theologie lange Zeit ihren 
festen Sitz hatte) oder in der calvinistischen Auffassung von der Präde- 
stination. 

Damit hängt ein Religionsverständnis zusammen, nach welchem Gott 
nur der Garant einer bestehenden oder anzustrebenden Ordnung ist. 
Negativ formuliert: Wenn Gott nicht existierte, wäre alles erlaubt. Sobald 
aber eine Weltanschauung die moralischen Werte als eigen-ständig 
betrachtet, kann in der Auseinandersetzung mit ihr das Postulat der Exi- 
stenz Gottes nicht mehr aufrechterhalten werden. Das Fehlen Gottes 
erhöhte dann nur die Verantwortung des sich selbst überlassenen und 
alleingelassenen Menschen auf dieser Welt, der sich nicht mehr einem Gott 
ausliefert, sondern selbst Werkmeister der Geschichte ist. Von da ist es 
dann kein weiter Weg mehr zu der Behauptung, die Religion, die dem 
Menschen eine überirdische Glückseligkeit vor Augen halte, lenke ihn von 
seinen diesseitigen Aufgaben und Pflichten ab, sie erfülle den Gläubigen 

, mit der Geisteshaltung eines Verbannten, sie bewege ihn dazu, Elend und 
[Unterdrückung auf Erden als unvermeidlich oder doch im Hinblick auf 
seine ewige Bestimmung als unerheblich auf sich zu nehmen; das wahre 
Leben sei eben ein anderes und der Mensch müsse darauf warten. Das 
Problem stellt sich also immer auf der Ebene einer Rivalität zwischen dem 
Zeitlichen und dem Ewigen, zwischen dem Profanen und dem Religiösen, 
zwischen Erde und Himmel. Wenn die Wahl dann bewußt auf die Erde 
fällt, dann geschieht dies aus einer humanistischen Geisteshaltung heraus: 
im Namen des Menschen und seiner Befreiung. 



Josef Imbadi . HO 

Für jene, die den autonomen Bestand moralischer Werte annehmen, 
bedeutet das zudem, daß die Entscheidung für diese Welt nicht aus egoisti- 
schen Motiven geschieht, sondern mit der gleichen Selbstlosigkeit, die 
früher die Religion für sich beansprucht hatte. Dieses Problem hat Albert 
Camus in seinem Roman Die Pest gestaltet, in dem berühmten Gespräch 
zwischen Doktor Rieux, einem ungläubigen Arzt, und Pater Peneloux, 
nachdem die beiden den qualvollen Tod eines unschuldigen Kindes mit- 
ansehen mußten. Selbstlose Solidarität bedarf nämlich nicht unbedingt 
religiöser Rückbindungen8. Erwähnt sei in diesem Zusammenhang jene 
Stelle aus Das Prinzip Hoffnung, an welcher Ernst Bloch den einsamen Tod 
des •roten Helden" schildert, der sich weder einen Lohn noch die Auf- 
erstehung erhofft: •Alle nehmen frühere Blumen ins Grab, darunter ver- 
trocknete oder unkenntlich gewordene. Nur eine Art Menschen kommt auf 
dem Weg zum Tod fast ohne überkommenen Trost aus: der rote Held. 
Indem er bis zu seiner Ermordung die Sache bekennt, für die er gelebt hat, 
geht er klar, kalt, bewußt in das Nichts, an das er als Freigeist zu glauben 
gelehrt worden ist. Sein Opfertod ist deshalb auch von dem der früheren 
Blutzeugen verschieden; denn diese starben, fast ausnahmslos, mit einem 
Gebet auf den Lippen und glaubten sich den Himmel erworben zu haben. 
(.. .) Der kommunistische Held dagegen, unter dem Zaren, unter Hitler 
und noch darüber hinaus, opfert sich ohne Hoffnung auf Auferstehung. 
Sein Karfreitag ist durch keinen Ostersonntag gemildert, gar aufgehoben, 
an dem er persönlich wieder zum Leben erweckt wird. Der Himmel, dem 
die Märtyrer, in Flamme und Rauch, ihre Arme entgegenstreckten, ist 
keinem roten Materialisten da; dennoch stirbt dieser, als Bekenner, über- 
legen wie nur je ein Urchrist oder Täufer"9. 

Wofür aber leben denn diese •Heiligen ohne Gott"? Ihre Antwort 
lautet: für die Menschheit von morgen. Denn mit dem Tod erfüllt sich ja 
das Schicksal des einzelnen. Was von ihm fortlebt, ist sein Beitrag, den er 
zum Aufbau einer besseren Welt geleistet hat. 

Das von den zeitgenössischen Schriftstellern angestrengte Bemühen 
gegen die Instrumentalisierung des Menschen, ein Bemühen, welches von 

8 Vgl. A. Kravchenko, Ich wählte die Freiheit, Hamburg o. J., 78: •Im Sommer des Jah- 
res 1929 wurde ich in die Partei aufgenommen. Dies schien mir das größte Ereignis meines 
Lebens zu sein. Ich gehörte nun zur Elite des neuen Rußland. Ich war nicht mehr ein 
Individuum mit freier Wahl der Freunde, Interessen und Anschauungen. Ich war auf 
ewig einer Idee und einer Sache verschrieben." Ähnlich das Zeugnis der chinesischen 
Schriftstellerin Han Suyn (L'amore e una cosa meravigliosa, Mailand 1957, 327 f.), die 
vom Katholizismus zum Kommunismus konvertierte: •Sobald ich mir dessen innewerde, 
daß ich eine der vielen bin, die gemeinsam am Wiederaufbau der Ehrlichkeit, der Begei- 
sterung und des Glaubens arbeiten, fühle ich mich glücklich. Viele von uns sind größer 
geworden, als sie früher gewesen sind, weil ihr Leben ein Ziel erhalten hat." 
9 E. Bloch, Das Prinzip Hoffnung, Bd. 3, Frankfurt a. M. 1973, 1378. 



Das Menschenbild in der zeitgenössischen Literatur 141 

manchen politischen Kräften auch in jüngster Zeit planmäßig hintertrieben 
wird, sowie das verzweifelte Antlitz mancher Gestalten, welche die Gegen- 
wartsliteratur bevölkern und die gewiß eine reale Wirklichkeit ausdrücken, 
bedeuten für die Theologie faktisch eine Herausforderung. 

8. Die Theologen haben diese Herausforderung angenommen und darauf 
geantwortet. 

Ein Gott, wie ihn die Vertreter eines rein diesseitigen Humanismus 
ablehnen (und gerade dieses Gottesbild ist der zeitgenössischen Literatur 
gegenwärtig), ist in der Tat nichts als ein Überbau über die täglich erfah- 
rene Wirklichkeit; er kann nicht der Grund und Garant menschlicher 
Freiheit und damit menschlichen Handelns sein. Das zu betonen, wird auch 
die heutige Theologie nicht müde. Gerade diese Erkenntnis gab den Anstoß 
zu einer Theologie der Befreiung, die zwar zuerst eine ethisch-religiöse, 
aber auch eine politische Dimension hat und gerade dadurch eine gültige 
Antwort bildet auf die seit Feuerbach und Marx verbreitete und in der 
heutigen Philosophie und Literatur oft wiederholte Behauptung, die Chri- 
sten würden sich um diese Welt nicht kümmern, da alle ihre Bemühungen 
auf ein Jenseits zielten. Angesichts derartiger Simplifizierungen ist es 
möglicherweise von Nutzen nachzuprüfen, in welche Richtung das Selbst- 
verständnis der Theologen weist. Eindeutig ist die Stellungnahme von 
J. B. Metz, der in seinem Buch Theologie der Welt schreibt: •Ich verstehe 
politische Theologie einmal als kritisches Korrektiv gegenüber einer extre- 
men Privatisierungstendenz gegenwärtiger Theologie. Ich verstehe sie 
gleichzeitig positiv als Versuch, die eschatologische Botschaft unter den 
Bedingungen unserer gegenwärtigen Gesellschaft zu formulieren"10. 

Das Bestreben, eschatologische Botschaft ins Heute hinein zu verkünden, 
verdichtet sich da, wo es den leidenden und geknechteten Menschen erreicht, 
zu einer Theologie der Hoffnung. Weder christliche noch marxistische Ver- 
suche, auf philosophischer Ebene Hoffnung zu begründen (Gabriel Marcel 
und Ernst Bloch), machen diese Theologie überflüssig. Eine Theologie der 
Hoffnung ist nicht allein im menschlichen Handeln, sondern zuallererst in 
der Hoffnung selbst begründet: in der Verheißung der Zukunft und in der 
Glaubensgewißheit der Auferstehung. 

Gerade von hier aus bietet sich auch dem Theologen Gelegenheit, einige 
Fragen an die Schriftsteller zu stellen. So wäre zunächst einmal zurück- 
zufragen, ob jene Anschuldigungen und Anklagen, die die zeitgenössische 
Literatur gegen Gott und das Christentum vorbringt, sich gegen das Wesen 
Gottes und des Christentums selbst richten oder gegen deren geschichtlich 
bedingte Interpretation und Verwirklichung. Ganz offensichtlich ist das 
10 J. B. Metz, Zur Theologie der Welt, Mainz 1973, 99. 



Josef Imbach 142 

letztere der Fall. Man kämpft gegen einen Gott und ein Christentum, wie 
man ihnen in der religiösen Praxis und vielleicht auch in der landläufigen 
Unterweisung der Kirche (oder besser: ihrer Vertreter) allenthalben begeg- 
net ist. Offensichtlich hat man noch wenig zur Kenntnis genommen, wie sehr 
die Theologie unserer Zeit eine •Wende zum Menschen" genommen hat. 
Es gehört heute zu den fundamentalen Aussagen einer erneuerten Theo- 
logie, daß der Glaube an Gott den Menschen keineswegs von seinen •irdi- 
schen" Verpflichtungen dispensiert. Gottes Heilswirken und menschliches 
Handeln sind für sie vielmehr nichts anderes als die Begegnung zweier 
Freiheiten, so daß vom Menschen gerade gefordert wird, daß er seine 
Freiheit - unter dem Antrieb der Liebe als oberstem Wertmaßstab - voll 
und ganz verwirkliche. Der weitverbreitete Vorwurf, das Christentum 
(oder ganz allgemein die Religion) verunmögliche die Selbstverwirklichung 
des Menschen, müßte also, wenn überhaupt, dahingehend korrigiert wer- 
den, daß das Christentum, die Kirche im gelebten Leben weit hinter ihren 
eigenen Idealen zurückbleibe und ihren Ursprung verrate. Das wäre heil- 
same und berechtigte Provokation. 

Weiter müßte man fragen, ob nicht gerade ein rein diesseitiger Huma- 
nismus immer in Gefahr sei, den Menschen zum Instrument und zur Sache 
herabzuwürdigen. Das gilt vor allem dort, wo der einzelne, wie in der 
marxistischen Gesellschaftsordnung, der besseren Zukunft der Menschheit 
geopfert wird, ohne eine persönliche Erfüllung und Vollendung seiner 
Existenz zu finden. Ein Humanismus, der nicht jedem Menschen erlaubt, 
sich voll zu verwirklichen, richtet sich letztlich gegen den Menschen, macht 
diesen zur Nummer eines Kollektivs, das sich verselbständigt hat und Züge 
des Absoluten annimmt. Zwar kennt auch ein rein diesseitiger Humanis- 
mus eine Hoffnung. Aber der Christ entscheidet sich für eine größere Hoff- 
nung, die in seinem das Hiesige übersteigenden Glauben wurzelt und 
deren Grund darum auch im Glauben erfahren werden kann11. Auch sie 
muß sich den bedrängenden Fragen, die die Gegenwartsschriftsteller, von 
Wiechert bis Beckett, an die Theologie richten, stellen. Sie hat dafür in der 
christlichen Überlieferung, besonders eindrucksvoll in den aufrührerisch- 
sten Büchern der Heiligen Schrift, bei Ijob und Kohelet und beim Propheten 
Jeremia, große Vorbilder; Camus und Sartre wissen darum, aber für die 
meisten Schriftsteller scheinen sie angesichts der heutigen Menschheits- 
fragen wenig relevant zu sein. 

Die Theologie könnte endlich noch nach einer sauberen Begründung des 
marxistischen Humanismus fragen, auf den sich die meisten Gegenwarts- 
schriftsteller berufen. Der Einwand, daß sich dieser mit dem Naturrecht 
11 Vgl. J. Imbach, Theologie als Reflexion über die geschichtliche Erfahrung, in: Lauren- 
tianum 14 (1973) 578-586. 



Aus dem Leben der Kirche 143 

oder Naturgesetz decke, ist eine Ausflucht, solange für das Naturrecht selbst 
eine derartige letzte Begründung auf rein philosophischer Ebene noch aus- 
steht - was die Sprachphilosophie längst erkannt und neuerdings auch 
demonstriert hat. Und wenn der Mensch wirklich das höchste Wesen ist, 
warum muß er sich dann dem Naturrecht unterordne.nl Oder warum 
geschieht es, daß der Mensch, der nur auf dem Weg der Gottunabhängig- 
keit zu sich selber zu finden glaubt, dennoch immer wieder die Macht über 
die eigene Macht verliert? 

So könnte man von Seiten der Theologie noch viele Fragen an die zeit- 
genössische Literatur stellen. Aber, und das ist zuzugeben, solche Fragen 
werden nur dann zu Recht gestellt, wenn die christliche Glaubensverant- 
wortung und die Verkündigung die Mitte der christlichen Existenz anzie- 
len, Antwort geben auf die Frage, wie der Mensch in der gegenwärtigen 
gesellschaftlichen Situation noch Mensch sein kann. Sie müssen dem Men- 
schen sowohl Brot geben wie auch die Eucharistie anbieten. Christliche 
Botschaft muß heute mehr denn je das Alphabet und die Glaubensinhalte 
umfassen, soziales Engagement und den Glauben an die Vorsehung. Ganz 
allgemein: Glaubensverkündigung und theologische Reflexion zielen nur 
dann auf einen Gott, der geglaubt werden kann, wenn (und weil!) sie für 
die Menschen sind. Das ließe sich, unter Berücksichtigung von Karl Rahners 
Aussagen über den •anonymen Christen", auch von der zeitgenössischen 
Literatur sagen. 

AUS DEM LEBEN DER KIRCHE 

Jahr der Erneuerung und Versöhnung 

Gedanken zum Heiligen Jahr 1975 

1. Ankündigung und Zielsetzung 
Am 9. Mai 1973 hat Papst Paul VI. anläßlich einer Generalaudienz in der Peters- 
kirche für 1975 ein Heiliges Jahr angekündigt1. Die offizielle Ankündigung ge- 
schah nach altem Brauch am Himmelfahrtstag, am 31. Mai 1973, in einem Brief 
an Kardinal M. von Fürstenberg, den vom Papst bestimmten Präsidenten des 
Zentralkomitees für das Heilige Jahr2. Damit wird eine von Paul II. durch die 

1 Der Text der Ansprache in: AAS 30. Juni 1973, S. 322-325; deutsch in: Bulletin des Hei- 
ligen Jahres, Hrsg. vom Zentralkomitee, Rom, Nr. 1 (Mai - August 1973) S. 11-15. 
2 Bulletin Nr. 1, S. 16-20. 




