Das Menschenbild in der zeitgendssischen Literatur

Eine Anfrage an die Theologie
Josef Imbach, Basel

1. Hans Urs von Balthasar hat es erneut festgestellt: , Christliche Dichtung
ist im Westen beinahe ausgestorben®!. Jene christliche Literatur, die in den
vierziger und fiinfziger Jahren Anlaf zu theologischen Kontroversen war?,
ist anderen Stromungen gewichen, die bewufit un-christlich sind, die aber
gerade deshalb den Theologen herausfordern, wie eine ganze Reihe von
Publikationen teilweise namhafter Vertreter der theologischen Wissen-
schaft beweisen®.

Im Gegensatz zu fritheren Epochen gibt es in der zeitgenossischen Lite-
ratur kaum Einheit, sei es nun in bezug auf die Form oder im Hinblick auf
den Gehalt. Man kann auch nicht mehr von ,Schulen® sprechen — hochstens
noch von Stromungen und Tendenzen oder von Gruppen. Der herrschende
Pluralismus, die unterschiedlichen sozio-dkonomischen Strukturen, die
Verschiedenartigkeit der Kulturen spiegeln sich auch in der literarischen
Produktion wider. Doch trotz solcher Komplexitat lassen sich Schwer-
punkte in thematischer Hinsicht herausarbeiten: Liebe, Gerechtigkeit, poli-
tische Manipulation, Wahrheit, Hoffnung und Verzweiflung. Konkreter:
Die Welt der Arbeit wird in die Schilderung miteinbezogen, der Klassen-
kampf dargestellt oder dazu aufgerufen, der Kolonialismus angeprangert.
Die Sichtung und kritische Beurteilung dieser Thematik erlaubt Riick-
schlitsse auf das Menschenbild.

Auflerdem wire festzuhalten, dafl sich das Selbstverstindnis der Schrift-
steller in den spéten fiinfziger und in den sechziger Jahren stark gewandelt
hat. Der Schriftsteller versteht sich nicht mehr als , Verkiinder® einer Bot-
schaft, als Trager und Vermittler einer jahrhundertealten Tradition; er ist

! In: J. Twardowski, Ich bitte um Prose, Einsiedeln 1973, Klappentext.

2 Man erinnere sich nur etwa an Gertrud von le Forts Der Kranz der Engel oder an die
Romane von Frangoise Mauriac und Graham Greene!

? U.a. K. H. Bloching, Texte moderner Schrifisteller zur Meditation, Mainz 1978; H. Fries,
R. Stihlin, Gott ist tot? Eine Herausforderung. Zwei Theologen antworten, Miinchen
1968; G. Hasenhiittl, Der unbekannte Gott?, Einsiedeln 31970; ders., Gott okne Gott. Ein
Dialog mit Jean Paul Sartre, Graz 1972; W. Hack (Hg.), Weltliche Erzihlungen von Gott
in der modernen Weltliteratur, Hamburg und Miinchen 1972; O. H. Pesch, Rechenschaf?t
iiber den Glauben, Mainz 1972; D. Sélle, Die Wahrheit ist konkret, Olten 1967; dies.,
Atheistisch an Gott glauben, Olten 1968; dies., Leiden, Stuttgart und Berlin 1973; J. Sud-
brack, Abwesenheit Goties, Einsiedeln 1971. Vgl. auflerdem die immer hiufiger werden-
den Publikationen auf dem Gebiet der Grenzfragen zwischen Literatur und Theologie,
bes. P. K. Kurz, Uber moderne Literatur, 4 Bde., Frankfurt a. M. 1967-1973.



Josef Imbach 128

weder Seher noch Prophet, sondern vielfach blof ,Produzent® von Texten,
die den Kampf zwischen individuellen und politischen Interessen darstel-
len. Er redet nicht mehr von Heil, sondern von Gesundheit, nicht mehr
von Nichstenliebe, sondern ganz niichtern von Solidaritat; er betétigt sich

politisch. Schriftsteller als ,Bewohner des Elfenbeinturms“ (Handke) sind
selten geworden.

2. Zuallererst vermittelt der heutige Schriftsteller die Erfahrung von der
Ortlosigkeit des Gegenwartsmenschen. Hans Egon Holthusen spricht in
diesem Zusammenhang vom ,unbehausten Menschen®, ein Begriff, der
sich in der Literaturkritik zum Schlagwort ausgebildet hat. Der Ulysses
von James Joyce darf als Prototyp fiir den heimatlosen, in einer anonymen
Industriegesellschaft lebenden Menschen gelten. , Allzulange studierte man
die Sterne und vernachlassigte die menschlichen Eingeweide, sagt der
Dichter selbst. Der alte Mythos vom Umherirrenden wird auf die Gegen-
wart iibertragen, Homers Universum mit den Birgersleuten von Dublin
bevélkert, das religiose Erlebnis ins Profane umgebildet. ,Wie jener
Mann im Mittelmeer®, erklirt Joyce, ,50 wandert dieser in meiner Stadt
von Bett zu Bett, durch Straflen, Biiros, Cafés, Restaurants, Bordelle, hat
seine Totems und Zauberinnen.“ Dieses Epos eines Weltalltags, das sich
in der Halb- und Unterwelt einer Grofistadt abspielt, kann zwar nicht
mehr der zeitgendssischen Literatur zugezahlt werden; aber es steht zumin-
dest an deren Anfang und hat zahlreiche andere grofie Roman-Epen beein-
fluflt, die das Thema des Menschen, der keinerlei Sicherheit mehr kennt,
wieder aufgreifen.

Giinter Grass’ berihmter Blechtrommler Oskar Matzerath steht fiir
unzihlige andere. Dieser Oskar, ein Zwergwesen mit dem Gehirn eines
Erwachsenen, hat im Alter von drei Jahren beschlossen, das Wachstum
einzustellen. Als totale Existenzkarikatur lebt er dahin und schligt auf
seiner Kindertrommel den Takt der Zeit mit. Dieser Gestalt (und iber-
haupt dem ganzen Roman) liegt ein Menschenbild zugrunde, welches von
tiefem Pessimismus zeugt: der Mensch ist dumm, gemein, stumpf, brutal
und voller Triebhaftigkeit. Eine andere Gestalt des Romans, ein Kunst-
professor, dem Oskar Modell sitzt, sagt von ihm, er gebe ,das zerstorte
Bild des Menschen anklagend, herausfordernd, zeitlos und dennoch den
Wahnsinn unseres Jahrhunderts ausdriickend“ wieder. Man hat, besonders
auf katholischer Seite, geglaubt, manche Kapitel des Romans dahingehend
interpretieren zu miissen, als seien sie ein poetisches Programm des Nihi-
lismus. Man kann die Dinge auch anders sehen: Wenn wir uns vor Augen
halten, daf die Parodie ein Stilmittel ist, gehen wir kaum fehl in der
Annahme, Grass wende sich gegen die Entmenschlichung des Menschen



Das Menschenbild in der zeitgendssischen Literatur 129

in unserer Zeit. Also nicht Nihilismus, sondern Humanismus. Vor allem
weil ja ein Autor, der den Menschen in seiner Erniedrigung und Verdemi-
tigung zeigt, solche Haltungen mit ihrer bloRen Darstellung nicht auch
schon befiirwortet.

3. Wihrend sich einerseits, wie Giinter Grass in der Blechtrommel und,
mehr noch, in dem Roman Hundejahre und in der Novelle Katz und Maus,
zahlreiche Gegenwartsschriftsteller mit einer Zeit befassen, fiir welche
Auschwitz und Hiroshima zu Chiffren fiirr den entwiirdigten Menschen
geworden sind, gibt es anderseits eine ganze Reihe von Autoren, welche
sich nicht auf die anklagende Darstellung von Kriegsverbrechen, von
Pogromen und gezielter Vernichtung, von Folterungen und sinnlosem
Toten beschrinken, sondern ankidmpfen gegen eine uns heute und in
unmittelbarer Zukunft bedrohende Entmenschlichung durch eine einseitige,
ausschlieflich von Profitdenken gelenkte Technisierung.

Thesenartig liee sich das Problem so zusammenfassen: Zunehmende
Hominisierung hat einen proportionalen Riickschritt des Humanen zur
Folge. Dabei handelt es sich um ein Phinomen, mit dem sich neben den
Schriftstellern nicht nur die Geisteswissenschaften und neuerdings die poli-
tische Theologie, vorab Johann Baptist Metz, sondern auch die psychologi-
schen und soziologischen Wissenschaften befassen. Das damit verbundene
Dilemma hat Erich Fromm in seiner Schrift Die Revolution der Hoffnung
aufgezeigt: ,Ein Gespenst geht um in unserer Mitte, das nur von wenigen
klar erkannt wird: die vollkommen mechanisierte Gesellschaft, die sich der
maximalen materiellen Produktion und einem maximalen Verbrauch hin-
gibt und von einem Computer gesteuert wird; und in diesem sozialen
Prozef verwandelt sich der Mensch zu einem Teil der totalen Maschine -
er wird zwar gut erndhrt und gut erhalten, aber er ist passiv, unlebendig
und beinahe gefiihllos. Mit dem Sieg der neuen Gesellschaft werden Indi-
vidualismus und Privatleben verschwinden; die Gefiihle gegeniiber andern
werden manipuliert — durch psychologische Konditionierung und andere
Mafnahmen, oder durch Drogen, die gleichzeitig eine neue Art der intro-
spektiven Erfahrung vermitteln®.

Die Moglichkeit des Computermenschen 1df3t sich natiirlich nur realisie-
ren mit Hilfe eines Staatsapparates, der mindestens ebenso totalitdr ist wie
jener Deutschlands oder Rufllands unter Hitler und Stalin. Mit andern
Worten: totale Manipulation auf Kosten des Menschen und seiner Freiheit.
Damit erhalten nun eine ganze Reihe dlterer literarischer Schopfungen,
die den Menschen in letzter Abhingigkeit von (gleich welchen) Strukturen

4 E. Fromm, Revolution der Hoffnung. Fiir eine humanisierte Technik, Stuttgart 1971, 18.



Josef Imbach 130

zeigen, eine ungeahnte Aktualitit: Aldous Huxleys Roman Schéne neue
Welt, George Orwells Anti-Utopie Nineteen-eighty-four, Stefan Andres’
Trilogie Die Sintflut oder Alexander Solschenizyns Der erste Kreis der
Holle, alles Werke, deren Absicht letztlich keine andere ist als die Weckung
eines begriindeten und grundsitzlichen Mifitrauens gegeniiber der allen
Strukturen und jedem System immanenten Logik.

4. Wir wissen heute, dafl der naive Glaube des 19. Jahrhunderts an Wis-
senschaft und Technik gegenstandslos geworden ist; mittels der Technik
vermag der Mensch zwar die ganze Welt in den Griff zu bekommen, wobei
aber gerade das letzte und entscheidende Problem, nidmlich die Frage nach
dem Sinn, offenbleibt. Denn auch (oder gerade!) ein unbegrenztes Zutrauen
zu Wissenschaft und Technik vermag deren Mifibrauch nicht zu verhindern.
Oder wissen sie, bei allen Méglichkeiten, das Leiden auf der Welt zu ver-
ringern, im einzelnen Falle auf die ausschlaggebende Frage eine Antwort:
Warum trifft es immer auch Schuldlose? Oder hat die Wissenschaft eine
Erkldrung dafir, warum es den Menschen wesenhaft nach Freude ver-
langt? Solche Zweifel griinden nicht in einem Bedenken gegen Wissen-
schaft und Technik; sie fithren blof zu der Erkenntnis, daf Wissenschaft
und Technik aus sich heraus die Sinnfrage nicht beantworten kénnen,
wihrend es doch gerade die Beantwortung dieser Frage ist, von der eine
Steuerung von Wissenschaft und Technik abhingen miifite. Wittgenstein,
dessen Bedeutung nicht nur von der Linguistik, sondern plétzlich auch von
einer ganzen Reihe von Sdhriftstellern erkannt wird (I. Bachmann,
P. Handke, Th. Bernhard), meint eben das, wenn er in seinem Tractatus
schreibt: , Wir fithlen, daf selbst wenn alle méglichen wissenschaftlichen
Fragen beantwortet sind, unsere Lebensprobleme noch gar nicht berithrt
sind“,

Diese ,Lebensprobleme® fanden frither in Gott ihre Erklirung. Doch
dieser Gott, dem eine ontologisch orientierte Epoche die Rolle eines letzten
Bezugspunktes innerhalb einer Seinsdynastie zugewiesen hatte, ist der
marxistischen und postmarxistischen Ideologiekritik zum Opfer gefallen.
In der christlichen Literatur der vierziger und fiinfziger Jahre hat dieser
Gott noch einmal Auferstehung gefeiert. Die zeitgendssische Literatur
unserer Tage hingegen kennt keinen absoluten Grund mehr, welcher den
Sinn des Ganzen garantiert. Fir die Haltung des Gegenwartsschriftstellers
ist schon eher jener Satz von Ginter Grass kennzeichnend, der aus der
1956 enstandenen Fabel Fiinf Vigel stammt: ,Glaube hin, Glaube her,
hier wird gezweifelt.“

5 L. Wittgenstein, Tractatus logico-philosophicus, Frankfurt a. M. 81971, 114 (Nr. 6. 52).



Das Menschenbild in der zeitgendssischen Literatur 131

Franz Kafka hat diese Situation vorausgeahnt. Die Kunstreiterin in dem
Prosastiick Auf der Galerie, die unabléssig ihre Runden dreht, ,hinfallig,
lungensiichtig (...), auf schwankendem Pferd vor einem unermiidlichen
Publikum vom peitschenschwingenden erbarmungslosen Chef monatelang
ohne Unterbrechung im Kreise rundum getrieben®, ist Gleichnis einer sinn-
leeren Existenz.

In der Gegenwartsliteratur von Franz Kafka bis Glinter Grass und von
James Joyce bis Samuel Beckett ist die Seinsfrage vor der Sinnfrage in den
Hintergrund getreten. Die meisten Schriftsteller kennen keine absoluten
Werte mehr und keine unverriickbaren Wahrheiten; sie befinden sich auf
einer unaufhérlichen Suche — Ergebnis einer fortdauernd wahrgenomme-
nen Verunsicherung. Auflerdem wirkt Nietzsches Erfahrung des Nichts
auch in der heutigen Schriftstellergeneration weiter; Hermann Hesse hat
das schon in dem 1927 erschicnenen Roman Der Steppenwolf festgestellt:
»Eine Natur wie Nietzsche hat das heutige Elend um mehr als eine Gene-
ration voraus erleiden miissen, — was er einsam und unverstanden auszu-
kosten hatte, das erleiden heute Tausende.“ Gerade in dieser Konfron-
tation mit dem Nichts besteht heute vielfach die menschliche Existenzerfah-
rung. Daher der Erfolg von Romanen wie Sartres La Nausée, Alberto
Moravias La Noia oder Frangoise Sagans Bonjour tristesse. Auch Becketts
Stiicke Warten auf Godot, Gliickliche Tage und Endspiel wiaren hier zu
nennen, deren Protagonisten sich samtlich in der Nachbarschaft des Nichts
bewegen. Wobei allerdings nicht gesagt sein soll, dafl nicht auch diese
Schépfungen ein gewisses, allerdings nur sehr schwer explorierbares Hoff-
nungspotential enthielten.

In dem Stiick Gliickliche Tage (dessen Titel ironisch zu verstehen ist)
tritt Winnie auf, eine Frau von fiinfzig Jahren. Die Halbgelihmte sitzt in-
mitten einer Wiistenlandschaft, wiihlt in ihrer Einkaufstasche herum und
schminkt sich oder gibt sich nichtssagenden Beschaftigungen hin. Willie,
ihr Mann, hockt hinter einem Hiigel, schleppt sich schliefllich heran und
bleibt vor der Frau liegen — ein lebendiger Leichnam. Und in seinem End-
spiel zeigt uns Beckett die Welt nach der , groflen globalen Katastrophe®,
auf die wir zumindest zusteuern konnen, wie (neben vielen andern) Dennis
Meadows in seinem Weltbestseller Die Grenzen des Wadhstums gezeigt
hat®. Vier Menschen haben iiberlebt: der an einen Stuhl gefesselte Herr,
sein Diener und die Eltern, die im Miilleimer dahinvegetieren. Die lapi-
darste Feststellung des Stiickes: ,Das ganze Universum stinkt nach Ka-
daver.“

¢ D. Meadows, Die Grenzen des Wachstums. Bericht des Club of Rome zur Lage der
Menschheit, Stuttgart 1972,



Josef Imbach 132

Becketts Gestalten, obgleich sie noch miteinander sprechen, haben sich
gegenseitig nichts mehr zu sagen. Wie der Protagonist in Sartres Roman
Der Ekel haben sie sich in ihre Isoliertheit zuriickgezogen.

Ein anderes, ebenso beredtes Beispiel fiir die Darstellung monologischer
Existenzen wiren die Werke des 1931 geborenen Osterreichers Thomas
Bernhard. Dessen Romane Frost, Verstorung, Das Kalkwerk sind Analy-
sen einer todlichen Vereinsamung, die Geschichte einer ,Krankheit zum
Tode“. Die Gestalten, die Bernhard zeichnet, sind, wie er selbst erklirt,
»phantastische Abgrundmenschen®. In dem Roman Frost steht der Satz:
»Das Leben ist ein Prozef, den man verliert, was man auch tut und wer
man auch ist.“ Uber den Menschen heifit es: ,Der Mensch ist eine ideale
Hélle fiir den Menschen.“ Und im Kalkwerk lesen wir: ,Man macht sich
an den Menschen nur schmutzig.

Was bei einem Autor wie Thomas Bernhard auffallt (und in dieser Hin-
sicht steht sein Name fir viele andere), ist seine absolute Transzendenz-
losigkeit. Die Sinnlosigkeit ist zum Axiom erhoben und die Frage nach
dem Absoluten wird {iberhaupt nicht gestellt, auch nicht in ihrer negativen
Form wie noch bei Jean Paul Sartre oder bei Samuel Beckett. Verschlossen-
heit und Abgeschlossenheit auch gegeniiber dem mitmenschlichen Du im
Sinne einer totalen Unfahigkeit zur Kommunikation. So sieht etwa Carl
Zuckmayer in dem Roman Frost das Sinnbild einer grofien Kilte: ,In die-
sem Buch dréhnt die Einsamkeit. Es drohnt und hallt darin das Alleinsein
wie die Schritte eines Menschen, der als Letzter, Vergessener in einem riesi-
gen dunklen Gewélbe, etwa nachts im versperrten Petersdom, eingeschlos-
sen ware.“ Bernhards Menschen gehen bewufit in diese Einsamkeit hinein.
Sie befinden sich auf der Flucht in die ,Herbergen des Wahnsinns* (N.
Sachs). Der Weltschmerz der Romantiker kehrt in unserem Jahrhundert
als Geisteskrankheit wieder. Die Irrenanstalt steht fiir die Weltbiihne;
zwel, drei Beispiele unter vielen: Diirrenmatts Die Physiker oder Martin
Walsers Der schwarze Schwan, oder Grass’ Blechtrommler, der seine Me-
moiren in einem Diisseldorfer Irrenhaus verfafit. Konsequenter noch Tho-
mas Bernhard: kaum eine Gestalt in seinen Werken, die man als psychisch
normal bezeichnen konnte.

Méglicherweise wird nun der Theologe bedauernd feststellen, dafl hier
kein Platz mehr ist fiir den Gott, den er verkiindet. Trotz dieses Anscheins
konnte es aber sein, dafl gerade dieser nicht mehr genannte Gott gesucht
wird. Der Italiener Pier Paolo Pasolini hat das mit seinem Roman (und mit
dem gleichnamigen Film) Teorema gezeigt. Das Motto, welches er seinem
Werk voranstellt, stammt aus der Schrift, aus dem Buch Exodus: ,Gott
fiihrte also das Volk um, auf die Strafle durch die Wiiste.“ Diese Schrift-
stelle drangt geradezu auf eine theologische Interpretation jener Art von



Das Menschenbild in der zeitgendssischen Literatur 133

Literatur, welche letztlich doch nur einen Fluchtversuch darstellt vor dem
Absoluten, vor Liebe, Gerechtigkeit, Wahrheit, Gott — der Name spielt
hier keine Rolle mehr.

Das Fehlen eines weltanschaulichen und religiosen Ankerplatzes konnte
mit ein Grund sein, warum sich in der Gegenwartsliteratur Motive wie
Flucht, Abschied und Fall mit uniibersehbarer Haufigkeit wiederholen.

Unmittelbar auf den Exodus Bezug nimmt die Lyrikerin Nelly Sachs
in dem Gedicht Und niemand weif weiter. Aber dieser Exodus spielt sich
nicht mehr im Agypten der Pyramiden und Pharaonen, sondern in unserm
Jahrhundert ab:

, Flucht aus den schwarzgebluteten Gestirnen
des Abschieds,

Flucht in die blitztapezierten

Herbergen des Wahnsinns.*

Der Schriftsteller Alfred Andersch schildert seine eigene Flucht in Die
Kirschen der Freiheit, wihrend er in Sansibar oder der letzte Grund das
Fluchtmotiv an fiinf verschiedenen Gestalten durchspielt. Peter Weiss
betitelt seine autobiografischen Berichte Fluchtpunkt und Abschied von
den Eltern, und schon Antoine de Saint-Exupéry hatte in Der Flug nach
Arras geschrieben: ,Das Wohnen hat aufgehort. Sie (die Menschen) gingen
auf und davon und wufiten nicht einmal warum.“ Das Motiv von Flucht
und Fall bedeutete schon fiir Nietzsche mehr als blofRes Stilmittel. ,Stiirzen
wir nicht fortwihrend?“ fragt sich der tolle Mensch in Die frohliche Wis-
senschafl. Friedrich Diirrenmatts Erzdhlung Der Tunnel ist die Geschichte
der Menschheit, die von Gott fallengelassen wurde und nun auf ihn
zustiirzt. Eine andere Erzdhlung dieses Schweizer Schriftstellers tragt die
Uberschrift Der Sturz. Den gleichen Titel hat Martin Walser fiir den letz-
ten Teil seiner Anselm-Kristlein-Trilogie gewédhlt. Und Albert Camus
erhielt den Nobelpreis fiir seinen Roman La Chute, Der Fall.

Durch die immer wiederkehrenden Motive von Aufbruch und Flucht
und Fall wird die Sinnfrage doch wieder gestellt — unter negativem Vor-
zeichen. Wenn aber auf die Sinnfrage keine Antwort mehr méglich ist,
so deshalb, weil sie in einem falschen Zusammenhang formuliert wird,
namlich nur mehr im Hinblick auf das Individuum statt in Richtung auf
die Gesellschaft — oder, biblisch ausgedriickt, auf die Gemeinschaft hin.
Denn gerade der Weg iber die Erfahrung der Gemeinschaft, in welcher
der einzelne einem Du begegnet, erleichtert den Zugang zu einem Absolu-
ten — wie immer man es dann nennen mag.

Wenn und insofern sich der Theologe dies vor Augen halt, ist, grund-
satzlich, die Moglichkeit einer Auseinandersetzung und Konfrontation mit
der zeitgendssischen Literatur gegeben, die aber nur dann fruchtbar sein



Josef Imbach 134

kann, wenn literarische Texte nicht, wie das eben oft geschieht, dogmatisch
mit Beschlag belegt, sondern eigenstiandig gelesen werden.

5. Eines der Hauptthemen der zeitgendssischen Literatur ist jenes der
Identititssuche und der Selbstfindung. Was den deutschen Sprachraum
betrifft, so ist das mit Peter Handkes Kaspar deutlich geworden; das Thema
findet sich aber schon friither. Es sei da nur an Max Frisch oder an Ingeborg
Bachmann oder, wenn wir noch weiter zuriickgreifen wollen, an Musils
beriihmten ,Mann ohne Eigenschaften® erinnert.

Identitatsverlust und Entpersonlichung sind als Aspekte einer negativen
Anthropologie zu werten. Die diesbeziiglichen abstrakten Feststellungen
von Psychologen und Verhaltensforschern sind von den Schriftstellern in
Romanhandlungen und Dramenabliufen konkret dargestellt worden,
wobei die totalitiren Staatsmechanismen der jiingsten Vergangenheit noch
zur Forderung der Auflésung des Individuellen in der Literatur und der
Kunst iberhaupt beigetragen haben.

Ein wichtiger Faktor in diesem Prozef§ ist die wachsende Bedeutung der
Stadt als Schauplatz literarischer Schépfungen, angefangen vom Dublin
eines James Joyce bis zum Oran eines Albert Camus oder, uns zeitlich
etwas ndher, bis zum Klein-Leute-Kéln des Nobelpreistrigers Heinrich
Ball.

Die nicht nur in der Literatur, sondern auch im wirklichen Leben mit
der Urbanisierung verkniipfte Anonymitit fiihrt in der Folge bei manchen
Autoren zu einer Verdinglichung des Menschen; er wird unpersonliches
Objekt in einem unpersonlichen Getriebe, in welchem die einzelnen , Teile®
beliebig auswechselbar und je nach Bedarf ersetzbar erscheinen. Bereits in
Kafkas Romanen, im Prozef und im Schlof, ist die Namenlosigkeit der
Helden nicht zuféllig. Aber selbst wenn dieses Phinomen schon friiher
bekannt war, so hat es doch in den letzten Jahren zusehends iiberhand
genommen. So werden die Figuren in Alain Robbe-Grillets Roman Das
letzte Jahr in Marienbad blof noch mit Buchstaben bezeichnet. Das gleiche
gilt fiir Friedrich Diirrenmatts Erzihlung Der Sturz. Diese namenlosen
Gestalten wissen nicht mehr, warum sie sind, was sie sind und ob sie iiber-
haupt noch sind. Ahnliches finden wir bei der franzésischen Schriftstellerin
Marguerite Duras, welche im Filmscript zu Hiroshima mon amour in bezug
auf die Hauptdarstellerin ausdriicklich von einer Franzésin spricht, die
»niemals im Lauf des Filmes genannt wird“ und die einfach als ,namen-
lose Frau® erscheint. Was sich dann in einem Film wie Der letzte Tango
bis zum Unwahrscheinlichen und in einer solchen Situation doch einzig
Méglichen zuspitzt, daf sich nidmlich zwei Menschen alles sagen, was sie
noch bewegt — aufler ihren Namen. Ahnliches geht aus einer Regieanwei-



Das Menschenbild in der zeitgenissischen Literatur 135

sung in Handkes Der Ritt iiber den Bodensee hervor, welche der Autor
seinem Stiick voranstellt: ,Fir die Lektiire, unter anderm, um Rollentitel
wie ,Schauspieler A, ,Schauspieler B, ,Schauspielerin C’ usw. zu vermei-
den, sind die Personen mit bekannten Schauspielernamen bezeichnet.“ In
der zeitgendssischen Literatur ist der Mensch vielfach nicht mehr Herr
seines Daseins (oder der Geschichte), er wird davon beherrscht, er kann
von anonymen Michten, der gezielten Propaganda oder der durchdachten
Politik, manipuliert werden. Er wird wohl aus seiner Namenlosigkeit her-
ausgeholt, bekommt eine Rolle, bleibt aber anonym; er kann diese Rolle
beliebig ablegen, um irgendeine andere zu spielen. Diese Art von Literatur
demonstriert die Schwierigkeit — und nicht selten auch die Unméglichkeit
iiberhaupt — Bezichungen von Mensch zu Mensch, von Person zu Person zu
schaffen, demonstriert des weiteren, dafl eben im Zeitalter der Kommuni-
kationsmittel wahre Kommunikation, aus welchen Griinden auch immer,
kaum mehr méglich ist. Ferner reflektiert die Namenlosigkeit, mit welcher
der Gegenwartsmensch behaftet ist und welche die zeitgendssischen Schrift-
steller mit Vorliebe zum Objekt ihrer gesellschaftlichen Analysen wéhlen,
die Unméglichkeit zur Liebe. Eine derartige Situation und die Sehnsucht
nach Besserung sind es denn auch, die den Erfolg einer an sich banalen
Liebesgeschichte wie Love Story zu erkldren vermogen.

6. Manche Schrifsteller suchen die gegenseitige Entfremdung mit dem
Schlagwort der engagierten Literatur zu iiberbriicken. Die gezielte Ande-
rung der sozio-okonomischen Strukturen, nicht um der Produktion und um
des Konsums willen, sondern fiir den Menschen, zur Wedkung und Férde-
rung der Solidaritit, ist ndmlich auch auf die Literatur nicht ohne Tiefen-
wirkung geblieben. Im Zuge dieser Bestrebungen verkiinden beispielsweise
Jean Paul Sartre und Simone de Beauvoir einen atheistischen Humanis-
mus, ein Unternehmen, auf das hier nicht kritisch eingegangen werden
kann. Ein ernsthaftes Engagement dufiert sich heute innerhalb der Litera-
tur auch in der politischen Publizistik. Wobei es eben nicht so sehr darum
geht, der Literatur vermehrt zu einem 6ffentlichen Leben zu verhelfen, als
vielmehr darum, die Gesellschaftsordnung und damit die Gesellschaft
selbst zum Besseren hin zu verindern. Solche Bemithungen, meist von links-
gerichteten Gruppen und Richtungen unternommen, kénnen jedoch erst
dann fiir den Menschen fruchtbar gemacht werden, wenn es, nach einem
Wort in André Malraux’ Roman Die Hoffnung, gelingt, dafl die Menschen
cines Tages nicht blof gleich und Genossen, sondern wirklich Briider
werden.

Ein anderes Element der vorherrschenden ,negativen Anthropologie®
in der Gegenwartsliteratur ist die Schilderung des Todes. Wie der Mensch



Josef Imbach 136

selbst, so hat auch sein Tod alles Individuelle verloren; man stirbt einen
namenlosen Massentod. Sterben ist eine Routineangelegenheit; das dar-
auffolgende Zeremoniell beschrinkt sich auf einige sinnentleerte Riten.
So jedenfalls erscheint der Tod in Hans Erich Nossacks Interview mit dem
Tode. Nicht ohne Stolz erklirt der Tod dem Interviewer: ,Gehen Sie auf
eines Ihrer Finanzdmter oder noch besser in eine Kartenausgabestelle. Ich
habe mir diese Einrichtungen zum Vorbild genommen, es ist nicht meine
Erfindung. Nur eines, ich schmeichle mir, daf ich meinen Betrieb hundert-
prozentig durchorganisiert habe. Die Leute brauchen nur noch zu kommen,
und die Kartothekkarte findet sich sofort. Ich glaube eine uniibertreffliche
Registratur zu haben. Alles funktioniert reibungslos.*

Der Tod am Fliefband hat das personliche Sterben verdringt. Und dem
Dichter bleibt der Mund verschlossen, wenn er, etwa angesichts des Massen-
todes in den Konzentrationslagern, von Auferstehung reden soll. Die Lyri-
kerin Nelly Sachs beschreibt diese Wohknungen des Todes — so der Titel
eines ihrer Gedichtbinde —, wiahrend Paul Celan eine Todesfuge kompo-
niert. Auch in Camus’ Roman Die Pest erscheint der Tod anonym, ohne
Gesicht, aber nicht mehr von Menschen organisiert, sondern als Werk einer
héheren Macht und deshalb un-erklarlich.

Tod nicht als passives ,Erleiden®, sondern als personliches ,Erleben®,
das ist das Thema der Leichenreden, einer Gedichtsammlung des Berner
Schriftstellers Kurt Marti. In diesen Vers-Betrachtungen wird das Ent-
setzen vor dem Tod nicht mehr verborgen oder einfach mit schalen Trost-
worten tibertont, wie sie manche Prediger, mehr aus Gewohnheit denn aus
Uberzeugung, im Munde fiihren. Hier schaut einer dem Tod ins Angesicht,
voller Entsetzen, aber auch voller untergriindiger Hoffnung. Auferste-
hungsglaube wird nicht kritiklos iibernommen, sondern als Frage, Anfrage,
als Aufforderung und Herausforderung verstanden. Die vorletzte ,Lei-
chenrede“ hat diesen Wortlaut:

»das konnte manchen herren so passen
wenn mit dem tode alles beglichen
die herrschaft der herren

die knechtschaft der knechte
bestatigt ware fiir immer

das kénnte manchen herren so passen
wenn sie in ewigkeit

herren blieben im teuren privatgrab
und ihre knechte

knechte in billigen reihengribern



Das Menschenbild in der zeitgendssischen Literatur 187

aber es kommt eine auferstehung

die anders ganz anders wird als wir dachten

es kommt eine auferstehung die

ist der aufstand gottes gegen die

herren und gegen den herrn aller herren: den tod“

Auferstehung als Antwort auf und gegen den Tod; Auferstehung aber
auch als Aufstand gegen das Unrecht im Hier und Heute. Da finden weder
die Verfechter einer heilen Welt Selbstbestitigung, noch die Nihilisten
Verzweiflung. Die Tatsache des Todes wird dargestellt, nicht als gegebenes
Faktum, sondern als Herausforderung des Menschen. Damit aber ist Marti
endlich gelungen, was die politischen Dramatiker seit Brecht und das inter-
nationale Welttheater seit Peter Weiss schon immer versucht haben: nicht
bloff Fortschritt in Richtung Praxis, sondern auch eindeutige Ideologie-
kritik und Uberwindung der ,negativen Anthropologie®.

7. Die Publikationen iiber Grenzfragen zwischen Literatur und Theologie
haben gerade in den letzten Jahren stark zugenommen, nicht zuletzt, weil
inzwischen auch die Theologen erkannt haben, daf sie nicht um eine Aus-
einandersetzung mit den groflen Dichtungen der Weltliteratur als den
Seinsentwiirfen menschlicher Existenz herumkommen. Die Herausforde-
rung, welche die zeitgendssische Literatur an die Theologie stellt, wurde
angenommen, und es scheint, daf} auch die Schriftsteller sich zu einer frucht-
baren Auseinandersetzung bereitfinden.

Die Theologen wissen heute, daf} die Schriftsteller fast immer eine breite
Offentlichkeit reprasentieren, und sind demzufolge grundsitzlich bereit,
auf Fragen, welche jene an sie richten, zu antworten und der Problematik,
die sich in den Werken der Schriftsteller findet, jenen Stellenwert zuzuge-
stehen, der ihr im 6ffentlichen (und damit im politischen) Leben zukommt.
Seit manche Theologen sich auch politisch verstehen, ist es ohnehin kaum
mehr moglich, unbequeme Fragen oder Anfragen einfach mit einer Hand-
bewegung abzutun und zur Tagesordnung tiberzugehen.

Und zwar ist in den letzten Jahren, nicht zuletzt dank einer erfreulichen
Entwicklung innerhalb der Theologie selbst, ein echter Dialog méglich
geworden, ohne dafl Schriftsteller gleich mit dem Bann belegt oder in die
Wiiste geschickt wiirden; im Gegenteil: ihre AuBerungen werden eher als
Ausdruck der Erfahrungen einer Epoche verstanden, denen man nicht
mehr wie frither mit dogmatischen Satzen beizukommen vermag, sondern
die mehr, ndmlich eine offene und ehrliche Konfrontation verlangen.

Diese Bemerkungen haben gerade in bezug auf das Menschenbild, das
die neuere Literatur zeichnet, ihre Giiltigkeit. Die Darstellung des ernied-



Josef Imbach 138

rigten, entehrten, des seinen Sehnsiichten tiberlassenen und vielfach auf
sich selbst gestellten Menschen, der keine Sicherheit und nur noch die Angst
kennt, der das Leben nicht mehr als ,hdochstes Gut®, sondern sehr oft als
Einéde erfahrt, weil er nicht weil, was wahre Liebe ist — diese Erfahrung
hat die Theologen bewogen, vermehrt von der Bestimmung des Menschen
zu sprechen und eine Anthropologie zu erarbeiten, die einerseits mit der
Schrift in Einklang steht, die aber anderseits der heutigen Menschheits-
situation gerecht wird und als kritische Instanz auf sie angewandt werden
kann. Denn dieser Mensch, wie er uns aus den Werken zahlreicher Gegen-
wartsschriftsteller entgegentritt, erscheint meist im Zustand der Kenosis
und erinnert unweigerlich an den leidenden Gottesknecht oder an den
Christus in seiner Gottverlassenheit, und es ist oft schwierig, in ihm noch
das Ebenbild Gottes zu erkennen. Gerade deswegen aber sehen sich die
Theologen gezwungen, sich in ihren Uberlegungen der Welt und den Men-
schen zuzuwenden. Pioniere wie Gustave Thils oder der Dominikaner
M.-D. Chenu entwarfen eine Theologie, welche in der Arbeit nicht eine
Strafe sieht, sondern vor allem ein Mittel, um die Welt umzugestalten und
am Schopfungsakt mitzuwirken. Sie verweisen auf die menschliche Solida-
ritat, worin die Offenbarung und die heutigen philosophischen Bestrebun-
gen sich treffen und erginzen. Solche Stromungen und Tendenzen haben,
entgegen anfinglichen Zweifeln und Anschuldigungen, nichts mit Feuer-
bach zu tun, der ja bekanntlich , die Menschen aus Theologen zu Anthropo-
logen, aus Theophilen zu Philanthropen, aus Kandidaten des Jenseits zu
Studenten des Diesseits, aus religiésen und politischen Kammerdienern
der himmlischen und irdischen Monarchie zu freien, selbstbewufiten Biir-
gern der Erde“ machen wollte’, sondern sie legitimieren vielmehr die
Erkenntnis, dafl der Theologe dem Menschen in seiner gegebenen Situation
gerecht werden muff und dafl es unméglich ist, von Gott zu sprechen, ohne
gleichzeitig auch vom Menschen zu reden, da ja dieser Gott sich eben dem
Menschen geoffenbart hat.

Das Bild vom Menschen in der Gegenwartsliteratur ist eine nicht
unberechtigte Kritik am iiberlieferten Gottesbild. Denn dieser Mensch hat
sich von Gott abgewandt, weil er ihm als eine Art ,Gebrauchsgott® dar-
gestellt wurde, der Oberste in einer Reibe von Erklarungsversuchen, der
Erste in einer Kette von Kausalursachen oder der Hochste in einer Autori-
tatsdynastie. Das Mifiverstdndnis, daf} dieser Gott den Menschen in seiner
Freiheit beschneide, lag nahe; fiir Sartre und Simone de Beauvoir, ja iiber-
haupt fiir den marxistischen Humanismus bildet dieses von der Theologie
sclbst nicht immer als falsch erkannte Gottesverstiandnis eine der wichtig-
sten Pramissen.

? L. Feuerbach, Werke (Hg. von Bolin, Jodl, Sass), 21959-1964, Bd. 8, 28 f.



Das Menschenbild in der zeitgendssischen Literatur 139

So sicht gerade der Marxismus im Tod Gottes eine unerldfiliche Voraus-
setzung fiir die Auferstehung des Menschen; aber diese Auferstehung voll-
zieht sich im Diesseits. Die marxistische Philosophie versteht sich als ein
Humanismus. Wobei mit Humanismus eine Lehre gemeint ist, die den
Menschen als Ziel bejaht und demzufolge jede Art von Unfreiheit und
Abhingigkeit, die den Menschen als Mittel der Willkiir eines Herrn iiber-
antworten wiirde, ablehnt. Religion hingegen wiére die Bejahung einer
totalen Abhingigkeit des Menschen von Gott oder, noch deutlicher aus-
redriickt, die Verknechtung des Menschen im Namen Gottes. Das religidse
Verhiltnis Gott-Mensch wird mit dem Verhiltnis Herr—Sklave identifi-
ziert. Der Sklave hat offensichtlich keinen Wert, sondern wird als Objekt,
als Sache verstanden. (Der griechische Begriff fiir Sklave, andrapodon, ist
neutrum!) Sich fiir den Menschen entscheiden bedeutet Gott ablehnen.
Bekennt man sich zu einer solchen Auffassung von Religion, dann ist dieser
Gedankengang unanfechtbar. Eine Bestitigung dafiir, dal der Mensch
einer willkiirlichen Macht ausgeliefert ist, konnte man in der Lehre des
heiligen Augustinus vom Los der ungetauft gestorbenen Kinder finden
(eine Lehre iibrigens, die in der kirchlichen Theologie lange Zeit ihren
festen Sitz hatte) oder in der calvinistischen Auffassung von der Prade-
stination.

Damit hingt ein Religionsverstindnis zusammen, nach welchem Gott
nur der Garant einer bestehenden oder anzustrebenden Ordnung ist.
Negativ formuliert: Wenn Gott nicht existierte, wire alles erlaubt. Sobald
aber eine Weltanschauung die moralischen Werte als eigen-stindig
betrachtet, kann in der Auseinandersetzung mit ihr das Postulat der Exi-
stenz Gottes nicht mehr aufrechterhalten werden. Das Fehlen Gottes
erhohte dann nur die Verantwortung des sich selbst tiberlassenen und
alleingelassenen Menschen auf dieser Welt, der sich nicht mehr einem Gott
ausliefert, sondern selbst Werkmeister der Geschichte ist. Von da ist es
dann kein weiter Weg mehr zu der Behauptung, die Religion, die dem
Menschen eine iiberirdische Gliickseligkeit vor Augen halte, lenke ihn von
seinen diesseitigen Aufgaben und Pflichten ab, sie erfiillle den Glaubigen
.mit der Geisteshaltung eines Verbannten, sie bewege ihn dazu, Elend und
{Unterdriickung auf Erden als unvermeidlich oder doch im Hinblick auf
seine ewige Bestimmung als unerheblich auf sich zu nehmen; das wahre
Leben sei eben ein anderes und der Mensch miisse darauf warten. Das
Problem stellt sich also immer auf der Ebene einer Rivalitdt zwischen dem
Zeitlichen und dem Ewigen, zwischen dem Profanen und dem Religi6sen,
zwischen Erde und Himmel. Wenn die Wahl dann bewufit auf die Erde
fallt, dann geschieht dies aus einer humanistischen Geisteshaltung heraus:
im Namen des Menschen und seiner Befreiung.



Josef Imbach . 140

Fiir jene, die den autonomen Bestand moralischer Werte annehmen,
bedeutet das zudem, dafl die Entscheidung fiir diese Welt nicht aus egoisti-
schen Motiven geschieht, sondern mit der gleichen Selbstlosigkeit, die
frither die Religion fiir sich beansprucht hatte. Dieses Problem hat Albert
Camus in seinem Roman Die Pest gestaltet, in dem berithmten Gesprich
zwischen Doktor Rieux, einem ungldubigen Arzt, und Pater Peneloux,
nachdem die beiden den qualvollen Tod eines unschuldigen Kindes mit-
ansehen mufiten. Selbstlose Solidaritdt bedarf nimlich nicht unbedingt
religiéser Riickbindungen®. Erwéhnt sei in diesem Zusammenhang jene
Stelle aus Das Prinzip Hoffnung, an welcher Ernst Bloch den einsamen Tod
des ,roten Helden* schildert, der sich weder einen Lohn noch die Auf-
erstehung erhofft: ,Alle nehmen frithere Blumen ins Grab, darunter ver-
trocknete oder unkenntlich gewordene. Nur eine Art Menschen kommt auf
dem Weg zum Tod fast ohne tiberkommenen Trost aus: der rote Held.
Indem er bis zu seiner Ermordung die Sache bekennt, fiir die er gelebt hat,
geht er klar, kalt, bewuflt in das Nichts, an das er als Freigeist zu glauben
gelehrt worden ist. Sein Opfertod ist deshalb auch von dem der friiheren
Blutzeugen verschieden; denn diese starben, fast ausnahmslos, mit einem
Gebet auf den Lippen und glaubten sich den Himmel erworben zu haben.
(-..) Der kommunistische Held dagegen, unter dem Zaren, unter Hitler
und noch dariiber hinaus, opfert sich ohne Hoffnung auf Auferstehung.
Sein Karfreitag ist durch keinen Ostersonntag gemildert, gar aufgehoben,
an dem er personlich wieder zum Leben erweckt wird. Der Himmel, dem
die Mirtyrer, in Flamme und Rauch, ihre Arme entgegenstreckten, ist
keinem roten Materialisten da; dennoch stirbt dieser, als Bekenner, iiber-
legen wie nur je ein Urchrist oder Taufer*?.

Wofiir aber leben denn diese ,Heiligen ohne Gott“? Thre Antwort
lautet: fiir die Menschheit von morgen. Denn mit dem Tod erfiillt sich ja
das Schicksal des einzelnen. Was von ihm fortlebt, ist sein Beitrag, den er
zum Aufbau einer besseren Welt geleistet hat.

Das von den zeitgenéssischen Schriftstellern angestrengte Bemiihen
gegen die Instrumentalisierung des Menschen, ein Bemiihen, welches von

8 Vgl. A. Kravchenko, Ich wihlte die Freiheit, Hamburg o. J., 78: ,Im Sommer des Jah-
res 1929 wurde ich in die Partei aufgenommen. Dies schien mir das grofite Ereignis meines
Lebens zu sein. Ich gehdrte nun zur Elite des neuen Ruflland. Ich war nicht mehr ein
Individuum mit freier Wahl der Freunde, Interessen und Anschauungen. Ich war auf
ewig einer Idee und einer Sache verschrieben.“ Ahnlich das Zeugnis der chinesischen
Schriftstellerin Han Suyn (L'amore é una cosa meravigliosa, Mailand 1957, 827 £.), die
vom Katholizismus zum Kommunismus konvertierte: ,Sobald ich mir dessen innewerde,
daf ich eine der vielen bin, die gemeinsam am Wiederaufbau der Ehrlichkeit, der Begei-
sterung und des Glaubens arbeiten, fithle ich mich gliicklich. Viele von uns sind gréfier
geworden, als sie frither gewesen sind, weil ihr Leben ein Ziel erhalten hat.©

 E. Bloch, Das Prinzip Hoffnung, Bd. 3, Frankfurt a. M. 1973, 1878.



Das Menschenbild in der zeitgendssischen Literatur 141

manchen politischen Kriften auch in jingster Zeit planméafig hintertrieben
wird, sowie das verzweifelte Antlitz mancher Gestalten, welche die Gegen-
wartsliteratur bevolkern und die gewif} eine reale Wirklichkeit ausdriicken,
bedeuten fiir die Theologie faktisch eine Herausforderung.

8. Die Theologen haben diese Herausforderung angenommen und darauf
geantwortet.

Ein Gott, wie ihn die Vertreter eines rein diesseitigen Humanismus
ablehnen (und gerade dieses Gottesbild ist der zeitgendssischen Literatur
gegenwirtig), ist in der Tat nichts als ein Uberbau tiber die taglich erfah-
rene Wirklichkeit; er kann nicht der Grund und Garant menschlicher
Freiheit und damit menschlichen Handelns sein. Das zu betonen, wird auch
die heutige Theologie nicht miide. Gerade diese Erkenntnis gab den Anstof}
zu einer Theologie der Befreiung, die zwar zuerst eine ethisch-religiose,
aber auch eine politische Dimension hat und gerade dadurch eine giiltige
Antwort bildet auf die seit Feuerbach und Marx verbreitete und in der
heutigen Philosophie und Literatur oft wiederholte Behauptung, die Chri-
sten wiirden sich um diese Welt nicht kimmern, da alle ihre Bemihungen
auf ein Jenseits zielten. Angesichts derartiger Simplifizierungen ist es
moglicherweise von Nutzen nachzupriifen, in welche Richtung das Selbst-
verstindnis der Theologen weist. Eindeutig ist die Stellungnahme von
J. B. Metz, der in seinem Buch Theologie der Welt schreibt: ,Ich verstehe
politische Theologie einmal als kritisches Korrektiv gegeniiber einer extre-
men Privatisierungstendenz gegenwartiger Theologie. Ich verstehe sie
gleichzeitig positiv als Versuch, die eschatologische Botschaft unter den
Bedingungen unserer gegenwartigen Gesellschaft zu formulieren“®.

Das Bestreben, eschatologische Botschaft ins Heute hinein zu verkiinden,
verdichtet sich da, wo es den leidenden und geknechteten Menschen erreicht,
zu einer Theologie der Hoffnung. Weder christliche noch marxistische Ver-
suche, auf philosophischer Ebene Hoffnung zu begriinden (Gabriel Marcel
und Ernst Bloch), machen diese Theologie tiberfliissig. Eine Theologie der
Hoffnung ist nicht allein im menschlichen Handeln, sondern zuallererst in
der Hoffnung selbst begriindet: in der Verheiflung der Zukunft und in der
Glaubensgewiflheit der Auferstehung.

Gerade von hier aus bietet sich auch dem Theologen Gelegenheit, einige
Fragen an die Schriftsteller zu stellen. So wére zunichst einmal zuriick-
zufragen, ob jene Anschuldigungen und Anklagen, die die zeitgendssische
Literatur gegen Gott und das Christentum vorbringt, sich gegen das Wesen
Gottes und des Christentums selbst richten oder gegen deren geschichtlich
bedingte Interpretation und Verwirklichung. Ganz offensichtlich ist das

10 J.B. Metz, Zur Theologie der Welt, Mainz 1973, 99.



Josef Imbach 142

letztere der Fall. Man kdmpft gegen einen Gott und ein Christentum, wie
man ihnen in der religidsen Praxis und vielleicht auch in der landliufigen
Unterweisung der Kirche (oder besser: ihrer Vertreter) allenthalben begeg-
net ist. Offensichtlich hat man noch wenig zur Kenntnis genommen, wie sehr
die Theologie unserer Zeit eine , Wende zum Menschen“ genommen hat.
Es gehort heute zu den fundamentalen Aussagen einer erneuerten Theo-
logie, dafl der Glaube an Gott den Menschen keineswegs von seinen ,irdi-
schen Verpflichtungen dispensiert. Gottes Heilswirken und menschliches
Handeln sind fiir sie vielmehr nichts anderes als die Begegnung zweier
Freiheiten, so dafl vom Menschen gerade gefordert wird, daf} er seine
Freiheit — unter dem Antrieb der Liebe als oberstem Wertmafstab — voll
und ganz verwirkliche. Der weitverbreitete Vorwurf, das Christentum
(oder ganz allgemein die Religion) verunmégliche die Selbstverwirklichung
des Menschen, miifite also, wenn iberhaupt, dahingehend korrigiert wer-
den, daf} das Christentum, die Kirche im gelebten Leben weit hinter ihren
eigenen Idealen zuriickbleibe und ihren Ursprung verrate. Das wire heil-
same und berechtigte Provokation.

Weiter miifite man fragen, ob nicht gerade ein rein diesseitiger Huma-
nismus immer in Gefahr sei, den Menschen zum Instrument und zur Sache
herabzuwiirdigen. Das gilt vor allem dort, wo der einzelne, wie in der
marxistischen Gesellschaftsordnung, der besseren Zukunft der Menschheit
geopfert wird, ohne eine personliche Erfiillung und Vollendung seiner
Existenz zu finden. Ein Humanismus, der nicht jedem Menschen erlaubt,
sich voll zu verwirklichen, richtet sich letztlich gegen den Menschen, macht
diesen zur Nummer eines Kollektivs, das sich verselbsténdigt hat und Ziige
des Absoluten annimmt. Zwar kennt auch ein rein diesseitiger Humanis-
mus eine Hoffnung. Aber der Christ entscheidet sich fiir eine grofere Hoff-
nung, die in seinem das Hiesige iibersteigenden Glauben wurzelt und
deren Grund darum auch im Glauben erfahren werden kann't. Auch sie
muf} sich den bedringenden Fragen, die die Gegenwartsschriftsteller, von
Wiechert bis Beckett, an die Theologie richten, stellen. Sie hat dafiir in der
christlichen Uberlieferung, besonders eindrucksvoll in den aufriihrerisch-
sten Biichern der Heiligen Schrift, bei Ijob und Kohelet und beim Propheten
Jeremia, grofle Vorbilder; Camus und Sartre wissen darum, aber fiir die
meisten Schriftsteller scheinen sie angesichts der heutigen Menschheits-
fragen wenig relevant zu sein.

Die Theologie kénnte endlich noch nach einer sauberen Begriindung des
marxistischen Humanismus fragen, auf den sich die meisten Gegenwarts-
schriftsteller berufen. Der Einwand, daf sich dieser mit dem Naturrecht

1t Vgl. J. Imbach, Theologie als Reflexion iber die geschichtliche Erfahrung, in: Lauren-
tianum 14 (1973) 578-586.



Aus dem Leben der Kirche 143

oder Naturgesetz decke, ist eine Ausflucht, solange fiir das Naturrecht selbst
eine derartige letzte Begriindung auf rein philosophischer Ebene noch aus-
steht — was die Sprachphilosophie ldngst erkannt und neuerdings auch
demonstriert hat. Und wenn der Mensch wirklich das hochste Wesen ist,
warum muf} er sich dann dem Naturrecht unterordnen? Oder warum
geschieht es, daf der Mensch, der nur auf dem Weg der Gottunabhingig-
keit zu sich selber zu finden glaubt, dennoch immer wieder die Macht tiber
die eigene Macht verliert?

So kénnte man von seiten der Theologie noch viele Fragen an die zeit-
gendssische Literatur stellen. Aber, und das ist zuzugeben, solche Fragen
werden nur dann zu Recht gestellt, wenn die christliche Glaubensverant-
wortung und die Verkiindigung die Mitte der christlichen Existenz anzie-
len, Antwort geben auf die Frage, wie der Mensch in der gegenwartigen
gesellschaftlichen Situation noch Mensch sein kann. Sie miissen dem Men-
schen sowohl Brot geben wie auch die Eucharistie anbieten. Christliche
Botschaft mufl heute mehr denn je das Alphabet und die Glaubensinhalte
umfassen, soziales Engagement und den Glauben an die Vorsehung. Ganz
allgemein: Glaubensverkiindigung und theologische Reflexion zielen nur
dann auf einen Gott, der geglaubt werden kann, wenn (und weil!) sie fiir
die Menschen sind. Das liefie sich, unter Beriicksichtigung von Karl Rahners
Aussagen iiber den ,anonymen Christen“, auch von der zeitgendssischen
Literatur sagen.

AUSDEM LEBEN DER KIRCHE

Jahr der Erneuerung und Versshnung
Gedanken zum Heiligen Jahr 1975

1. Ankiindigung und Zielsetzung

Am 9. Mai 1973 hat Papst Paul VI. anléfllich einer Generalaudienz in der Peters-
kirche firr 1975 ein Heiliges Jahr angekiindigt!. Die offizielle Ankiindigung ge-
schah nach altem Brauch am Himmelfahrtstag, am 81. Mai 1973, in einem Brief
an Kardinal M. von Fiirstenberg, den vom Papst bestimmten Prisidenten des
Zentralkomitees fiir das Heilige Jahr?. Damit wird eine von Paul II. durch die

1 Der Text der Ansprache in: AAS 30. Juni 1978, S. 822-325; deutsch in: Bulletin des Hei-
ligen Jahres, Hrsg. vom Zentralkomitee, Rom, Nr. 1 (Mai ~ August 1978) S. 11-15.
2 Bulletin Nr. 1, S. 16-20.





