Budhbesprechungen

154

BUCHBESPRECHUNGEN

Jesus und das Evangelium

Schneider, G.: Die Passion Jesu nach
den drei dlteren Evangelien (Biblische
Handbibliothek, Bd. 11). Miinchen, K&-
sel 1973. 174 S., Paperback, DM 24—,

Die Forschungslage beziiglich der Pas-
sionsgeschichte der Evangelien ist fiir den
Anfinger alles andere als iibersichtlich.
Die Zahl der Einzeldarstellungen ist in-
zwischen stark angewachsen; doch vermifit
man seit langem eine Gesamtdarstellung,
die zumindest eine erste Orientierung bie-
ten konnte. Letzteres ist nun genau das
Ziel der vorliegenden Arbeit: Sie stellt Ge-
schichte und Stand der Forschung zusam-
menfassend dar, und ihr besonderer Wert
liegt darin, daf sie den heutigen Stand der
Diskussion in eine allgemeinverstindliche
Auslegung der Leidensgeschichte einbringt
und so fir den Bibelleser, den Prediger
und den Religionslehrer reiche Hilfe bietet.
Im Mittelpunkt steht nicht die historische
Fragestellung, sondern die Auslegung der
synoptischen Texte mit dem Ziel, die ver-
schiedenen theologischen Intentionen der
ilteren Evangelien herauszuarbeiten. Es
geht also nicht primir um die Frage, wie
die letzten Tage Jesu in Jerusalem verlau-
fen sind, sondern darum, das Todesschick-
sal Jesu als uns angehendes und von Gott
in Gang gesetztes Heilsgeschehen erfassen
zu lernen. Die Frage, wie die dlteste Uber-
lieferung vom Weg Jesu in den Tod ent-
standen ist und wie sie von den verschie-
denen Erzihlern in je neuen Situationen
anders akzentuiert wurde, ist auch fiir uns
von besonderer Bedeutung, weil wir ja
auch in jeder Zeit neu vor der Aufgabe ste-
hen, die Sache Jesu neu zu formalieren, da-
mit sie verstindlich bleibt. Hier haben die
theologischen Konzeptionen der ilteren
Evangelien einen gewissen Modellcharak-
ter. 8. behandelt bewufit nur die Darstel-
lungen der Synoptiker. Dariiber hinaus be-
schrinkt er sich auf die Auslegung der Ab-
schnitte von der Gefangennahme Jesu bis
zur Grabesgeschichte, da die Passionser-
zdhlung, welche der alteste Evangelist vor-
fand, aller Wahrscheinlichkeit den gleichen
Ablauf bot.

S. stellt zunichst die Frage nach einer
Passionserzahlung, die schon vor der lite-
rarischen Fixierung der Evangelien vorlag,
also die Frage nach der urkirchlichen Uber-
lieferung vom Weg Jesu in den Tod, von
der die Komposition des Mk ausgeht und
die bei Mt und Lk variiert wird (I). Dann
folgt im Hauptteil die Auslegung der Pas-
sionsgeschichte der drei synoptischen Evan-
gelien: Zunidchst wird die jeweilige Mk-
Perikope besprochen, sodann die entspre-
chenden Texte der beiden anderen Synop-
tiker. Die theologische Intention der Evan-
gelisten kann man daran erkennen, wie sie
die ihnen vorgegebene Tradition aufge-
nommen und gedeutet haben (I1). In einem
dritten Teil fafit S. die theologischen
Grundziige in den Passionsdarstellungen
der drei Synoptiker zusammen (III). Dabei
werden Unterschiede und Gemeinsamkei-
ten, durchlaufende Tendenzen und die
Entwicklung in der Gesamtiiberlieferung
deutlich. Nur kurz angedeutet seien die
zentralen Motive: Mk sieht die Passion Je-
su vor allem als die Offenbarung des Soh-
nes Gottes; Mt versteht sie zu einer Zeit,
als die Trennung der Kirche vom Synago-
genverband sich vollzog, in ihrer wesentli-
chen Bedeutung fiir die Grundlegung der
Kirche; Lk stellt den leidenden Christus als
das Vorbild dar, das seinen Jiingern auf
einem Weg vorausgeht, den auch sie zu ge-
hen haben werden.

Im Ganzen: ein Buch, mit dem zu be-
schiftigen sich gerade zu dieser Zeit des
Jahres lohnen wiirde.

K. H. Crumbach S]

Maly, Karl: Jesus. Anweisung zur Kri-
tik an Gesellschaft, Mensch und Reli-
gion. Butzon & Bercker, Kevelaer 1973.
172 S., kart. DM 11,80.

Inzwischen sind wir wohl soweit, dafl je-
des in der Flut der Jesus-Literatur auftau-
chende Buch seine Notwendigkeit oder zu-
mindest seine Niitzlichkeit nachweisen
miifite. Karl Maly, Schiiler von R. Schnak-
kenburg, hat hier an sich giinstige Startbe-
dingungen. Seine Uberlegungen fufen auf



Buchbesprechungen

einer langjihrigen wissenschaftlichen Be-
schiftigung mit den neutestamentlichen
Quellen, die sich in einigen Verdffentli-
chungen sowie in der Arbeit an einer zeit-
gemiflen Ubersetzung des NT ausgewie-
sen hat. Doch bleibt dies alles eher als Hin-
tergrund wirksam; denn es geht dem VI
gerade nicht um einen historisch-kritischen
Kommentar, der nur Gelehrte interessieren
konnte, sondern vielmehr um den Versuch,
,— unvollkommen genug —, die Predigt Je-
su fiir den interessierten Zeitgenossen les-
bar zu machen“ (11). Weder beansprucht
er, die Frage, wer Jesus nun ,eigentlich®
sei, schliissig zu beantworten, noch die
Kenntnisse iiber das irdische Leben Jesn
zu vermehren, eine angesichts der Quel-
lenlage wichtige Selbstbeschrinkung. Doch
seien die Grundziige der Predigt Jesu klar
erkennbar: Ibr ,Angelpunkt® ist die Aus-
rufung der Herrschaft Gottes iiber die
Welt, die eine aktuell einsetzende Wirk-
lichkeit und als solche Fordernng an den
Menschen ist: Sie ist Kritik an den Ver-
hiltnissen (I), am Menschen (II) und an
der Religion (III). An vielen Schrifttexten
sucht M. unsere heutigen Fragen zu erken-
nen und am Wort Jesu das notwendige
Unterscheidungsvermégen zu schirfen. So
aber wird das Wort Jesu fiir den Leser
notwendigerweise zur Selbstkritik. So weit,
50 gut.

Die Intention der neutestamentlichen
Texte ist zweifellos richtig dargestellt und
im rechten Zusammenhang gesehen. Hier
zeigt sich die Stiarke des Vf. Doch scheint
die Behandlung verschiedenster Themen
trotz der Einteilung recht lose aneinander-
gereiht. Vor allen Dingen die Aktualisie-
rung der Texte wirkt aphoristisch und zu
wenig durchdacht: Ziemlich komplexe Pro-
bleme (Gewalt, gesellschaftliche Armut,
Diskriminierung, Autoritit, Ehe, Entsa-
kralisierung, Aberglaube, Kirche und
Staat) tauchen auf, werden aber bestenfalls
angeschnitten. Das Ganze verfillt daber zu
sehr in den Ton des lingst Bekannten und
Selbstverstindlichen. Die Stereotypen, die
in der Jesus-Literatur eine grofle Rolle
spielen (z. B. Jesu Einsatz fiir die Diskrimi-
nierten und Entrechteten oder seine Kritik

an der Religion) werden verwendet, ohne .

dafl der V{. kritisch gegeniiber deren
Marktwert Neues zur Sprache bringt. So
wirkt manches ziemlich abgestanden, ein

155

Findruck, den die Sprache oft noch ver-
starkt (z. B. 110: ,Es ist also wichtig, immer
ein vorbildliches Verhalten an den Tag zu
legen, denn der Herr kommt unvermutet.).
So ziemlich alles, was der V{. sagt, ist ein-
fach zu richtig, um noch aufzuregen. Ohne
den Ernst des Autors und das Unabgegol-
tene der Botschaft Jesu, das sich auch hier
immer wieder meldet, zu verkennen, kann
man doch fragen, ob nicht ein wenig mebr
Durchdenken des Sinns von Kritik als des
Nervs der Botschaft Jesu fiir unsere geistige
Situation mehr gedient hitte als geradeza
die Darstellung seiner Botschaft als die
,Kritik aller menschlichen Lebensbereiche®
(10). K.-H. Crumbach S]

Schwager, Raymund: Jesus-Nachfolge.
Herder, Freiburg 1973. 202 S., kart.
lam. DM 19,80.

Schon die reichhaltigen exegetischen, theo-
logischen und philosophischen Informatio-
nen, die das vorliegende Buch bietet,
machen es fiir jeden an Fragen des Glau-
bens Interessierten lesenswert, zumal alles
in leicht verstindlicher Weise und in ge-
konnter Sprache dargeboten wird. Vor
allen Dingen aber wird der klar durch-
gefithrte Gedankengang den Leser schnell
miteinbezieben und zum Mitdenken an-
regen ~ und wohl auch herausfordern!
SchlieBlich geht es um die Frage der Glau-
bensbegriindung, damit aber auch um den
Nerv alles theologischen Denkens. In kriti-
scher Auseinandersetzung mit klassischen
Motiven der Legitimation des Glaubens
und unter Einbeziehung heutiger philoso-
phischer und soziologischer Fragestellungen
geht S. die Frage an.

Angesichts der Vielfalt von Offenba-
rungsanspriichen in der Geschichte konkre-
tisiert sich die Frage nach der Maglichkeit
des Glaubens an das iiberlieferte Christen-
tum in der Frage, wie das Christentum sei-
nen Sonderanspruch begriinden kann, nicht
Ergebnis menschlicher Projektionen und
Traditionen oder iiberhaupt Ausdruck ge-
schichtlich-gesellschaftlicher Krifte zu sein.
Hier — und das ist das Hauptmotiv aller
Uberlegungen ~ erhalten nun fiir S. nicht
nur die Worte und Taten Jesu, sondern
sein ganzes Lebensschicksal entscheidende
Bedeutung als der Ort, an dem das Unter-
scheidende und der Sonderanspruch des



Buchbesprechungen

Christentums fundamental begriindet ist:
Jesus wurde mit seinem Verhalten und mit
seiner Botschaft von allen mafigeblichen
Kriften, Autorititen und Midten seiner
Zeit abgelehnt und verurteilt. Trotz dieser
Verurteilung ~ die total und tédlich war ~
vollzieht Jesus die Hingabe an den Vater,
frei geworden von allen Michten der Welt,
auch von seinen eigenen sublimsten Gedan-
ken und Vorstellungen. Gerade so und nnr
50 kommt nun nach S. die Autoritit als die
von aller Selbstbehauptung des Menschen
und von allen Michten der Welt befreiende
Madht zur Geltung. Nur in der Erfahrung
dieser reinen gottlichen Autoritit gegen
alle Selbstmacht des Menschen erhilt auch
das Ja des Glaubens eine angemessene Be-
griindung. Doch kann man sich dieser Auto-
ritit Gottes gerade nicht in neutraler Di-
stanz und in verniinftiger Argumentation
versichern, sondern nur in der Nachfolge,
die bereit ist, das Schicksal Jesu zu teilen,
den Weg der Verurteilung zu gehen, um
so die gleiche befreiende Macht Gottes zn
erfahren wie er. Aus dem Lebensschicksal
Jesu selber ergibt sich also die Gestalt des
Glaubens als Nachfolge. Auch im Kapitel
iiber die Kirche als der Gemeinschaft der
Glaubenden wird dieses Grundmotiv in
einzelnen fruchtbaren Uberlegungen iiber
die Notwendigkeit und die Zweideutigkeit
der Glaubensgemeinschaft sowie iiber die
kirchliche Autoritit durchgefiihrt,

Es wiirde sich lohnen, die These dieses
Buches in einem kleineren Kreis griindlich
durchzudiskutieren. Hier einige kritische
Fragen zur Anregung: Ist die Konzentra-
tion der Argumentation anf die Verurtei-
lung Jesu nicht anch bedenklich? Kann man
die historische Tatsache der Verurteilung
Jesu theologisch so weit hochstilisieren, dafl
sie die prinzipielle Uberlegenheit der Bot-
schaft Jesu gegeniiber allem von Menschen
Gemachten und Gedachten nnd so deren
gottlichen Ursprung in reiner Unmittel-
barkeit wirklich sichert? Ist die Entgegen-
setzung von glaubensbegriindender Autori-
tit Gottes und allen vitalen und die
menschliche Geschichte gestaltenden Krif-
ten — auch der Vernunft ~ nicht selber pro-
blematisch? Wird der Glaube als Nach-
folge von allen Einwinden der Vernunft
ein fir allemal und prinzipiell unabhin-
gig (123)? Wird die gottliche Autoritit,
die glaubensbegriindende Macht des Hei-

156

ligen Geistes nicht zu unmittelbar gedacht?
Bedentet verniinftige Diskussion der Leh-
ren des Christentums unbedingt Selbst-
behauptung des Menschen und den Gegen-
satz zu einer Nadhfolge, die dem unverfiig-
baren Geschenkcharakter des Glaubens ent-
spricht? Wenn die Autoritit Gottes und
somit auch die Botschaft Jesu sich von allen
geschichtlichen Uberlieferungen prinzipiell
und radikal unterscheidet, wie wird dann
diese Botschaft mit dem konkreten ge-
schichtlichen Bewufitsein des Menschen, der
das Ja des Glaubens verantwortet sprechen
soll, vermittelt, wie kann diese Botschaft
orientierend wirksam werden? Ist nicht die
Verurteilung Jesu eine Konsequenz seines
Eintretens fiir eine bestimmte Theorie und
Praxis gewesen? Wire es nicht genaun so
legitim, die sachliche Relevanz dieser
exemplarischen Theorie und Praxis fiir un-
sere gegenwartige geistig-gesellschaftliche
Situation verniinftig ausmachen zu wollen?
Alles Fragen, die die Thesen des Buches
kontrapunktieren, aber nur so die ganze
Schirfe der Frage nach der Begriindung
des Glaubens deutlich zo machen vermégen.
K.-H. Crumbach S]

Kerstiens, Ferdinand: Wie wir christ-
lich leben kénnen. Orientierungen am
Evangelium. Griinewald-Texte. Mainz,
M.-Griinewald-Verlag 1973. 111 S,
kart. DM 18,-.

Die Absicht dieser Orientierungen, als Vor-
tragsreihe fiir die Miinsteraner Studenten-
gemeinde entstanden und fiir den Druck
iiberarbeitet, gilt einem zentralen Anlie- °
gen: Grundvollziige christlichen Lebens
sollen vom Evangelium her im Blick auf
die Zeitsituation so erbellt werden, dafl die
alten Namen nicht hindern, sondern hel-
fen. Bufle, Askese, Gehorsam und Demut,
Meditation und Gebet sind in der Tat nicht
selten belastet mit dem Gewicht langer
Jahrhunderte eines frommen Individualis-
mus mit passivistischem Akzent. Es gelingt
dem Vi. weithin, die Begriffe in Ausein-
andersetzung mit dem gesellschaftlichen
Auftrag von Kirche und Gemeinde fiir uns
Heutige aufzuschliisseln, ohne Wesentliches
preiszugeben. Nicht ganz allerdings, wie
uns scheinen méchte. So, wenn das Kreuz
als stindige Moglichkeit, doch nicht als



Buchbesprechungen

Notwendigkeit fiir ein christliches Leben
gesehen wird (107) oder wenn es — im
Schicksal Jesn — lediglich Konsequenz sei-
nes Lebens fiir die Menschen sein soll (36
und &Sfter), nicht der einzige Durchgang
nach dem Willen des Vaters, um die Siinde
zu iiberwinden, sie auszuleiden bis zum
letzten. Oder wenn, damit zusammenhin-
gend, der Begriff Bufle, im Bemiithen, vom
biblischen Ansatz und von einer Analyse
der hentigen Situation her zu einer neuen
Praxis zu kommen, zwar dynamisch ausge-
weitet wird auf alle Dimensionen des
Menschen, personliche und soziale, kirch-
liche und politische (ein hdchst begriiiens-
werter Versuch), dariiber aber die Sinde
und infolgedessen das Mihsame, Schmerz-
liche der Bufie u. E. unzulissig in den Hin-
tergrund tritt. Ahnlich verkiirzend wirkt es,
wenn teamwork gleichgesetzt wird mit
(biblischer) Briiderlichkeit (30) oder Gehor-
sam mit situationsgerechtem Verhalten, bei
dem auch nicht in Spurenelementen eine
wie immer umschriebene Autoritit zu ent-
decken ist (38 ff). Dafl Gebet (im Gefolge
von O. H. Pesch) vor allem auf awsdriick-
liches Gebet beschrinkt und entsprechend
von Meditation (als indirektem Gebet) ab-
gehoben wird (84; 98), scheint uns dem

Gebet

Bargheer, Friedrich W.: Gebet und be-
ten lernen. Die theologisch-anthropo-
logischen Grundlagen und die lebens-
geschichtliche Verarbeitung ihrer Krise.
Giitersloh, Gitersloher Verlagshaus
Gerd Mohn 1978.2508S., kart. DM 58,—.

Die Miinsteraner evangelische Doktorar-
beit weist einen guten Weg in der aktuel-
len Gebetskrise: Nicht iiber sentimentale,
auf Augenblicksmode zugeschnittene Ge-
bete und Meditation, sondern iiber die
Frage nach dem Menschen von heute und
seinem (ganz gewifl auch!) neuen Verhilt-
nis zu Gott. Das Material stammt zam gro-
fen Teil aus der Religionspidagogik und
der Theologie. Ein bezeichnender Mangel
ist das unmotivierte, fast véllige Uberse-
hen des katholischen Bemiithens um eine
Neufundiernng des Gebets (weder Rahner
noch O. H. Pesch).

157

einen wie dem anderen nicht ganz gerecht
zu werden. Vor allem aber diirfte es
eine wesentliche Verdiinnung des Gottes-
verhiltnisses Jesu sein, wenn der Vater le-
diglich als ,der ermdglichende Hinter-
grund ... seines eigenen Engagements®
gedeutet wird, ohne den ,weder er selbst
noch sein Handeln, noch sein Reden zu ver-
stehen® ist (64; vgl. auch bes. 106).

Das Angemerkte weist nur auf die
Schwierigkeit des von K. unternommenen
Versuches bin, es soll das Gelungene nicht
schmilern. Gelungen scheint uns vor allem
dreierlei: der Aufweis einer neuen Sinn-
haftigkeit christlicher Grundvollziige vom
Evangelium her, die im konkret-praktischen
Gesellschafisbezug liegt; die Aufhellung
christlichen Lebens durch das befreiende
Licht, das die Erldsung bringt und ist;
schliefllich die Einbettung des Christlichen
in das Menschliche schlechthin, dessen we-
sentliche Impulse und Hoffnungen aufge-
nommen sind in Jesus. In ihm wird in der
Tat ,offenbar, wozu der Mensch berufen
ist, wohin er sich aufmachen soll, was ihm
geschenkt wird“ (110). Es wird sich lohnen,
das von K. so begonnene Gesprich (8) wei-
terzafithren, C. Bamberg OSB

Ansonsten ist die Arbeit hilfreich und
griindlich. Eine breite Phinomenologie des
Betens wird geboten (auf moderner, weni-
ger auf historischer Grundlage). Die theo-
logischen Positionen und die verschiedenen
modernen Ansitze zur Gebetskritik werden
erortert. Der letzte Teil bringt ,religions-
didaktische Analysen (von Gebetbiichern
usw.) und Folgerungen “

Der VI. sucht einen Weg zwischen den
Extremen: zwischen der Auflésung des Be-
tens in rationalisierende Wissenschaftlich-
keit (gegen ,ein an einen formalen Wis-
senschaftsbegriff sich klammerndes Pre-
stigedenken“ der Theologie, 22) oder in
Meditation als ,Gebetssurrogat” (67) n. a.;
zwischen einer Sidkularisierung des Betens
(D. Sélle als Beispiel, wie ,an der histo-
risch-kritisch-exegetischen Problematik
vorbei das . .. erwiinschte Jesusbild. .. po-
stulier[t]“ wird (146) und einem unbeweg-



Budhbesprechungen

lichen Verharren in Traditionalismus (wo
mit ,stereotypen Begriffspaare[n] ,Ruf und
Antwort’, ,Anspruch Gottes und Rede des
Menschen'“, gearbeitet wird, 196); zwischen
der Theorieflucht der Gebetsliteratur (223)
und dem Mangel an praktischer Relevanz

der dogmatischen Denkfiguren® (21).
Bargheers Hinweise sind nicht immer
leicht zu entziffern: Ernstnehmen der heu-
tigen Erfahrung (weniger ,Abwesenheit
der Gotteserfahrung“, sondern ,Erfah-
rung der Abwesenheit Gottes“, 163); an-
thropologisch reflektierte Theologie (weder
»Identititsmystik® mit Gott, noch ,Her-
vorhebung der Differenz®); Ausgehen von
der Erfahrung (sonst bleibt ,Betenlernen
ohne Wert“, 224), aber ,die Forderung der
Gemiits- und Gefiihlsbasis hat eine nur
funktionale Prioritit, soweit sie der For-
derung des geistigen und damit auch des
geistlichen Wachstums dient“ (233). Das
kindliche Urvertrauen (174, 178, 229) und
»die anthropologische Grundbefindlichkeit
der Sprachlichkeit menschlicher Existenz®
(181) bestitigen das biblische ,Du“-Gebet
zu Gott (142-147): ,Es ist gar nicht daran
zu riitteln, dafl die Bitte die Hauptfunk-
tion des Gebetes darstellt* (211). Und so
ist es nur selbstverstindlich, daf der wich-
tigste Ratschlag Bargheers in der alten
Forderung nach freiem Beten, nach per-

sonlichem Sprechen vor Gott besteht.
J. Sudbrack S]

Ulrich, Ferdinand: Gebet als geschopf-
licher Grundakt (Sammlung: Beten
heute 3). Einsiedeln, Johannes-Verlag
1973. 104 S., kart. DM 12,-.

Hier wird die Bedingung der Maglichkeit
von Beten iiberhaupt, und zwar nicht in
erster Linie von der Offenbarung her, son-
dern in einer philosophisch-theologischen
Daseinsanalyse ausgelotet. Die tiefste Er-
moéglichung von Gebet sieht der Vi, im Ge-
schopisein des Menschen, aufgrund dessen
sein Dasein ein total verdanktes ist. Aber
gerade an diesem Apriori setzt die Reli-
gionskritik von Marx und des Marxismus
an. Wird der Mensch dadurch, daf} er sich
in seiner letzten Secinstiefe, und damit in
seinem Grundakt schlechthin, passiv emp-
fingt, empfangend entgegennimmt, nicht
sich selbst entfremdet, seiner freien Selbst-

158

bestimmung, seiner schopferischen Urkraft
beraubt, zum Sklavendasein degradiert?
Nun gibt der Vf. unumwunden zu, daf} die
Besinnung auf den geschdpflichen Grund-
akt ihre Gefahren mit sich bringt, die auch
von den Glaubenden oft nicht gemeistert
werden und die im Grund seine Krifte
iibersteigen. Eine falsch, weil gegenstind-
lich distanziert verstandene Abhingigkeit
des Geschopfes von seinem Schopfer kann
den Glaubenden zu einer Flucht ins Un-
eigentliche verleiten; er geht dann nicht ge-
niigend ein in das Grundgehejmnis christ-
lichen Schépfungsglaubens, der erst in der
Menschwerdung des Gottessohnes in sein
volles Licht getreten ist. Wenn wirklich der
Schopfergott mit der Gabe des geschopfli-
chen Daseins sich dem Geschopf selbst
schenken will, als die absolute und bedin-
gungslose Liebe, d. h. in dessen konkretes
menschliches Dasein mit seiner Geschichte
cingehen will, dann ist das Entgegenneh-
men dieses Geschenkes, das Gott-Raum-
geben in der totalen Leere des eigenen Ich,
der schopferischste Akt, dessen der Mensch
fahig ist: er gebiert in der Fruchtbarkeit
der ihm mitgeteilten personalen Liebe Got-
tes diesen Gott selbst, 1a8t ihn von neuem
Mensch werden. Das immer wieder im
Glauben zu vollziehen, ist sein Grundgebet.
Nur in ihm findet er zu sich selbst: in der
absoluten Armut, die sich vergifit, entbirgt
sich sein Reichtum, seine hachste Freiheits-
tat ist ein Verfiigtwerden mit Christus ,als
Speise“ fir die vielen. Ein Buch, das Be-
achtung verdient. F. Wulf S]

Briiggemann, Theo: Gebete zur Berg-
predigt. Minchen, Pfeiffer 1972 (Pfeif-
fer-Werkbiicher Nr. 114). 80 S., kart.
DM 5,90.

Das Biichlein hilt, was der Titel verspricht.
Hier wird nicht nur reflektiert oder exe-
gesiert. Hier werden die Texte der Berg-
predigt in Gebete an Jesus dberfiihrt, die
ohne gewollte Aktualisierung doch dem
modernen Leser aus dem Herzen gespro-
chen sind. So etwas Konkretes, Offenes und
Gliubiges gibt es wohl nur dort, wo ebenso
die Schrift wie das heutige Leben mit gro-
Rer innerer Hérfihigkeit in den eigenen
Vollzug aufgenommen und in gegenseitiger
Erhellung meditiert werden. Auf diese



Buchbesprechungen

Weise findet der evangelische Pfarrer und
derzeitige Direktor eines Lehrerseminars
bei Bern, der stindig mit den religiésen,
menschlichen und gesellschaftlichen Fragen
speziell junger Menschen umgeht, einen
engagiert-gelassenen Zugang zu DBrenn-
punkten des Lebens und kann sie anderen
zuginglich machen.
Eine Hilfe zum heutigen Beten, wie man
sie vielen in die Hand geben mochte.
C. Bamberg OSB

Klinkhammer, Karl Joseph: Adolf von
Essen und seine Werke. Der Rosen-
kranz in der geschichtlichen Situation
seiner Entstehung und in seinem blei-
benden Anliegen. Eine Quellenfor-
schung. Verlag Josef Knecht, Frank-
furt a. M. 1972. 434 S., kart. DM 48,—.

Fiir die Frommigkeitsgeschichte ergibt sich
mit dieser Arbeit unbezweifelbar: Das Ro-
senkranzbeten —~ in der Kombination von
miindlichem Rezitieren der Ave-Maria und
von geistigem Betrachten (modisch miifite
man Meditation sagen) des Lebens Jesu -
stammt aus den spdtmittelalterlichen Krei-
sen der Trierer Kartause. Adolf von Essen
(um 1375-1439) ist der geistige Vater, Do-
minikus von Preuflen (1384-1460) gleich-
sam der Techniker, der der hochstehenden
Gebetsform eine katechistisch verwendbare
Gestalt gab.

Dieses Ergebnis stiitzt sich auf umfassen-
de Forschungen, deren Subtilitit und Ver-
flochtenheit manchmal auch den gelibten
Leser verwirren konnen. Zeitgeschichte,
Kartduserbrauchtum, Textvergleiche und
frommigkeitsgeschichtliche Daten bilden
ein oft schwer zu 16sendes Geflecht von In-
formation und Kombination. Mit alledem
aber werden wir so tief in die Welt der
spatmittelalterlichen Frommigkeit einge-
fithrt, daf allein deshalb die Arbeit unent-
behrlich ist zum Verstindnis dieser immer
noch kaum bekannten Epoche.

Viel Miihe wurde zur Ausgabe wichtiger
Werke aus der Umgebung des werdenden
Rosenkranzes verwandt (118-279: leider
mit unkonsequenter Editionstechnik). Hier
wird auch ein Germanist und Kultur-
historiker wichtiges Material finden. Den
Anmerkungsteil (281-398) wird ~ wie oft
bei solchen umfassenden Arbeiten — manch

159

einer fiir den wichtigsten halten. Hin-
zu kommen zwei Anhinge und genaue
Orts-, Personen- und Sachregister.

Doch das eigentliche Anliegen des VI.
ist aktuell. Den reinen Historiker wird der
stindige Hinweis auf die pastorale und
geistliche Bedeutung des Rosenkranzgebets
storen. Doch auch derjenige, dem dies auf-
dringlich erscheint, sollte sich fragen, ob
man ohne engagierte Anteilnahme in die
Geistigkeit dieser gewifl nicht unwichtigen
Zeit eindringen und ob anders eine ge-
schichtliche Erkenntnis fiir die Gegenwart
fruchtbar werden kann.

Aktuell aber sollte die Frage nach dem
Rosenkranz sein. Klinkhammer weist nach,
daf es sich um eine personlich-private Ge-
betsform handelt — ganz im Stil der mo-
dernen Meditationsbewegungen. Gerade
im Rosenkranzbeten wurde eine Medita-
tionstechnik ausgeformt, die wir heute in
den O&stlichen Meditationen wiederent-
decken. Der psychologische Vorgang in der
Mantra-Rezitation der transzendentalen
Meditation und im Aufsagen der Ave-Ma-
ria ist zumindest dhnlich, wie verschieden
auch der personale Vorgang der Besinnung
sein mag. Hoffentlich hilft vorliegende Ar-
beit dazu, die Wiederentdeckung alter Me-
thoden christlich zu iibersetzen und zu ver-

ankern. J. Sudbrack S]

Walter Silja | Zeiss Karl H.: Hol mich
herein. Meditationen in der Messe.
Waiirzburg, Echter Verlag 1973. 87 S,,
kart. DM 7,80.

Das Biichlein kommt aus der Seelsorge-
praxis. Sein Grundgedanke ist, ,dafl es im
Gottesdienstangebot einer Pfarrgemeinde
oder einer kirchlichen Gemeinschaft Eucha-
ristiefeiern geben sollte, die an einer oder
zwei Stellen deutlich der Meditation Raum
lassen, und zwar nicht blof} so, dafl einige
wenige Minuten Schweigen herrscht, son-
dern so, daf ein Prozef der Vertiefung in
Gang kommen und wirksam werden kann®
(8). Dafiir hat die Schweizer Benedikti-
nerin S. Walter Texte geschricben, die den
Gang der Messe begleiten und an einigen
Stellen verweilen lassen: Sammlung zu Be-
ginn der Messe, nach der Oration, nach der
Lesung bzw. dem Evangelium, zur Gaben-
bereitung, nach dem Vaterunser und nach



Buchbesprechungen

dem Friedensgrufl, nach der Kommunion
und zur Entlassung; man kann je nachdem
den einen oder anderen Text herausneh-
men. Es sind meditative Texte, die nicht in
sich stehen, sondern das jeweilige Gesche-
hen der Messe in einprigsame Worte und
Bilder bringen; man wird sie langsam in
sich hineinsprechen oder gesammelt horen,
u. U. wiederholt, und sie so in die Tiefen-
schichten des Bewufltseins einlassen, damit
sie das heilige Geschehen erfahrbar ma-
chen. Gedacht ist nicht in erster Linie an
den Gebrauch durch den Einzelnen, son-
dern an Gruppenmessen, bei denen die
Mitfeiernden um den Altar herum sitzen.
Pfarrer Zeiss hat in einigen Abschnitten
zwischenhinein den Sinn solcher meditati-
ven Einiibung in die Messe darzulegen ver-
sucht. Ob das vorgelegte Modell gelungen
ist, und das heifdt nicht zuletzt, ob die Texte
cinem wiederholten Gebraunch standhalten,
muf die Praxis erweisen. Die Idee als sol-
che ist anf jeden Fall sehr zu begriifien.

F.WulfSJ

Dirks, Walter: Unser Vater und das
Vaterunser. Miinchen, Késel-Verlag
1972. 150 S., kart. DM 12,80.

Ein eigentartiges und auf jeden Fall le-
senswertes Buch, Dokument eines kritischen
Christen, der sich zeit seines Lebens wach
und existentiell anf die geistigen und ge-
sellschaftlichen Bewegungen der letzten
Jahrzehnte eingelassen hat und eben darin
seinen christlichen Glauben immer wieder
vor sich und vor anderen zu rechtfertigen
sucht. Obwohl das Ganze zwei recht unglei-
che Teile hat - einerseits eine Auseinander-
setzung mit dem oft geduflerten Ideologie-
verdacht des Gottesglaubens und insbe-
sondere des Glaubens an einen Vater-Gott,
andererseits eine gliubige Auslegung der
Vaterunserbitten —, so haben doch beide in
der gleichen kritisch-gldubigen Haltung
des V{. ihren Ort. Die Einwinde, denen
sich D. im Lauf seines Lebens vor allem
ansgesetzt fand, sind in ihren Urspriingen
leicht zu bestimmen. Sie kommen vom
Marxismus, seiner Gesellschafts- und Re-
ligionskritik her, niherhin von der ,kriti-
schen Theorie* der Frankfurter Schule,
vom modernen, an der Empirie orientierten
Wissenschaftsbegriff und z. T, auch von

160

einer durch die Ergebnisse der Tiefenpsy-
chologie revolutionierten Anthropologie.
Keine Frage, dafl sich das Christentum
heute dem immer wieder vorgebrachten
Ideologieverdacht seiner Botschaft zu stel-
len und die kritischen Einwinde der mo-
dernen Wissenschaften mit ihren neuen Er-
kenntnissen und ihren sehr scharfsinnigen
Arguomentationsweisen ernst zu nehmen
hat. Es geschieht im offiziellen Christentum
zn wenig und zu wenig gekonnt. Anderer-
seits sollte man aber auch die Grenzen und
Einseitigkeiten der in Frage kommenden,
meist positivistischen Wissenschaften her-
ausstellen, deren ,Sprachspiel® von ibren
Voraussetzungen her die Sinnfrage des
Lebens, um nur eines zu nennen, iiber-
haupt nicht in ihr Raster einfingt und gar
nicht einfangen kann. Was speziell die
Schwierigkeit mit dem Vater-Gott angeht,
mit der sich D., dhnlich wie D. Sélle, sehr
herumschligt, so sollte man bedenken, dafl
im lebendigen Glaubensvollzug die Analo-
gie zwischen dem irdischen und dem ,himm-
lischen* Vater mit ihrer zeitgenossischen
Problematik weit iiberschritten wird und
schon immer iiberschritten wurde, auch wenn
das in der Artikulierung des Glaubens nicht
immer deutlich genug zum Ausdruck kam.
Hier vor allem zeigt sich, wie mir scheint,
dafl der Autor, wie im Leben iiberhaupt,
so auch im Glauben iiberreflex ist und der
Glanbe den Intellekt — wenigstens objektiv
~ nicht radikal genug einholt. Es fillt auf,
daf} er wohl die kritischen Einwinde gegen
den Glauben duferst sorgfiltig registriert
und sich mit ihnen einldft, aber wenig von
den Hilfen Gebrauch madht, die uns aus
den Reihen der kritischen Wissenschaften
selbst geboten werden. Andererseits hat D.
von seinem Verstehens- und Erfahrungs-
horizont her die Moglichkeit, dem Vater-
unser und seinen Bitten Erkenntnisse ab-
zugewinnen, die fiir viele ungewohnt sind,
aber in jhrer Niichternheit fiir die Bewil-
tigung unserer konkreten gesellschaftlichen
und christlichen Aufgaben viel hergeben.
Hier liegt die Stirke des Vf.: er weist un-
erbittlich auf die soziale Seite der Botschaft
Jesu hin, auf die Herrschaft Gottes, den
Dienst der Liebe, im Hier und Heate. Jesus
und seine Sache sind ihm darum die Mitte
christlichen Glaubens und zugleich die
glaubwiirdigste Bezeugung des Gottes fiir
die Menschen. F.Wulf §]





