
Buchbesprechungen 

BUCHBESPRECHUNGEN 
Jesus und das Evangelium 

154 

Schneider, G.: Die Passion Jesu nach 
den drei älteren Evangelien (Biblische 
Handbibliothek, Bd. 11). München, Kö- 
sel 1973. 174 S., Paperback, DM 24,-. 

Die Forschungslage bezüglich der Pas- 
sionsgeschidite der Evangelien ist für den 
Anfänger alles andere als übersichtlich. 
Die Zahl der Einzeldarstellungen ist in- 
zwischen stark angewachsen; doch vermißt 
man seit langem eine Gesamtdarstellung, 
die zumindest eine erste Orientierung bie- 
ten könnte. Letzteres ist nun genau das 
Ziel der vorliegenden Arbeit: Sie stellt Ge- 
schichte und Stand der Forschung zusam- 
menfassend dar, und ihr besonderer Wert 
liegt darin, daß sie den heutigen Stand der 
Diskussion in eine allgemeinverständliche 
Auslegung der Leidensgeschichte einbringt 
und so für den Bibelleser, den Prediger 
und den Religionslehrer reiche Hilfe bietet. 
Im Mittelpunkt steht nicht die historische 
Fragestellung, sondern die Auslegung der 
synoptischen Texte mit dem Ziel, die ver- 
schiedenen theologischen Intentionen der 
älteren Evangelien herauszuarbeiten. Es 
geht also nicht primär um die Frage, wie 
die letzten Tage Jesu in Jerusalem verlau- 
fen sind, sondern darum, das Todesschick- 
sal Jesu als uns angehendes und von Gott 
in Gang gesetztes Heilsgeschehen erfassen 
zu lernen. Die Frage, wie die älteste Über- 
lieferung vom Weg Jesu in den Tod ent- 
standen ist und wie sie von den verschie- 
denen Erzählern in je neuen Situationen 
anders akzentuiert wurde, ist auch für uns 
von besonderer Bedeutung, weil wir ja 
auch in jeder Zeit neu vor der Aufgabe ste- 
hen, die Sache Jesu neu zu formulieren, da- 
mit sie verständlich bleibt. Hier haben die 
theologischen Konzeptionen der älteren 
Evangelien einen gewissen Modellcharak- 
ter. S. behandelt bewußt nur die Darstel- 
lungen der Synoptiker. Darüber hinaus be- 
schränkt er sich auf die Auslegung der Ab- 
schnitte von der Gefangennahme Jesu bis 
zur Grabesgeschichte, da die Passionser- 
zählung, welche der älteste Evangelist vor- 
fand, aller Wahrscheinlichkeit den gleichen 
Ablauf bot. 

S. stellt zunächst die Frage nach einer 
Passionserzählung, die schon vor der lite- 
rarischen Fixierung der Evangelien vorlag, 
also die Frage nach der urkirchlichen Über- 
lieferung vom Weg Jesu in den Tod, von 
der die Komposition des Mk ausgeht und 
die bei Mt und Lk variiert wird (I). Dann 
folgt im Hauptteil die Auslegung der Pas- 
sionsgeschichte der drei synoptischen Evan- 
gelien: Zunächst wird die jeweilige Mk- 
Perikope besprochen, sodann die entspre- 
chenden Texte der beiden anderen Synop- 
tiker. Die theologische Intention der Evan- 
gelisten kann man daran erkennen, wie sie 
die ihnen vorgegebene Tradition aufge- 
nommen und gedeutet haben (II). In einem 
dritten Teil faßt S. die theologischen 
Grundzüge in den Passionsdarstellungen 
der drei Synoptiker zusammen (III). Dabei 
werden Unterschiede und Gemeinsamkei- 
ten, durchlaufende Tendenzen und die 
Entwicklung in der Gesamtüberlieferung 
deutlich. Nur kurz angedeutet seien die 
zentralen Motive: Mk sieht die Passion Je- 
su vor allem als die Offenbarung des Soh- 
nes Gottes; Mt versteht sie zu einer Zeit, 
als die Trennung der Kirche vom Synago- 
genverband sich vollzog, in ihrer wesentli- 
chen Bedeutung für die Grundlegung der 
Kirche; Lk stellt den leidenden Christus als 
das Vorbild dar, das seinen Jüngern auf 
einem Weg vorausgeht, den auch sie zu ge- 
hen haben werden. 

Im Ganzen: ein Buch, mit dem zu be- 
schäftigen sich gerade zu dieser Zeit des 
Jahres lohnen würde. 

K. H. Crumbach SJ 

Maly, Karl: Jesus. Anweisung zur Kri- 
tik an Gesellschaft, Mensch und Reli- 
gion. Butzon & Bercker, Kevelaer 1973. 
172 S.,kart. DM 11,80. 

Inzwischen sind wir wohl soweit, daß je- 
des in der Flut der Jesus-Literatur auftau- 
chende Buch seine Notwendigkeit oder zu- 
mindest seine Nützlichkeit nachweisen 
müßte. Karl Maly, Schüler von R. Schnak- 
kenburg, hat hier an sich günstige Startbe- 
dingungen. Seine Überlegungen fußen auf 



Buchbesprechungen 155 

einer langjährigen wissenschaftlichen Be- 
schäftigung mit den neutestamentlichen 
Quellen, die sich in einigen Veröffentli- 
chungen sowie in der Arbeit an einer zeit- 
gemäßen Übersetzung des NT ausgewie- 
sen hat. Doch bleibt dies alles eher als Hin- 
tergrund wirksam; denn es geht dem Vf. 
gerade nicht um einen historisch-kritischen 
Kommentar, der nur Gelehrte interessieren 
könnte, sondern vielmehr um den Versuch, 
•- unvollkommen genug -, die Predigt Je- 
su für den interessierten Zeitgenossen les- 
bar zu machen" (11). Weder beansprucht 
er, die Frage, wer Jesus nun •eigentlich'' 
sei, schlüssig zu beantworten, noch die 
Kenntnisse über das irdische Leben Jesu 
zu vermehren, eine angesichts der Quel- 
lenlage wichtige Selbstbeschränkung. Doch 
seien die Grundzüge der Predigt Jesu klar 
erkennbar: Ihr •Angelpunkt" ist die Aus- 
rufung der Herrschaft Gottes über die 
Welt, die eine aktuell einsetzende Wirk- 
lichkeit und als solche Forderung an den 
Menschen ist: Sie ist Kritik an den Ver- 
hältnissen (I), am Menschen (II) und an 
der Religion (III). An vielen Schrifttexten 
sucht M. unsere heutigen Fragen zu erken- 
nen und am Wort Jesu das notwendige 
Unterscheidungsvermögen zu schärfen. So 
aber wird das Wort Jesu für den Leser 
notwendigerweise zur Selbstkritik. So weit, 

so gut. 
Die Intention der neutestamentlichen 

Texte ist zweifellos richtig dargestellt und 
im rechten Zusammenhang gesehen. Hier 
zeigt sich die Stärke des Vf. Doch scheint 
die Behandlung verschiedenster Themen 
trotz der Einteilung recht lose aneinander- 
gereiht. Vor allen Dingen die Aktualisie- 
rung der Texte wirkt aphoristisch und zu 
wenig durchdacht: Ziemlich komplexe Pro- 
bleme (Gewalt, gesellschaftliche Armut, 
Diskriminierung, Autorität, Ehe, Entsa- 
kralisierung, Aberglaube, Kirche und 
Staat) tauchen auf, werden aber bestenfalls 
angeschnitten. Das Ganze verfällt daher zu 
sehr in den Ton des längst Bekannten und 
Selbstverständlichen. Die Stereotypen, die 
in der Jesus-Literatur eine große Rolle 
spielen (z. B. Jesu Einsatz für die Diskrimi- 
nierten und Entrechteten oder seine Kritik 
an der Religion) werden verwendet, ohne 
daß der Vf. kritisch gegenüber deren 
Marktwert Neues zur Sprache bringt. So 
wirkt manches ziemlich abgestanden, ein 

Eindruck, den die Sprache oft noch ver- 
stärkt (z. B. 110: •Es ist also wichtig, immer 
ein vorbildliches Verhalten an den Tag zu 
legen, denn der Herr kommt unvermutet."). 
So ziemlich alles, was der Vf. sagt, ist ein- 
fach zu richtig, um noch aufzuregen. Ohne 
den Ernst des Autors und das Unabgegol- 
tene der Botschaft Jesu, das sich auch hier 
immer wieder meldet, zu verkennen, kann 
man doch fragen, ob nicht ein wenig mehr 
Durchdenken des Sinns von Kritik als des 
Nervs der Botschaft Jesu für unsere geistige 
Situation mehr gedient hätte als geradezu 
die Darstellung seiner Botschaft als die 
•Kritik aller menschlichen Lebensbereiche" 
(10). K.-H. Crumbadi SJ 

Schwager, Raymund: Jesus-Nachfolge. 
Herder, Freiburg 1973. 202 S., kart. 

lam. DM 19,80. 

Schon die reichhaltigen exegetischen, theo- 
logischen und philosophischen Informatio- 
nen, die das vorliegende Buch bietet, 
machen es für jeden an Fragen des Glau- 
bens Interessierten lesenswert, zumal alles 
in leicht verständlicher Weise und in ge- 
konnter Sprache dargeboten wird. Vor 
allen Dingen aber wird der klar durch- 
geführte Gedankengang den Leser schnell 
miteinbeziehen und zum Mitdenken an- 
regen - und wohl auch herausfordern! 
Schließlich geht es um die Frage der Glau- 
bensbegründung, damit aber auch um den 
Nerv alles theologischen Denkens. In kriti- 
scher Auseinandersetzung mit klassischen 
Motiven der Legitimation des Glaubens 
und unter Einbeziehung heutiger philoso- 
phischer und soziologischer Fragestellungen 
geht S. die Frage an. 

Angesichts der Vielfalt von Offenba- 
rungsansprüchen in der Geschichte konkre- 
tisiert sich die Frage nach der Möglichkeit 
des Glaubens an das überlieferte Christen- 
tum in der Frage, wie das Christentum sei- 
nen Sonderanspruch begründen kann, nicht 
Ergebnis menschlicher Projektionen und 
Traditionen oder überhaupt Ausdruck ge- 
schichtlich-gesellschaftlicher Kräfte zu sein. 
Hier - und das ist das Hauptmotiv aller 
Überlegungen - erhalten nun für S. nicht 
nur die Worte und Taten Jesu, sondern 
sein ganzes Lebensschicksal entscheidende 
Bedeutung als der Ort, an dem das Unter- 
scheidende und  der Sonderanspruch des 



Buchbesprechungen 156 

Christentums fundamental begründet ist: 
Jesus wurde mit seinem Verhalten und mit 
seiner Botschaft von allen maßgeblichen 
Kräften, Autoritäten und Mächten seiner 
Zeit abgelehnt und verurteilt. Trotz dieser 
Verurteilung - die total und tödlich war - 
vollzieht Jesus die Hingabe an den Vater, 
frei geworden von allen Mächten der Welt, 
auch von seinen eigenen sublimsten Gedan- 
ken und Vorstellungen. Gerade so und nur 
so kommt nun nach S. die Autorität als die 
von aller Selbstbehauptung des Menschen 
und von allen Mächten der Welt befreiende 
Macht zur Geltung. Nur in der Erfahrung 
dieser reinen göttlichen Autorität gegen 
alle Selbstmacht des Menschen erhält auch 
das Ja des Glaubens eine angemessene Be- 
gründung. Doch kann man sich dieser Auto- 
rität Gottes gerade nicht in neutraler Di- 
stanz und in vernünftiger Argumentation 
versichern, sondern nur in der Nachfolge, 
die bereit ist, das Schicksal Jesu zu teilen, 
den Weg der Verurteilung zu gehen, um 
so die gleiche befreiende Macht Gottes zu 
erfahren wie er. Aus dem Lebensschicksal 
Jesu selber ergibt sich also die Gestalt des 
Glaubens als Nachfolge. Auch im Kapitel 
über die Kirche als der Gemeinschaft der 
Glaubenden wird dieses Grundmotiv in 
einzelnen fruchtbaren Überlegungen über 
die Notwendigkeit und die Zweideutigkeit 
der Glaubensgemeinschaft sowie über die 
kirchliche Autorität durchgeführt. 

Es würde sich lohnen, die These dieses 
Buches in einem kleineren Kreis gründlich 
durchzudiskutieren. Hier einige kritische 
Fragen zur Anregung: Ist die Konzentra- 
tion der Argumentation auf die Verurtei- 
lung Jesu nicht auch bedenklich? Kann man 
die historische Tatsache der Verurteilung 
Jesu theologisch so weit hochstilisieren, daß 
sie die prinzipielle Überlegenheit der Bot- 
schaft Jesu gegenüber allem von Menschen 
Gemachten und Gedachten und so deren 
göttlichen Ursprung in reiner Unmittel- 
barkeit wirklich sichert? Ist die Entgegen- 
setzung von glaubensbegründender Autori- 
tät Gottes und allen vitalen und die 
menschliche Geschichte gestaltenden Kräf- 
ten - auch der Vernunft - nicht selber pro- 
blematisch? Wird der Glaube als Nach- 
folge von allen Einwänden der Vernunft 
ein für allemal und prinzipiell unabhän- 
gig (123)? Wird die göttliche Autorität, 
die glaubensbegründende Macht des Hei- 

ligen Geistes nicht zu unmittelbar gedacht? 
Bedeutet vernünftige Diskussion der Leh- 
ren des Christentums unbedingt Selbst- 
behauptung des Menschen und den Gegen- 
satz zu einer Nachfolge, die dem unverfüg- 
baren Geschenkcharakter des Glaubens ent- 
spricht? Wenn die Autorität Gottes und 
somit auch die Botschaft Jesu sich von allen 
geschichtlichen Überlieferungen prinzipiell 
und radikal unterscheidet, wie wird dann 
diese Botschaft mit dem konkreten ge- 
schichtlichen Bewußtsein des Menschen, der 
das Ja des Glaubens verantwortet sprechen 
soll, vermittelt, wie kann diese Botschaft 
orientierend wirksam werden? Ist nicht die 
Verurteilung Jesu eine Konsequenz seines 
Eintretens für eine bestimmte Theorie und 
Praxis gewesen? Wäre es nicht genau so 
legitim, die sachliche Relevanz dieser 
exemplarischen Theorie und Praxis für un- 
sere gegenwärtige geistig-gesellschaftliche 
Situation vernünftig ausmachen zu wollen? 

Alles Fragen, die die Thesen des Buches 
kontrapunktieren, aber nur so die ganze 
Schärfe der Frage nach der Begründung 
des Glaubens deutlich zu machen vermögen. 

K.-H. Crumbadi SJ 

Kerstiens, Ferdinand: Wie wir christ- 
lich leben können. Orientierungen am 
Evangelium. Grünewald-Texte. Mainz, 
M.-Grünewald-Verlag 1973. Ill S., 
kart. DM 13,-. 

Die Absicht dieser Orientierungen, als Vor- 
tragsreihe für die Münsteraner Studenten- 
gemeinde entstanden und für den Druck 
überarbeitet, gilt einem zentralen Anlie- 
gen: Grundvollzüge christlichen Lebens 
sollen vom Evangelium her im Blick auf 
die Zeitsituation so erhellt werden, daß die 
alten Namen nicht hindern, sondern hel- 
fen. Buße, Askese, Gehorsam und Demut, 
Meditation und Gebet sind in der Tat nicht 
selten belastet mit dem Gewicht langer 
Jahrhunderte eines frommen Individualis- 
mus mit passivistischem Akzent. Es gelingt 
dem Vf. weithin, die Begriffe in Ausein- 
andersetzung mit dem gesellschaftlichen 
Auftrag von Kirche und Gemeinde für uns 
Heutige aufzuschlüsseln, ohne Wesentliches 
preiszugeben. Nicht ganz allerdings, wie 
uns scheinen möchte. So, wenn das Kreuz 
als ständige  Möglichkeit,   doch  nicht  als 



Buchbesprechungen 157 

Notwendigkeit für ein christliches Leben 
gesehen wird (107) oder wenn es - im 
Schicksal Jesu - lediglich Konsequenz sei- 
nes Lebens für die Menschen sein soll (36 
und öfter), nicht der einzige Durchgang 
nach dem Willen des Vaters, um die Sünde 
zu überwinden, sie auszuleiden bis zum 
letzten. Oder wenn, damit zusammenhän- 
gend, der Begriff Buße, im Bemühen, vom 
biblischen Ansatz und von einer Analyse 
der heutigen Situation her zu einer neuen 
Praxis zu kommen, zwar dynamisch ausge- 
weitet wird auf alle Dimensionen des 
Menschen, persönliche und soziale, kirch- 
liche und politische (ein höchst begrüßens- 
werter Versuch), darüber aber die Sünde 
und infolgedessen das Mühsame, Schmerz- 
liche der Buße u. E. unzulässig in den Hin- 
tergrund tritt. Ähnlich verkürzend wirkt es, 
wenn teamwork gleichgesetzt wird mit 
(biblischer) Brüderlichkeit (30) oder Gehor- 
sam mit situationsgerechtem Verhalten, bei 
dem auch nicht in Spurenelementen eine 
wie immer umschriebene Autorität zu ent- 
decken ist (38 ff). Daß Gebet (im Gefolge 
von 0. H. Pesch) vor allem auf ausdrück- 
liches Gebet beschränkt und entsprechend 
von Meditation (als indirektem Gebet) ab- 
gehoben wird  (84; 98),  scheint uns  dem 

einen wie dem anderen nicht ganz gerecht 
zu werden. Vor allem aber dürfte es 
eine wesentliche Verdünnung des Gottes- 
verhältnisses Jesu sein, wenn der Vater le- 
diglich als •der ermöglichende Hinter- 
grund ... seines eigenen Engagements" 
gedeutet wird, ohne den •weder er selbst 
noch sein Handeln, noch sein Reden zu ver- 
stehen" ist (64; vgl. auch bes. 106). 

Das Angemerkte weist nur auf die 
Schwierigkeit des von K. unternommenen 
Versuches hin, es soll das Gelungene nicht 
schmälern. Gelungen scheint uns vor allem 
dreierlei: der Auf weis einer neuen Sinn- 
haftigkeit christlicher Grundvollzüge vom 
Evangelium her, die im konkret-praktischen 
Gesellschaftsbezug liegt; die Aufhellung 
christlichen Lebens durch das befreiende 
Licht, das die Erlösung bringt und ist; 
schließlich die Einbettung des Christlichen 
in das Menschliche schlechthin, dessen we- 
sentliche Impulse und Hoffnungen aufge- 
nommen sind in Jesus. In ihm wird in der 
Tat •offenbar, wozu der Mensch berufen 
ist, wohin er sich aufmachen soll, was ihm 
geschenkt wird" (110). Es wird sich lohnen, 
das von K. so begonnene Gespräch (8) wei- 
terzuführen. C. Bamberg OSB 

Gebet 

Bargheer, Friedrich W.: Gebet und be- 
ten lernen. Die theologisch-anthropo- 
logischen Grundlagen und die lebens- 
geschichtliche Verarbeitung ihrer Krise. 
Gütersloh, Gütersloher Verlagshaus 
Gerd Mohn 1973.250 S.,kart. DM58-. 
Die Münsteraner evangelische Doktorar- 
beit weist einen guten Weg in der aktuel- 
len Gebetskrise: Nicht über sentimentale, 
auf Augenblicksmode zugeschnittene Ge- 
bete und Meditation, sondern über die 
Frage nach dem Menschen von heute und 
seinem (ganz gewiß auch!) neuen Verhält- 
nis zu Gott. Das Material stammt zum gro- 
ßen Teil aus der Religionspädagogik und 
der Theologie. Ein bezeichnender Mangel 
ist das unmotivierte, fast völlige Überse- 
hen des katholischen Bemühens um eine 
Neufundierung des Gebets (weder Rahner 
noch O. H. Pesch). 

Ansonsten ist die Arbeit hilfreich und 
gründlich. Eine breite Phänomenologie des 
Betens wird geboten (auf moderner, weni- 
ger auf historischer Grundlage). Die theo- 
logischen Positionen und die verschiedenen 
modernen Ansätze zur Gebetskritik werden 
erörtert. Der letzte Teil bringt •religions- 
didaktische Analysen (von Gebetbüchern 
usw.) und Folgerungen." 

Der Vf. sucht einen Weg zwischen den 
Extremen: zwischen der Auflösung des Be- 
tens in rationalisierende Wissenschaftlich- 
keit (gegen •ein an einen formalen Wis- 
senschaftsbegriff sich klammerndes Pre- 
stigedenken" der Theologie, 22) oder in 
Meditation als •Gebetssurrogat" (67) u. ä.; 
zwischen einer Säkularisierung des Betens 
(D. Solle als Beispiel, wie •an der histo- 
risch-kritisch-exegetischen Problematik 
vorbei das ... erwünschte Jesusbild... po- 
stulier [t]" wird (146) und einem unbeweg- 



Buchbesprechungen 158 

lichen Verharren in Traditionalismus (wo 
mit •stereotypen Begriffspaare[n] ,Ruf und 
Antwort', .Anspruch Gottes und Rede des 
Menschen'", gearbeitet wird, 196); zwischen 
der Theorieflucht der Gebetsliteratur (223) 
und dem Mangel an praktischer Relevanz 
der dogmatischen Denkfiguren" (21). 

Bargheers Hinweise sind nicht immer 
leicht zu entziffern: Ernstnehmen der heu- 
tigen Erfahrung (weniger •Abwesenheit 
der Gotteserfahrung", sondern •Erfah- 
rung der Abwesenheit Gottes", 163); an- 
thropologisch reflektierte Theologie (weder 
•Identitätsmystik" mit Gott, noch •Her- 
vorhebung der Differenz"); Ausgehen von 
der Erfahrung (sonst bleibt •Betenlernen 
ohne Wert", 224), aber •die Förderung der 
Gemüts- und Gefühlsbasis hat eine nur 
funktionale Priorität, soweit sie der För- 
derung des geistigen und damit auch des 
geistlichen Wachstums dient" (233). Das 
kindliche Urvertrauen (174, 178, 229) und 
•die anthropologische Grundbefindlichkeit 
der Sprachlichkeit menschlicher Existenz" 
(181) bestätigen das biblische •Du"-Gebet 
zu Gott (142-147): •Es ist gar nicht daran 
zu rütteln, daß die Bitte die Hauptfunk- 
tion des Gebetes darstellt" (211). Und so 
ist es nur selbstverständlich, daß der wich- 
tigste Ratschlag Bargheers in der alten 
Forderung nach freiem Beten, nach per- 
sönlichem Sprechen vor Gott besteht. 

/. Sudbrack SJ 

Ulrich, Ferdinand: Gebet als geschöpf- 
licher Grundakt (Sammlung: Beten 
heute 3). Einsiedeln, Johannes-Verlag 
1973. 104 S., kart. DM 12,-. 

Hier wird die Bedingung der Möglichkeit 
von Beten überhaupt, und zwar nicht in 
erster Linie von der Offenbarung her, son- 
dern in einer philosophisch-theologischen 
Daseinsanalyse ausgelotet. Die tiefste Er- 
möglichung von Gebet sieht der Vf. im Ge- 
schöpfsein des Menschen, aufgrund dessen 
sein Dasein ein total verdanktes ist. Aber 
gerade an diesem Apriori setzt die Reli- 
gionskritik von Marx und des Marxismus 
an. Wird der Mensch dadurch, daß er sich 
in seiner letzten Seinstiefe, und damit in 
seinem Grundakt schlechthin, passiv emp- 
fängt, empfangend entgegennimmt, nicht 
sich selbst entfremdet, seiner freien Selbst- 

bestimmung, seiner schöpferischen Urkraft 
beraubt, zum Sklavendasein degradiert? 
Nun gibt der Vf. unumwunden zu, daß die 
Besinnung auf den geschöpflichen Grund- 
akt ihre Gefahren mit sich bringt, die auch 
von den Glaubenden oft nicht gemeistert 
werden und die im Grund seine Kräfte 
übersteigen. Eine falsch, weil gegenständ- 
lich distanziert verstandene Abhängigkeit 
des Geschöpfes von seinem Schöpfer kann 
den Glaubenden zu einer Flucht ins Un- 
eigentliche verleiten; er geht dann nicht ge- 
nügend ein in das Grundgeheimnis christ- 
lichen Schöpfungsglaubens, der erst in der 
Menschwerdung des Gottessohnes in sein 
volles Licht getreten ist. Wenn wirklich der 
Schöpfergott mit der Gabe des geschöpfli- 
chen Daseins sich dem Geschöpf selbst 
schenken will, als die absolute und bedin- 
gungslose Liebe, d. h. in dessen konkretes 
menschliches Dasein mit seiner Geschichte 
eingehen will, dann ist das Entgegenneh- 
men dieses Geschenkes, das Gott-Raum- 
geben in der totalen Leere des eigenen Ich, 
der schöpferischste Akt, dessen der Mensch 
fähig ist: er gebiert in der Fruchtbarkeit 
der ihm mitgeteilten personalen Liebe Got- 
tes diesen Gott selbst, läßt ihn von neuem 
Mensch werden. Das immer wieder im 
Glauben zu vollziehen, ist sein Grundgebet. 
Nur in ihm findet er zu sich selbst: in der 
absoluten Armut, die sich vergißt, entbirgt 
sich sein Reichtum, seine höchste Freiheits- 
tat ist ein Verfügtwerden mit Christus •als 
Speise" für die vielen. Ein Buch, das Be- 
achtung verdient. F. Wulf SJ 

Brüggemann, Theo: Gebete zur Berg- 
predigt. München, Pfeiffer 1972 (Pfeif- 
fer-Werkbücher Nr. 114). 80 S., kart. 
DM 5,90. 

Das Büchlein hält, was der Titel verspricht. 
Hier wird nicht nur reflektiert oder exe- 
gesiert. Hier werden die Texte der Berg- 
predigt in Gebete an Jesus überführt, die 
ohne gewollte Aktualisierung doch dem 
modernen Leser aus dem Herzen gespro- 
chen sind. So etwas Konkretes, Offenes und 
Gläubiges gibt es wohl nur dort, wo ebenso 
die Schrift wie das heutige Leben mit gro- 
ßer innerer Hörfähigkeit in den eigenen 
Vollzug aufgenommen und in gegenseitiger 
Erhellung  meditiert  werden.   Auf   diese 



Buchbesprechungen 159 

Weise findet der evangelische Pfarrer und 
derzeitige Direktor eines Lehrerseminars 
bei Bern, der ständig mit den religiösen, 
menschlichen und gesellschaftlichen Fragen 
speziell junger Menschen umgeht, einen 
engagiert-gelassenen Zugang zu Brenn- 
punkten des Lebens und kann sie anderen 
zugänglich machen. 

Eine Hilfe zum heutigen Beten, wie man 
sie vielen in die Hand geben möchte. 

C.Bamberg OSB 

Klinkhammer, Karl Joseph: Adolf von 
Essen und seine Werke. Der Rosen- 
kranz in der geschichtlichen Situation 
seiner Entstehung und in seinem blei- 
benden Anliegen. Eine Quellenfor- 
schung. Verlag Josef Knecht, Frank- 
furt a. M. 1972. 434 S., kart. DM 48,-. 
Für die Frömmigkeitsgeschichte ergibt sich 
mit dieser Arbeit unbezweifelbar: Das Ro- 
senkranzbeten - in der Kombination von 
mündlichem Rezitieren der Ave-Maria und 
von geistigem Betrachten (modisch müßte 
man Meditation sagen) des Lebens Jesu - 
stammt aus den spätmittelalterlichen Krei- 
sen der Trierer Kartause. Adolf von Essen 
(um 1375-1439) ist der geistige Vater, Do- 
minikus von Preußen (1384-1460) gleich- 
sam der Techniker, der der hochstehenden 
Gebetsform eine katechistisch verwendbare 
Gestalt gab. 

Dieses Ergebnis stützt sich auf umfassen- 
de Forschungen, deren Subtilität und Ver- 
flochtenheit manchmal auch den geübten 
Leser verwirren können. Zeitgeschichte, 
Kartäuserbrauchtum, Textvergleiche und 
frömmigkeitsgeschichtliche Daten bilden 
ein oft schwer zu lösendes Geflecht von In- 
formation und Kombination. Mit alledem 
aber werden wir so tief in die Welt der 
spätmittelalterlichen Frömmigkeit einge- 
führt, daß allein deshalb die Arbeit unent- 
behrlich ist zum Verständnis dieser immer 
noch kaum bekannten Epoche. 

Viel Mühe wurde zur Ausgabe wichtiger 
Werke aus der Umgebung des werdenden 
Rosenkranzes verwandt (118-279: leider 
mit unkonsequenter Editionstechnik). Hier 
wird auch ein Germanist und Kultur- 
historiker wichtiges Material finden. Den 
Anmerkungsteil (281-398) wird - wie oft 
bei solchen umfassenden Arbeiten - manch 

einer für den wichtigsten halten. Hin- 
zu kommen zwei Anhänge und genaue 
Orts-, Personen- und Sachregister. 

Doch das eigentliche Anliegen des Vf. 
ist aktuell. Den reinen Historiker wird der 
ständige Hinweis auf die pastorale und 
geistliche Bedeutung des Rosenkranzgebets 
stören. Doch auch derjenige, dem dies auf- 
dringlich erscheint, sollte sich fragen, ob 
man ohne engagierte Anteilnahme in die 
Geistigkeit dieser gewiß nicht unwichtigen 
Zeit eindringen und ob anders eine ge- 
schichtliche Erkenntnis für die Gegenwart 
fruchtbar werden kann. 

Aktuell aber sollte die Frage nach dem 
Rosenkranz sein. Klinkhammer weist nach, 
daß es sich um eine persönlich-private Ge- 
betsform handelt - ganz im Stil der mo- 
dernen Meditationsbewegungen. Gerade 
im Rosenkranzbeten wurde eine Medita- 
tionstechnik ausgeformt, die wir heute in 
den östlichen Meditationen wiederent- 
decken. Der psychologische Vorgang in der 
Mantra-Rezitation der transzendentalen 
Meditation und im Aufsagen der Ave-Ma- 
ria ist zumindest ähnlich, wie verschieden 
auch der personale Vorgang der Besinnung 
sein mag. Hoffentlich hilft vorliegende Ar- 
beit dazu, die Wiederentdeckung alter Me- 
thoden christlich zu übersetzen und zu ver- 
ankern. /. Sudbrack SJ 

Walter SU ja I Zeiss Karl H.: Hol mich 
herein. Meditationen in der Messe. 
Würzburg, Echter Verlag 1973. 87 S., 
kart. DM 7,80. 

Das Büchlein kommt aus der Seelsorge- 
praxis. Sein Grundgedanke ist, •daß es im 
Gottesdienstangebot einer Pfarrgemeinde 
oder einer kirchlichen Gemeinschaft Eucha- 
ristiefeiern geben sollte, die an einer oder 
zwei Stellen deutlich der Meditation Raum 
lassen, und zwar nicht bloß so, daß einige 
wenige Minuten Schweigen herrscht, son- 
dern so, daß ein Prozeß der Vertiefung in 
Gang kommen und wirksam werden kann" 
(8). Dafür hat die Schweizer Benedikti- 
nerin S. Walter Texte geschrieben, die den 
Gang der Messe begleiten und an einigen 
Stellen verweilen lassen: Sammlung zu Be- 
ginn der Messe, nach der Oration, nach der 
Lesung bzw. dem Evangelium, zur Gaben- 
bereitung, nach dem Vaterunser und nach 



Buchbesprechungen 160 

dem Friedensgruß, nach der Kommunion 
und zur Entlassung; man kann je nachdem 
den einen oder anderen Text herausneh- 
men. Es sind meditative Texte, die nicht in 
sich stehen, sondern das jeweilige Gesche- 
hen der Messe in einprägsame Worte und 
Bilder bringen; man wird sie langsam in 
sich hineinsprechen oder gesammelt hören, 
u. U. wiederholt, und sie so in die Tiefen- 
schichten des Bewußtseins einlassen, damit 
sie das heilige Geschehen erfahrbar ma- 
chen. Gedacht ist nicht in erster Linie an 
den Gebrauch durch den Einzelnen, son- 
dern an Gruppenmessen, bei denen die 
Mitfeiernden um den Altar herum sitzen. 
Pfarrer Zeiss hat in einigen Abschnitten 
zwischenhinein den Sinn solcher meditati- 
ven Einübung in die Messe darzulegen ver- 
sucht. Ob das vorgelegte Modell gelungen 
ist, und das heißt nicht zuletzt, ob die Texte 
einem wiederholten Gebrauch standhalten, 
muß die Praxis erweisen. Die Idee als sol- 
che ist auf jeden Fall sehr zu begrüßen. 

F. Wulf SJ 

Dirks, Walter: Unser Vater und das 
Vaterunser. München, Kösel-Verlag 
1972. 150 S., kart. DM 12,80. 

Ein eigentartiges und auf jeden Fall le- 
senswertes Buch, Dokument eines kritischen 
Christen, der sich zeit seines Lebens wach 
und existentiell auf die geistigen und ge- 
sellschaftlichen Bewegungen der letzten 
Jahrzehnte eingelassen hat und eben darin 
seinen christlichen Glauben immer wieder 
vor sich und vor anderen zu rechtfertigen 
sucht. Obwohl das Ganze zwei recht unglei- 
che Teile hat - einerseits eine Auseinander- 
setzung mit dem oft geäußerten Ideologie- 
verdacht des Gottesglaubens und insbe- 
sondere des Glaubens an einen Vater-Gott, 
andererseits eine gläubige Auslegung der 
Vaterunserbitten -, so haben doch beide in 
der gleichen kritisch-gläubigen Haltung 
des Vf. ihren Ort. Die Einwände, denen 
sich D. im Lauf seines Lebens vor allem 
ausgesetzt fand, sind in ihren Ursprüngen 
leicht zu bestimmen. Sie kommen vom 
Marxismus, seiner Gesellschafts- und Re- 
ligionskritik her, näherhin von der •kriti- 
schen Theorie" der Frankfurter Schule, 
vom modernen, an der Empirie orientierten 
Wissenschaftsbegriff und  z. T,  auch von 

einer durch die Ergebnisse der Tiefenpsy- 
chologie revolutionierten Anthropologie. 

Keine Frage, daß sich das Christentum 
heute dem immer wieder vorgebrachten 
Ideologieverdacht seiner Botschaft zu stel- 
len und die kritischen Einwände der mo- 
dernen Wissenschaften mit ihren neuen Er- 
kenntnissen und ihren sehr scharfsinnigen 
Argumentationsweisen ernst zu nehmen 
hat. Es geschieht im offiziellen Christentum 
zu wenig und zu wenig gekonnt. Anderer- 
seits sollte man aber auch die Grenzen und 
Einseitigkeiten der in Frage kommenden, 
meist positivistischen Wissenschaften her- 
ausstellen, deren •Sprachspier von ihren 
Voraussetzungen her die Sinnfrage des 
Lebens, um nur eines zu nennen, über- 
haupt nicht in ihr Raster einfängt und gar 
nicht einfangen kann. Was speziell die 
Schwierigkeit mit dem Vater-Gott angeht, 
mit der sich D., ähnlich wie D. Solle, sehr 
herumschlägt, so sollte man bedenken, daß 
im lebendigen Glaubensvollzug die Analo- 
gie zwischen dem irdischen und dem •himm- 
lischen" Vater mit ihrer zeitgenössischen 
Problematik weit überschritten wird und 
schon immer überschritten wurde, auch wenn 
das in der Artikulierung des Glaubens nicht 
immer deutlich genug zum Ausdruck kam. 
Hier vor allem zeigt sich, wie mir scheint, 
daß der Autor, wie im Leben überhaupt, 
so auch im Glauben Überreflex ist und der 
Glaube den Intellekt - wenigstens objektiv 
- nicht radikal genug einholt. Es fällt auf, 
daß er wohl die kritischen Einwände gegen 
den Glauben äußerst sorgfältig registriert 
und sich mit ihnen einläßt, aber wenig von 
den Hilfen Gebrauch macht, die uns aus 
den Reihen der kritischen Wissenschaften 
selbst geboten werden. Andererseits hat D. 
von seinem Verstehens- und Erfahrungs- 
horizont her die Möglichkeit, dem Vater- 
unser und seinen Bitten Erkenntnisse ab- 
zugewinnen, die für viele ungewohnt sind, 
aber in ihrer Nüchternheit für die Bewäl- 
tigung unserer konkreten gesellschaftlichen 
und christlichen Aufgaben viel hergeben. 
Hier liegt die Stärke des Vf.: er weist un- 
erbittlich auf die soziale Seite der Botschaft 
Jesu hin, auf die Herrschaft Gottes, den 
Dienst der Liebe, im Hier und Heute. Jesus 
und seine Sache sind ihm darum die Mitte 
christlichen Glaubens und zugleich die 
glaubwürdigste Bezeugung des Gottes für 
die Menschen. F. Wulf SJ 




