
Wann kommt das •neue Pfingsten": 
Franz-Josef Steinmetz SJ, Frankfurt am Main 

Wer das Pfingstfest von heute mit dem vergleicht, was Lukas in seiner 
Apostelgeschichte beschreibt (2,1-13), wird Unterschiede feststellen, die 
ihn bedrängen und herausfordern. Was aber soll er daraus folgern? 

Damals, es war vielleicht der 27. oder 28. Mai des Jahres 30, geschah 
das, was mit guten Gründen als Geburtstag der Kirche und Anfang der 
christlichen Mission angesehen wird. Die Männer, die es erlebten, vermoch- 
ten es später nicht anders zu deuten als so, daß sie erzählten: •Ein Wind 
kam von Gott. Ein Feuer kam, und wir waren verwandelt. Wir wußten, 
daß Christus bei uns ist. Wir konnten reden. Wir wußten, was wir zu tun 
hatten. Wir sahen plötzlich, wie der Weg, den wir mit Jesus gegangen 
waren, vor unseren eigenen Füßen weiterging: er führte geradlinig zu den 
Menschen. Und nichts war uns mehr wichtig, als diesen Weg mit Jesus zu 
den Menschen zu gehen"1. Mit anderen Worten: Sie hatten einen Auftrag, 
von dem sie zutiefst überzeugt waren. Der versprochene Helfer war gekom- 
men, obwohl sie zuvor alleingelassen schienen. Und wo sie bisher wie vor 
einer Wand standen, da zeigte sich eine neue Straße. 

Heute erfahren viele von uns eher das Gegenteil von alldem. Ihre Ver- 
lassenheit hält anscheinend vergeblich Ausschau nach einem Tröster. Auf 
weite Strecken nichts als Ermüdung, Lustlosigkeit, unerträgliche Hitze, 
Tränen. Zahllose Gespräche und Reden vermögen die verhärteten Posi- 
tionen nicht aufzulösen; wie soll man die erkalteten Herzen erwärmen? 
Wie die Verirrten auf den rechten Weg zurückführen? Schlimmer noch: 
Das, was viele einstmals wenigstens selbst überzeugte, hat manches von 
seiner ursprünglichen Kraft verloren. Die alten Worte sind leer geworden, 
sagen nur noch wenig; die geheimnisvollen Gesten und Riten von einst, 
deren Glanz uns begeisterte und mit Freude und Hoffnung erfüllte, sind 
sie nicht leblos? Freilich gibt es auch heute noch andere Christen, die die 
herkömmlichen Sprachspiele bedenkenlos, unbekümmert weiterspielen. Ihre 
Welt ist offenbar nicht dunkel, sondern hell und voller Wunder. Aber sind 
sie nicht wie Kinder, die die Begrenztheit ihres Tuns noch nicht durchschaut 
haben? Wie lange werden sie noch durchhalten? Wird nicht eines Tages 
auch ihre Kinderwelt zusammenbrechen und jener Welt Platz machen, in 
der Angst und Verzweiflung herrschen, Gift und Schmutz, Raub und Mord, 
Durst und Hunger, Sinnlosigkeit und Verrat? Bekenntnisse überholen ein- 
ander, Gemeinschaften welken dahin, Theologien erweisen sich als unzu- 

1 Aus J. Zink, Wie wir beten können, Stuttgart 1970, 154. 



Franz-Josef Steinmetz 162 

reichend, erscheinen wie Jugendspiele, die mit der Zeit ungereimt, nichts- 
sagend werden, albern und langweilig wie die Bilder eines Abc-Buches, 
obwohl sie doch einstmals so neu waren, so unvergänglich neu. Greift die 
Not dieses Zerfalls nicht schon bis in unser Inneres, in unser Gebetsleben, 
in die heiligen Lieder und Texte der Liturgie? Wissen wir eigentlich noch, 
worum wir beten sollen in dieser verwirrten Welt, die voller Mißver- 
ständnisse und babylonischer Sprachnot ist, wo der Weg nach unten und 
der Weg nach oben das gleiche Ende zu haben scheinen: kein anderes als 
das Chaos? Welch ein Unterschied also zwischen damals und heute! 

Oder täuschen wir uns? War die Geburtsstunde der Kirche vielleicht doch 
nicht so schwungvoll und enthusiastisch wie sie im Bericht des Lukas er- 
scheint? Es gibt zwar keinen stichhaltigen Grund, daran zu zweifeln, daß 
sich die alte Pfingstüberlieferung auf ein Ereignis bezieht, das für die 
ganze Urkirche bedeutsam war. Aber in der Erzählung des Lukas muß man 
schließlich doch unterscheiden zwischen der Art und Weise, in der er die 
Ereignisse schildert, und dem, was er mit seiner malerischen Schilderung 
eigentlich aussagen will2. Wer auf ein •neues Pfingsten" hofft und wartet, 
der darf und soll das tun. Daran wollen ihn diese Überlegungen keineswegs 
hindern, im Gegenteil. Wer jedoch mit einem krassen Sprachenwunder 
rechnet, mit Massenekstase, mit meteorologischem Sturm und physika- 
lischem Feuer, die unsere Gemeinden urplötzlich ergreifen, der muß sich 
fragen, wieweit seine Erwartung den Aussagen der Apostelgeschichte 
wirklich entspricht. Es könnte sein, daß das •neue Pfingsten", auf das er 
gewartet hat, schon längst im Gange ist, nur er hat es noch nicht gemerkt. 
Denn schließlich hört man doch auch in der Kirche von heute nicht bloß 
den Leierkasten der alten Musik, sondern recht neue Töne und •andere 
Sprachen" (Apg 2, 4). Aber diese bedürfen wie damals der Deutung und 
stehen unter der Frage, aus welchem Geist sie geboren sind. Wer auf ein 
•neues Pfingsten" hofft, muß damit rechnen, daß er zunächst einmal außer 
sich gerät und ratlos ist, wenn es eintrifft. Auch er muß sich vorsehen, daß 
er nicht zu schnell auf die Seite derer gerät, die da spotten: •Sie sind von 
süßem Wein betrunken" (Apg 2, 13). Denn das war schließlich doch ein 
oft vergessenes Moment jenes vielgerühmten ersten Pfingstfestes, daß man 
sich fragte: •Was hat das zu bedeuten?" Es bedurfte der Predigt des Petrus, 
um Klarheit zu schaffen. Und selbst diese Klarheit blieb letzten Endes ein 
Glaube, auch wenn sie sich auf Worte des Propheten Joel zurückbezog 
(Apg 2, 14-36). Wie sollte es in der Kirche von heute so ganz anders sein, 
wenn eines Tages unsere jungen Männer •Gesichte schauen" und selbst 

2 Vgl. J. Kremer, Pfingstberidit und Pfingstgeschehen. Eine exegetische Untersuchung zu 
Apg 2,1-13. (SBS 63/64) Stuttgart 1973. 



Wann kommt das •neue Pfingsten"? *63 

unsere Alten •Träume haben" (2, 17) und unter dem Einfluß des von Gott 
neu ausgegossenen Geistes anfangen, die Erniedrigungen der Kirche als 
Erhöhung und ihre Schwäche als Stärke und als heilsgeschichtliches •Müs- 
sen" zu deuten? Wäre man nicht auch dann wieder versucht, solche Reden 
als trunkenes Geschwätz abzutun? Trotz aller Kraft- und Lustlosigkeit im 
Erscheinungsbild der kirchlichen Verkündigung unserer Zeit, deren Aus- 
maß wir nicht unterschätzen wollen: Das scheinbar trunkene Sprechen 
derer, die •Hoffnung gegen alle Hoffnung" (Rom 4, 18) predigen, ist im- 
mer noch zu hören. Das •neue Pfingsten" bleibt möglich. 

* * * 

Indessen fragen wir uns, ob etwas anderes in der Zwischenzeit nicht ebenso 
betrachtenswert ist wie die kunstvolle Pfingst-Malerei des Lukas, die mit 
Recht in hohem Ansehen steht und stehen soll. Ich denke an ein Wort des 
Paulus, das auf den ersten Blick weniger begeistert scheint und doch voll 
untergründiger Kraft ist, die weiterhelfen könnte. Es findet sich im großen 
Hoffnungs-Kapitel seines Römerbriefes. Da ist zwar nicht vom •Brausen" 
die Rede, •wie wenn ein heftiger Sturm daherfährt", auch nicht von •feuri- 
gen Zungen" oder von lautem •Getöse", vielmehr von •Vergänglichkeit", 
von •Geburtswehen" und ständigem •Seufzen". Aber das ist unsere Welt, 
und gerade die Welt der Kirche, wie sie viele heute wieder neu erleben. 
Und dennoch heißt es da, daß sich der Geist unserer Schwachheit annimmt 
(Rom 8,26). Eben das, was manchen so große Sorgen bereitet, gibt Paulus 
ohne Ängstlichkeit zu: •Wir wissen nicht, wofür wir in rechter Weise beten 
sollen" (ebd.). Dann aber fährt er fort: •Der Geist selber tritt für uns ein 
mit unaussprechlichem Seufzen. Und Gott, der die Herzen erforscht, weiß, 
was die Absicht des Geistes ist: Er tritt so, wie Gott es will, für die Heiligen 
ein" (8, 26 f). Ein dunkles Wort?3 Darf man so aus der Not eine Tugend 
machen? Sehen wir zu. 

Wir wissen nicht, was und wie wir jeweils beten sollen. Gewiß, wir 
besitzen die allgemeinen Leitlinien des Betens, wir haben das •Vater 
unser", das Gebet, das uns Jesus zu sprechen gelehrt hat. Aber diesen 
vertrauenden Aufblick zu Gott gegen alle Erfahrung von Vergänglichkeit 
und Zerfall durchzuhalten, das läßt die Sprache verstummen, wenn sie 
konkret werden will. Wir sind immer wieder viel zu matt, um so, wie es 
sich gebührt, die Not der Welt und unsere eigene aufzunehmen und im 
einzelnen vor Gott zu bringen. Hinzu kommt die Erfahrung, daß unsere 

3 Daß sich die Kommentatoren nicht leicht tun, zeigen z. B.: P. Althaus, Der Brief an die 
Römer, Göttingen 1966, 94; H.W.Schmidt, Der Brief des Paulus an die Römer, Berlin 
1963, 149 f; O.Michel, Römerbrief, Göttingen 1966, 207 f; K.Barth, Kurze Erklärung 
des Römerbriefes, München 1959, 125. 



Franz-Josef Steinmetz 164 

Gebete nicht so erhört werden, wie wir es möchten. Die Antwort, die Gott 
uns gibt, gleicht oft der, die Paulus in 2 Kor 12, 9 f formuliert: •Es genügt 
dir meine Gnade; denn sie erweist ihre Kraft in der Schwachheit." Was 
Gott gibt, gibt er meist so, daß es unseren naheliegenden Vorstellungen 
vom Heil zuwiderläuft. Wir können auf weite Strecken nichts anderes tun 
als seufzen. 

Wäre das Heil der Menschheit letztlich auf unsere eigene Kraft, auf den 
Schwung und den Enthusiasmus unseres Betens angewiesen, dann wäre 
es wahrhaftig schlecht um sie bestellt. Die Armseligkeit unserer Worte, 
das Nicht-Wissen, wie es jeweils konkret weitergehen soll, lassen uns bei- 
nahe verzweifeln. Die Frage ist aber, ob die dabei vorausgesetzte Bedeu- 
tung des Gebetes zu Recht besteht. Kommt nicht die Erfahrung der Hilf- 
losigkeit unseres Bittens vor allem daher, daß gerade der Christ den 
bleibenden Abstand zwischen sich und Gott erkennt, weil er sich prüft, ob 
er in seinem Beten dem Willen Gottes gerecht wird? Dann liegt aber genau 
in dieser bitteren Erfahrung der Armseligkeit die Möglichkeit, zu dem 
besseren Verständnis des Betens vorzudringen, das Paulus hier andeutet. 
Unser bittendes Seufzen ist nicht nichts. Aber wir verlassen uns keines- 
wegs auf die Kraft, die in ihm selber liegt. Wir dürfen uns nicht überfor- 
dern. Wir vertrauen vielmehr darauf, daß der Geist Gottes die Not und 
Schwachheit unseres Seufzens annimmt, um sie vor den Vater zu tragen. 
Der Apostel will etwa sagen, daß der Geist unser armseliges Beten gewis- 
sermaßen in die Sprache •übersetzt", die vor Gott Gültigkeit behält, indem 
er es reinigt und verwandelt, es nach dem Willen des Vaters formt und so 
zu dem Gebet macht, das sich vor Gott gebührt. 

Dieses göttliche Beten, dieser letzte Inbegriff unserer Hoffnung, ist 
•unaussprechlich", es ist, wie Paulus mit menschlichen Worten zu umschrei- 
ben sucht, ein •unaussprechlicher Seufzer". Christen haben die Zuversicht, 
daß der Geist Gottes selber für sie eintritt. Er kann das aber nicht so tun, 
daß er unseren menschlichen Horizont durch orakelhafte Erkenntnisse 
erweitert. Die menschliche Sprache behält ihre Grenzen, •denn an die 
Hoffnung ist unsere Rettung gebunden" (Rom 8, 24). Das Beten des Gei- 
stes, der von uns nur als unausgesprochenes und unaussprechbares Seufzen 
erfahren wird und uns so in dem Ungenügen des menschlichen Gebets- 
lebens beläßt, hat für Gott dennoch einen klaren Inhalt. •Er tritt so, wie 
Gott es will, für die Heiligen (= die Gläubigen) ein" (Rom 8,27). Sozu- 
sagen inmitten der Schwachheit und Ohnmacht unseres eigenen Betens 
kann immer wieder diese stabilisierende Kraft erfahren werden, die im 
Grunde nichts anderes ist als die vom Geist Gottes getragene Hoffnung. 
Nach Meinung des Paulus wirkt Gottes Geist nämlich nicht bloß in außer- 
gewöhnlichen Phänomenen (deren Existenz und Wert hier keineswegs 



Wann kommt das •neue Pfingsten"? 165 

bestritten werden soll), sondern dieser Geist äußert sich ebenso im alltäg- 
lichen christlichen Leben, vor allem in dem •gegen alle Hoffnung" sehn- 
suchtsvollen Verlangen nach Lebensvollendung4. Wer ein •neues Pfing- 
sten" erfahren möchte, tut gut daran, sich auch diese paulinische Gestalt 
der Geisterfüllung vor Augen zu halten. 

Dies alles schließt nicht aus, daß sich der Mensch stets um neues, geist- 
erfülltes Beten, um treffendere Worte, die seiner jeweiligen Situation 
besser entsprechen, bemüht. Aber er wird sich sagen, daß auch seine höch- 
sten Worte nur unzureichender Ausdruck seines hoffenden Glaubens sind. 
Er wird sein Heil nicht letztlich von der Kraft seiner Buchstaben erwarten, 
sondern vom Geist Gottes, der für ihn eintritt. Er wird daher unter Um- 
ständen geduldig und zuversichtlich weitersprechen, was er gelernt hat, bis 
ihm ein überzeugend neuer Ausdruck gelungen ist; denn er weiß, daß auch 
der beste Ausdruck seines Betens nur vorläufiges •Stückwerk" ist, auf das 
es nur sehr bedingt ankommt. Gott •hat uns nämlich fähig gemacht, Diener 
des Neuen Bundes zu sein, nicht des Buchstabens, sondern des Geistes" 
(2 Kor 3,6). 

* * * 

Damit diese Fähigkeit auch in der Kirche von heute wachse und zunehme, 
empfiehlt sich schließlich noch die Betrachtung eines johanneischen Geist- 
Wortes, das ziemlich unbekannt ist. Es steht in den sogenannten Abschieds- 
reden Jesu und lautet: •Ich sage euch die Wahrheit: Es ist gut für euch, 
daß ich fortgehe; denn wenn ich nicht fortgehe, wird der Beistand nicht 
zu euch kommen; gehe ich aber, so werde ich ihn zu euch senden" (Joh 16, 7). 

Der Tod Jesu, der hier mit diesem Wort vom Fortgehen gemeint ist und 
das Herz der Jünger mit Trauer erfüllte, hat zahllose Aspekte, die von den 
Evangelien im Laufe der Zeit immer deutlicher ins Bewußtsein gehoben 
wurden. Johannes betrachtet hier die grundsätzliche Bedeutung des Todes 
Jesu für das Kommen des Geistes. Er will damit nicht ausschließen, daß der 
Geist schon zur Zeit des irdischen Lebens Jesu wirksam werden konnte, 
wie es die Synoptiker beschreiben, aber er will das Sterben Jesu unter einer 
neuen Rücksicht •einsichtig" machen. 

Was würde geschehen, wenn Jesus nicht fortginge? Er würde damit dem 
Mißverständnis Vorschub leisten, als gäbe es schon in der menschlich- 
geschichtlichen Sphäre eine bleibende Sicherheit. Jesus sagt zwar mit Recht: 
•Wer mich gesehen hat, hat den Vater gesehen" (Joh 14,9). Aber das 
Göttliche und das Menschliche in ihm bleibt •unvermischt". Alles in der 

4 J. Kremer, a. a. 0. 47 f. 



Franz-Josef Steinmetz 166 

Zeit Geschenkte und Erlebte ist nur ein Gleichnis. Unser Blick muß auch 
weiterhin auf die befreiende Gabe Gottes selbst gerichtet bleiben. Daher 
besteht die Offenbarung gerade nicht aus einem abgeschlossenen Komplex 
von Sätzen, nicht aus einem fertigen Lehrsystem, sondern sie ist der Ruf 
in die Zukunft, die von Gott kommt. Oder weshalb sonst erklärt Jesus (nach 
Johannes) seinen Jüngern so eindringlich, daß er ihnen noch vieles zu sagen 
habe, daß sie es aber jetzt noch nicht ertragen könnten (Joh 16,12)? Leider 
sind gerade diese Worte nicht sonderlich in unserer Erinnerung verankert. 
Der Absolutheitsanspruch der christlichen Offenbarung wird doch oft zu 
vereinfachend gegen ihre Dynamik und Zukunfts-Geöffnetheit ausgespielt. 

Freilich ist zu bedenken, daß der kommende Geist der Wahrheit, der in 
die volle Wahrheit einführen wird, nicht bloß einer ist, von dem man nicht 
weiß, woher er kommt und wohin er geht (Joh 3, 8). Vielmehr heißt es: 
•Er wird nicht von sich aus reden, sondern was er hört, wird er reden, 
und das Kommende wird er euch verkünden" (Joh 16,13). Entsprechend 
hatte Jesus schon zuvor erklärt: •Der Beistand aber, der heilige Geist, den 
der Vater in meinem Namen senden wird, er wird euch alles lehren und 
euch an alles erinnern, was ich euch gesagt habe" (14,26). Aber diese 
Erinnerung bedeutet doch nun wahrhaftig etwas anderes als den Versuch, 
eine längst vergangene menschliche Persönlichkeit, ungeachtet seither ver- 
gangener Geschichte, genau so wie sie war, gewissermaßen •zurückrufen" 
zu wollen bzw. die bloße Rückkehr zu einem historischen Phänomen. Viel- 
mehr soll das Wort des jetzt in der Kirche wirkenden Geistes gehört wer- 
den. Dies Wort ist im Grunde ständig das gleiche, und doch ist es jeweils 
neu, weil es von Gott her kommt und gegen die sich jeweils verschließende 
Zeitgeschichte gesprochen ist. 

Aber noch einmal: Weshalb sagt Jesus, es sei gut, daß er fortgeht? Und 
weshalb wird der Geist nicht kommen, wenn er einfach bleibt, wie es dem 
menschlichen Wünschen der Jünger entspricht? Ich weiß keine bessere 
Antwort als die, die uns der heilige Augustinus geschenkt hat: •Es ist, als 
würde er sagen: Es kommt euch zugute, daß euch diese Gestalt der Ernied- 
rigung genommen wird; ich wohne zwar als fleischgewordenes Wort unter 
euch, aber ich will nicht, daß ihr mich noch fleischlich liebt und Kinder sein 
wollt, die mit dieser Milch zufrieden sind ... Wenn ich euch die leichten 
Speisen, mit denen ich euch nährte, nicht entziehe, werdet ihr nicht nach 
fester Speise verlangen; wenn ihr fleischlich dem Fleische anhangt, werdet 
ihr nicht geistfähig sein ... Was heißt also ,Wenn ich nicht fortgehe, wird 
der Beistand nicht zu euch kommen', wenn nicht dies: Ihr könnt den Geist 
nicht fassen, solange ihr fortfahrt, Christus dem Fleische nach zu kennen... 
Nachdem Christus jedoch körperlich Abschied genommen hatte, stand 
ihnen nicht bloß der Heilige Geist, sondern auch der Vater und der Sohn 



Wann kommt das •neue Pfingsten"? 167 

in geistlicher Weise (spiritaliter) bei"5. Wer also, so dürfen wir ergänzen, 
die Trauer dieses Abschieds nicht ertragen will, wird auch die Freude der 
bleibenden Verbundenheit mit Jesus nicht erfahren. Es gibt den göttlichen 
Beistand und Helfer nicht anders als in diesem ständigen Kommen und 

Gehen. 
Ob darin nicht auch eine Antwort auf die Frage zu finden ist, warum 

das Wirken des Geistes heute so schwach erfahren werde? Das Gehörte 
könnte zumindest nachdenklich stimmen, ob nicht auch heute ein fleisch- 
liches Festhalten an Jesus dem Kommen des Geistes im Wege steht. Wei- 
terhin könnte man sich fragen, ob wir nicht gerade in dieser Hinsicht Jesus 
besser nachfolgen müßten. Wenn er schon von sich sagt •Es ist gut für euch, 
daß ich fortgehe", gilt das dann nicht mindestens ebenso (oder noch weit 
mehr) von uns allen: •Wenn ich nicht fortgehe, wird der Beistand nicht 
zu euch kommen"? Damit ist selbstverständlich nicht einem verantwor- 
tungslosem Davonlaufen das Wort geredet, wohl aber der ständigen Auf- 
gabe, sich in seiner vorläufigen Vergänglichkeit nicht zu wichtig zu nehmen, 
sich also dem Geist, der alles erst eigentlich lebendig macht, nicht in die 
Quere zu stellen. Exempla trahunt, ziehen wir die Konsequenzen ... 

Kommt dann endlich das •neue Pfingsten"? Nun, das aufmerksame 
Hören und gehorsame Befolgen des biblischen Wortes, das uns als geist- 
gewirktes Wort Gottes anvertraut wurde, ist dafür zweifellos eine wichtige 
Voraussetzung. Eine Garantie ist es zwar nicht, denn jeder Buchstabe, auch 
der Buchstabe der Bibel, kann töten (2 Kor 3,6), kann zur teuflischen Ver- 
suchung werden (Lk 4, 10 f). Nur der Geist macht lebendig (Joh 6, 63). 
Aber die Hoffnung bleibt bestehen, daß auch heute viele, die sich betend 
und im Gespräch mit der Kirche bleibend um das Verständnis der biblischen 
Schriften bemühen, angeregt durch die ihnen eigene Gestalten-Vielfalt 
und innere Dynamik, in die Freiheit jenes Geistes Gottes gelangen, auf den 

diese verweisen. 

5 Sancti Aurelii Augustini in Johannis Evangelium, Tractatus 94, Nr. 4 und 5 (Corpus 
Christianorum, Series Latina Bd. 36). Private Übersetzung. 




