Wann kommt das ,,neue Pfingsten«:

Franz-Josef Steinmetz SJ, Frankfurt am Main

Wer das Pfingstfest von heute mit dem vergleicht, was Lukas in seiner
Apostelgeschichte beschreibt (2, 1-13), wird Unterschiede feststellen, die
ihn bedrangen und herausfordern. Was aber soll er daraus folgern?

Damals, es war vielleicht der 27. oder 28. Mai des Jahres 30, geschah
das, was mit guten Griinden als Geburtstag der Kirche und Anfang der
christlichen Mission angesehen wird. Die Manner, die es erlebten, vermoch-
ten es spéter nicht anders zu deuten als so, daf sie erzdhlten: ,Ein Wind
kam von Gott. Ein Feuer kam, und wir waren verwandelt. Wir wufiten,
dafl Christus bei uns ist. Wir konnten reden. Wir wufiten, was wir zu tun
hatten. Wir sahen plétzlich, wie der Weg, den wir mit Jesus gegangen
waren, vor unseren eigenen Fiilen weiterging: er fuhrte geradlinig zu den
Menschen. Und nichts war uns mehr wichtig, als diesen Weg mit Jesus zu
den Menschen zu gehen“!. Mit anderen Worten: Sie hatten einen Auftrag,
von dem sie zutiefst iiberzeugt waren. Der versprochene Helfer war gekom-
men, obwohl sie zuvor alleingelassen schienen. Und wo sie bisher wie vor
einer Wand standen, da zeigte sich eine neue Strafle.

Heute erfahren viele von uns eher das Gegenteil von alldem. Thre Ver-
lassenheit hélt anscheinend vergeblich Ausschau nach einem Troster. Auf
weite Strecken nichts als Ermiildung, Lustlosigkeit, unertrdgliche Hitze,
Trianen. Zahllose Gesprache und Reden vermogen die verhirteten Posi-
tionen nicht aufzulosen; wie soll man die erkalteten Herzen erwarmen?
Wie die Verirrten auf den rechten Weg zuruckfithren? Schlimmer noch:
Das, was viele einstmals wenigstens selbst liberzeugte, hat manches von
seiner urspriinglichen Kraft verloren. Die alten Worte sind leer geworden,
sagen nur noch wenig; die geheimnisvollen Gesten und Riten von einst,
deren Glanz uns begeisterte und mit Freude und Hoffnung erfillte, sind
sie nicht leblos? Freilich gibt es auch heute noch andere Christen, die die
herkémmlichen Sprachspiele bedenkenlos, unbekiimmert weiterspielen. Ihre
Welt ist offenbar nicht dunkel, sondern hell und voller Wunder. Aber sind
sie nicht wie Kinder, die die Begrenztheit ihres Tuns noch nicht durchschaut
haben? Wie lange werden sie noch durchhalten? Wird nicht eines Tages
auch ihre Kinderwelt zusammenbrechen und jener Welt Platz machen, in
der Angst und Verzweiflung herrschen, Gift und Schmutz, Raub und Mord,
Durst und Hunger, Sinnlosigkeit und Verrat? Bekenntnisse iiberholen ein-
ander, Gemeinschaften welken dahin, Theologien erweisen sich als unzu-

t Aus J. Zink, Wie wir beten konnen, Stuttgart 1970, 154.



Franz-Josef Steinmetz 162

reichend, erscheinen wie Jugendspiele, die mit der Zeit ungereimt, nichts-
sagend werden, albern und langweilig wie die Bilder eines Abc-Buches,
obwohl sie doch cinstmals so neu waren, so unverginglich neu. Greift die
Not dieses Zerfalls nicht schon bis in unser Inneres, in unser Gebetsleben,
in die heiligen Lieder und Texte der Liturgie? Wissen wir eigentlich noch,
worum wir beten sollen in dieser verwirrten Welt, die voller Mifiver-
standnisse und babylonischer Sprachnot ist, wo der Weg nach unten und
der Weg nach oben das gleiche Ende zu haben scheinen: kein anderes als
das Chaos? Welch ein Unterschied also zwischen damals und heute!

Oder tauschen wir uns? War die Geburtsstunde der Kirche vielleicht doch
nicht so schwungvoll und enthusiastisch wie sie im Bericht des Lukas er-
scheint? Es gibt zwar keinen stichhaltigen Grund, daran zu zweifeln, daf§
sich die alte Pfingstiiberlieferung auf ein Ereignis bezieht, das fiir die
ganze Urkirche bedeutsam war. Aber in der Erzihlung des Lukas mufi man
schliefllich doch unterscheiden zwischen der Art und Weise, in der er die
Ereignisse schildert, und dem, was er mit seiner malerischen Schilderung
eigentlich aussagen will2. Wer auf ein ,neues Pfingsten® hofft und wartet,
der darf und soll das tun. Daran wollen ihn diese Uberlegungen keineswegs
hindern, im Gegenteil. Wer jedoch mit einem krassen Sprachenwunder
rechnet, mit Massenekstase, mit meteorologischem Sturm und physika-
lischem Feuer, die unsere Gemeinden urplétzlich ergreifen, der mufl sich
fragen, wieweit seine Erwartung den Aussagen der Apostelgeschidite
wirklich entspricht. Es konnte sein, dafl das ,neue Pfingsten®, auf das er
gewartet hat, schon ldngst im Gange ist, nur er hat es noch nicht gemerkt.
Denn schlieflich hért man doch auch in der Kirche von heute nicht blof§
den Leierkasten der alten Musik, sondern recht neue Téne und ,andere
Sprachen® (Apg 2, 4). Aber diese bediirfen wie damals der Deutung und
stehen unter der Frage, aus welchem Geist sie geboren sind. Wer auf ein
»neues Pfingsten hofft, mufl damit rechnen, dafl er zunichst einmal aufier
sich geradt und ratlos ist, wenn es eintrifft. Auch er mufl sich vorsehen, dafl
er nicht zu schnell auf die Seite derer gerit, die da spotten: ,Sie sind von
siflem Wein betrunken“ (Apg 2, 18). Denn das war schlieflich doch ein
oft vergessenes Moment jenes vielgerithmten ersten Pfingstfestes, dafl man
sich fragte: , Was hat das zu bedeuten?“ Es bedurfte der Predigt des Petrus,
um Klarheit zu schaffen. Und selbst diese Klarheit blieb letzten Endes ein
Glaube, auch wenn sie sich auf Worte des Propheten Joel zuriickbezog
(Apg 2, 14-86). Wie sollte es in der Kirche von heute so ganz anders sein,
wenn eines Tages unsere jungen Minner ,Gesichte schauen® und selbst

* Vgl. J. Kremer, Pfingstbericht und Pfingstgeschehen. Eine exegetische Untersuchung zu
Apg 2, 1-13. (SBS 63/64) Stuttgart 1973.



Wann kommt das ,neue Pfingsten”? 163

unsere Alten , Triume haben® (2, 17) und unter dem Einflufl des von Gott
neu ausgegossenen Geistes anfangen, die Erniedrigungen der Kirche als
ErhShung und ihre Schwiche als Stirke und als heilsgeschichtliches , Miis-
sen® zu deuten? Wire man nicht auch dann wieder versucht, solche Reden
als trunkenes Geschwitz abzutun? Trotz aller Kraft- und Lustlosigkeit im
Erscheinungsbild der kirchlichen Verkiindigung unserer Zeit, deren Aus-
maf wir nicht unterschitzen wollen: Das scheinbar trunkene Sprechen
derer, die ,Hoffnung gegen alle Hoffnung“ (Rém 4, 18) predigen, ist im-
mer noch zu horen. Das ,neue Pfingsten® bleibt moglich.

L

Indessen fragen wir uns, ob etwas anderes in der Zwischenzeit nicht ebenso
betrachtenswert ist wie die kunstvolle Pfingst-Malerei des Lukas, die mit
Recht in hohem Ansehen steht und stehen soll. Ich denke an ein Wort des
Paulus, das auf den ersten Blick weniger begeistert scheint und doch voll
untergriindiger Kraft ist, die weiterhelfen konnte. Es findet sich im grofien
Hoffnungs-Kapitel seines Rémerbriefes. Da ist zwar nicht vom »Brausen
die Rede, , wie wenn ein heftiger Sturm daherfahrt“, auch nicht von Lfeuri-
gen Zungen® oder von lautem ,, Getbse®, vielmehr von , Verginglichkeit®,
von ,Geburtswehen® und stindigem ,,Seufzen®. Aber das ist unsere Welt,
und gerade die Welt der Kirche, wie sie viele heute wieder neu erleben.
Und dennoch heifit es da, dafl sich der Geist unserer Schwachheit annimmt
(Rém 8, 26). Eben das, was manchen so grofle Sorgen bereitet, gibt Paulus
ohne Angstlichkeit zu: , Wir wissen nicht, wofiir wir in rechter Weise beten
sollen“ (ebd.). Dann aber fahrt er fort: ,Der Geist selber tritt fiir uns ein
mit unaussprechlichem Seufzen. Und Gott, der die Herzen erforscht, weil},
was die Absicht des Geistes ist: Er tritt so, wie Gott es will, fiir die Heiligen
ein® (8,26 ). Ein dunkles Wort?® Darf man so aus der Not eine Tugend
machen? Sehen wir zu.

Wir wissen nicht, was und wie wir jeweils beten sollen. Gewify, wir
besitzen die allgemeinen Leitlinien des Betens, wir haben das , Vater
unser®, das Gebet, das uns Jesus zu sprechen gelehrt hat. Aber diesen
vertrauenden Aufblick zu Gott gegen alle Erfahrung von Verginglichkeit
und Zerfall durchzuhalten, das 1}t die Sprache verstummen, wenn sie
konkret werden will. Wir sind immer wieder viel zu matt, um so, wie es
sich gebiihrt, die Not der Welt und unsere eigene aufzunehmen und im
einzelnen vor Gott zu bringen. Hinzu kommt die Erfahrung, dafl unsere

3 Daf sich die Kommentatoren nicht leicht tun, zeigen z. B.: P. Althaus, Der Brief an die
Rémer, Gottingen 1966, 94; H. W. Schmidt, Der Brief des Paulus an die Romer, Berlin
1963, 149 f; O.Michel, Rémerbrief, Gottingen 1966, 207 f; K. Barth, Kurze Erklirung
des Romerbriefes, Miinchen 1959, 125.



Franz-Josef Steinmetz 164

Gebete nicht so erhért werden, wie wir es mochten. Die Antwort, die Gott
uns gibt, gleicht oft der, die Paulus in 2 Kor 12, 9 f formuliert: ,Es geniigt
dir meine Gnade; denn sie erweist ihre Kraft in der Schwachheit.“ Was
Gott gibt, gibt er meist so, dafl es unseren naheliegenden Vorstellungen
vom Heil zuwiderlduft. Wir konnen auf weite Strecken nichts anderes tun
als seufzen.

Wiire das Heil der Menschheit letztlich auf unsere eigene Kraft, auf den
Schwung und den Enthusiasmus unseres Betens angewiesen, dann wiére
es wahrhaftig schlecht um sie bestellt. Die Armseligkeit unserer Worte,
das Nicht-Wissen, wie es jeweils konkret weitergehen soll, lassen uns bei-
nahe verzweifeln. Die Frage ist aber, ob die dabei vorausgesetzte Bedeu-
tung des Gebetes zu Recht besteht. Kommt nicht die Erfahrung der Hilf-
losigkeit unseres Bittens vor allem daher, dafl gerade der Christ den
bleibenden Abstand zwischen sich und Gott erkennt, weil er sich prift, ob
er in seinem Beten dem Willen Gottes gerecht wird? Dann liegt aber genau
in dieser bitteren Erfahrung der Armseligkeit die Moglichkeit, zu dem
besseren Verstindnis des Betens vorzudringen, das Paulus hier andeutet.
Unser bittendes Seufzen ist nicht nichts. Aber wir verlassen uns keines-
wegs auf die Kraft, die in ihm selber liegt. Wir diirfen uns nicht tiberfor-
dern. Wir vertrauen vielmehr darauf, dafl der Geist Gottes die Not und
Schwachheit unseres Seufzens annimmt, um sie vor den Vater zu tragen.
Der Apostel will etwa sagen, dafl der Geist unser armseliges Beten gewis-
sermafien in die Sprache ,iibersetzt*, die vor Gott Giiltigkeit behalt, indem
er es reinigt und verwandelt, es nach dem Willen des Vaters formt und so
zu dem Gebet macht, das sich vor Gott gebiihrt.

Dieses gottliche Beten, dieser letzte Inbegriff unserer Hoffnung, ist
»unaussprechlich®, es ist, wie Paulus mit menschlichen Worten zu umschrei-
ben sucht, ein ,unaussprechlicher Seufzer“. Christen haben die Zuversicht,
dafl der Geist Gottes selber fiir sie eintritt. Er kann das aber nicht so tun,
dafl er unseren menschlichen Horizont durch orakelhafte Erkenntnisse
erweitert. Die menschliche Sprache behalt ihre Grenzen, ,denn an die
Hoffnung ist unsere Rettung gebunden® (R6m 8, 24). Das Beten des Gei-
stes, der von uns nur als unausgesprochenes und unaussprechbares Seufzen
erfahren wird und uns so in dem Ungeniigen des menschlichen Gebets-
lebens belaft, hat fir Gott dennoch einen klaren Inhalt. ,Er tritt 50, wie
Gott es will, fiir die Heiligen (= die Gldubigen) ein“ (Rém 8, 27). Sozu-
sagen inmitten der Schwachheit und Ohnmacht unseres eigenen Betens
kann immer wieder diese stabilisierende Kraft erfahren werden, die im
Grunde nichts anderes ist als die vom Geist Gottes getragene Hoffnung.
Nach Meinung des Paulus wirkt Gottes Geist nimlich nicht blof in aufler-
gewohnlichen Phinomenen (deren Existenz und Wert hier keineswegs



Wann kommt das ,neue Pfingsten“? 165

bestritten werden soll), sondern dieser Geist dufiert sich ebenso im alltdg-
lichen christlichen Leben, vor allem in dem ,gegen alle Hoffnung® sehn-
suchtsvollen Verlangen nach Lebensvollendung?. Wer ein ,neues Pfing-
sten® erfahren mochte, tut gut daran, sich auch diese paulinische Gestalt
der Geisterfiillung vor Augen zu halten.

Dies alles schliefit nicht aus, daff sich der Mensch stets um neues, geist-
erfiillltes Beten, um treffendere Worte, die seiner jeweiligen Situation
besser entsprechen, bemiiht. Aber er wird sich sagen, dafl auch seine héch-
sten Worte nur unzureichender Ausdruck seines hoffenden Glaubens sind.
Er wird sein Heil nicht letztlich von der Kraft seiner Buchstaben erwarten,
sondern vom Geist Gottes, der fiir ihn eintritt. Er wird daher unter Um-
stinden geduldig und zuversichtlich weitersprechen, was er gelernt hat, bis
ihm ein {iberzeugend neuer Ausdruck gelungen ist; denn er weifl, dafl auch
der beste Ausdruck seines Betens nur vorldufiges ,Stuckwerk® ist, auf das
es nur sehr bedingt ankommt. Gott ,hat uns ndmlich fahig gemacht, Diener
des Neuen Bundes zu sein, nicht des Buchstabens, sondern des Geistes®
(2 Kor 3,6).

* * %

Damit diese Fahigkeit auch in der Kirche von heute wachse und zunehme,
empfichlt sich schlieBlich noch die Betrachtung eines johanneischen Geist-
Wortes, das ziemlich unbekannt ist. Es steht in den sogenannten Abschieds-
reden Jesu und lautet: ,Ich sage euch die Wahrheit: Es ist gut fiir euch,
daf ich fortgehe; denn wenn ich nicht fortgehe, wird der Beistand nicht
zu euch kommen; gehe ich aber, so werde ich ihn zu euch senden® (Joh 16, 7).

Der Tod Jesu, der hier mit diesem Wort vom Fortgehen gemeint ist und
das Herz der Jinger mit Trauer erfiillte, hat zahllose Aspckte, die von den
Evangelien im Laufe der Zeit immer deutlicher ins Bewufitsein gehoben
wurden. Johannes betrachtet hier die grundsétzliche Bedeutung des Todes
Jesu fiir das Kommen des Geistes. Er will damit nicht ausschlieflen, dafl der
Geist schon zur Zeit des irdischen Lebens Jesu wirksam werden konnte,
wie es die Synoptiker beschreiben, aber er will das Sterben Jesu unter einer
neuen Riicksicht ,einsichtig® machen.

Was wiirde geschehen, wenn Jesus nicht fortginge? Er wiirde damit dem
Mif}verstindnis Vorschub leisten, als gibe es schon in der menschlich-
geschichtlichen Sphire eine bleibende Sicherheit. Jesus sagt zwar mit Recht:
» Wer mich gesehen hat, hat den Vater gesehen® (Joh 14,9). Aber das
Géttliche und das Menschliche in ihm bleibt ,unvermischt“. Alles in der

4 J.Kremer, a.a. 0. 47 1.



Franz-Josef Steinmetz 166

Zeit Geschenkte und Erlebte ist nur ein Gleichnis. Unser Blick muf} auch
weiterhin auf die befreiende Gabe Gottes selbst gerichtet bleiben. Daher
besteht die Offenbarung gerade nicht aus einem abgeschlossenen Komplex
von Séitzen, nicht aus einem fertigen Lehrsystem, sondern sie ist der Ruf
in die Zukunft, die von Gott kommt. Oder weshalb sonst erklirt Jesus (nach
Johannes) seinen Jiingern so eindringlich, dafl er ihnen noch vieles zu sagen
habe, daf} sie es aber jetzt noch nicht ertragen konnten (Joh 16, 12)? Leider
sind gerade diese Worte nicht sonderlich in unserer Erinnerung verankert.
Der Absolutheitsanspruch der christlichen Offenbarung wird doch oft zu
vereinfachend gegen ihre Dynamik und Zukunfts-Gedffnetheit ausgespielt.

Freilich ist zu bedenken, dafl der kommende Geist der Wahrheit, der in
die volle Wahrheit einfiihren wird, nicht blof§ einer ist, von dem man nicht
weifl, woher er kommt und wohin er geht (Joh 3, 8). Vielmehr heifdt es:
»Er wird nicht von sich aus reden, sondern was er hdrt, wird er reden,
und das Kommende wird er euch verkiinden“ (Joh 16, 18). Entsprechend
hatte Jesus schon zuvor erklart: ,Der Beistand aber, der heilige Geist, den
der Vater in meinem Namen senden wird, er wird euch alles lehren und
euch an alles erinnern, was ich euch gesagt habe“ (14,26). Aber diese
Erinnerung bedeutet doch nun wahrhaftig etwas anderes als den Versuch,
eine lingst vergangene menschliche Personlichkeit, ungeachtet seither ver-
gangener Geschichte, genau so wie sie war, gewissermaflen ,zuriickrufen®
zu wollen bzw. die blofle Riickkehr zu einem historischen Phinomen. Viel-
mehr soll das Wort des jetzt in der Kirche wirkenden Geistes gehort wer-
den. Dies Wort ist im Grunde stidndig das gleiche, und doch ist es jeweils
neu, weil es von Gott her kommt und gegen die sich jeweils verschlieende
Zeitgeschichte gesprochen ist.

Aber noch einmal: Weshalb sagt Jesus, es sei gut, daf er fortgeht? Und
weshalb wird der Geist nicht kommen, wenn er einfach bleibt, wie es dem
menschlichen Wiinschen der Jinger entspricht? Ich weifl keine bessere
Antwort als die, die uns der heilige Augustinus geschenkt hat: ,Es ist, als
wiirde er sagen: Es kommt euch zugute, dafl euch diese Gestalt der Ernied-
rigung genommen wird; ich wohne zwar als fleischgewordenes Wort unter
euch, aber ich will nicht, dafl ihr mich noch fleischlich liebt und Kinder sein
wollt, die mit dieser Milch zufrieden sind ... Wenn ich euch die leichten
Speisen, mit denen ich euch nihrte, nicht entziche, werdet ihr nicht nach
fester Speise verlangen; wenn ihr fleischlich dem Fleische anhangt, werdet
ihr nicht geistfadhig sein . .. Was heifit also ,Wenn ich nicht fortgehe, wird
der Beistand nicht zu euch kommen*, wenn nicht dies: Thr konnt den Geist
nicht fassen, solange ihr fortfahrt, Christus dem Fleische nach zu kennen . . .
Nachdem Christus jedoch korperlich Abschied genommen hatte, stand
ihnen nicht blof} der Heilige Geist, sondern auch der Vater und der Sohn



Wann kommt das ,neue Pfingsten? 167

in geistlicher Weise (spiritaliter) bei“®. Wer also, so diirfen wir ergédnzen,
die Trauer dieses Abschieds nicht ertragen will, wird auch die Freude der
bleibenden Verbundenheit mit Jesus nicht erfahren. Es gibt den géttlichen
Beistand und Helfer nicht anders als in diesem stindigen Kommen und
Gehen.

Ob darin nicht auch eine Antwort auf die Frage zu finden ist, warum
das Wirken des Geistes heute so schwach erfahren werde? Das Gehorte
konnte zumindest nachdenklich stimmen, ob nicht auch heute ein fleisch-
liches Festhalten an Jesus dem Kommen des Geistes im Wege steht. Wei-
terhin kénnte man sich fragen, ob wir nicht gerade in dieser Hinsicht Jesus
besser nachfolgen miifiten. Wenn er schon von sich sagt ,Es ist gut fiir euch,
dafl ich fortgehe®, gilt das dann nicht mindestens ebenso (oder noch weit
mehr) von uns allen: ,Wenn ich nicht fortgehe, wird der Beistand nicht
zu euch kommen“? Damit ist selbstverstindlich nicht einem verantwor-
tungslosem Davonlaufen das Wort geredet, wohl aber der stindigen Auf-
gabe, sich in seiner vorldufigen Vergénglichkeit nicht zu wichtig zu nehmen,
sich also dem Geist, der alles erst eigentlich lebendig macht, nicht in die
Quere zu stellen. Exempla trahunt, ziechen wir die Konsequenzen . ..

Kommt dann endlich das ,neue Pfingsten“? Nun, das aufmerksame
Héren und gehorsame Befolgen des biblischen Wortes, das uns als geist-
gewirktes Wort Gottes anvertraut wurde, ist dafiir zweifellos eine wichtige
Voraussetzung. Eine Garantie ist es zwar nicht, denn jeder Buchstabe, auch
der Buchstabe der Bibel, kann téten (2 Kor 3, 6), kann zur teuflischen Ver-
suchung werden (Lk 4, 10 f). Nur der Geist macht lebendig (Joh 6, 63).
Aber die Hoffnung bleibt bestehen, dafl auch heute viele, die sich betend
und im Gesprich mit der Kirche bleibend um das Verstindnis der biblischen
Schriften bemithen, angeregt durch die ihnen eigene Gestalten-Vielfalt
und innere Dynamik, in die Freiheit jenes Geistes Gottes gelangen, auf den
diese verweisen.

5 Sancti Aurelii Augustini in Johannis Evangelium, Tractatus 94, Nr. 4 und 5 (Corpus
Christianorum, Series Latina Bd. 86). Private Ubersetzung.





