Glaubenserfahrung als Voraussetzung
des Glaubenszeugnisses
Friedrich Wulf S, Miinchen

1. Wo ist der ,,Sitzim Leben* fiir das Thema, wenn es heute gestellt wird?

Ich skizziere kurz die Vorgeschichte: Das 19. Jahrhundert stand im Katho-
lizimus - zunéchst apologetisch, in der Abwehr nach auflen, dann aber in
wachsendem Mafle auch innerkirchlich, in der innerkirchlichen Auseinan-
dersetzung —im Zeichen der Frage des Verhiltnisses von Glaube und Wis-
sen. Die offiziellen kirchlichen Aussagen blieben zu sehr in einer statischen,
abstrakten, ndmlich der iiberlieferten philosophisch-theologischen Begriff-
lichkeit stecken und setzten sich nicht geniigend mit den neu aufkommenden
Erkenntnissen naturwissenschaftlicher und geisteswissenschaftlicher Her-
kunft auseinander. Sie sahen das Problem, wie wir heute wissen, gar nicht
in seinem ganzen Ernst. Damit wuchs zugleich das innerkirchliche Unbe-
hagen iiber die Diskrepanz zwischen der offiziellen Glaubenslehre und dem
tatsichlich Geglaubten, der Glaubenserfahrung, die als menschliche Erfah-
rung immer der sich wandelnden Geschichte, ihren Erkenntnismethoden,
Denkmodellen und der daraus sich ergebenden Vorstellungswelt unter-
worfen ist. Dieses Unbehagen erfuhr seinen krisenhaften Héhepunkt im
sogenannten Modernistenstreit. Wie immer in solchen Zeiten treiben sich
die streitenden Parteien in Extreme. Was damals verurteilt wurde, war die
Meinung, die tberlieferten Glaubenssitze, auch diejenigen, die nach der
offiziellen kirchlichen Theologie keinem Wandel unterworfen sind, seien
dem tatsdchlichen Glauben nur duferlich; sie hitten keinen Wirklichkeits-
bezug mehr; sie seien darum, so wiirde man heute sagen, mehr oder weniger
Ideologie. Das einzige, das fiir den Glauben zihle, sei die innere Erfah-
rung; man hat das Immanenz-Theologie genannt. Danach miisse man, um
zur Wahrheit der Glaubenssitze vorzudringen, in erster Linie auf den
Menschen und seine Geschichte schauen; sie seien nicht nur mafgebend fiir
die rechte Praxis des Glaubens, sondern auch fiir den jeweils falligen Aus-
druck der Glaubensaussagen.

Das Problem der tatsichlichen Diskrepanz zwischen einer sehr rational-
abstrakt betriebenen Theologie und einer theologisch zu wenig fundierten
und darum vorwiegend moralisch-pelagianischen und erlebnishaft geprag-
ten Frommigkeit, wie sie das 19. und beginnende 20. Jahrhundert kenn-
zeichnet, blieb unaufgearbeitet. Den wieder aufgenommenen Versuchen
nach dem Zweiten Weltkrieg, vor allem in Frankreich, die tiberlieferten
Glaubensaussagen mit Hilfe der neueren biblischen, patristischen und dog-



Glaubenser fahrung als Voraussetzung des Glaubenszeugnisses 169

mengeschichtlichen Studien, aber auch mit den Mitteln einer differenzierten
Hermeneutik und im Horizont der Ergebnisse der Humanwissenschaften
fur eine zeitgemifBe Verkiindigung aufzubrechen (de Lubac, Congar,
Chenu, Rondet), wurden durch die Enzyklika Pius’ XII. ,Humani generis®
noch einmal gestoppt. Aussagen iiber den Ursprung des Menschenge-
schlechtes, iiber die Erbsiinde und die Frage des Verhaltnisses von Natur
und Ubernatur hatten hauptséchlich den Ausschlag dazu gegeben. Aber das
Problem blieb ungel6st im Raum und dringte weiter. Die Theologie kam
trotz oder gerade wegen der Absetzung der genannten Theologen nicht zur
Ruhe. Im Zweiten Vaticanum brachen alle ungelsten Fragen von neuem
auf. Seitdem hat sich die Entwicklung tiberstiirzt.

Was die gegenwirtige theologische Fragestellung entscheidend kenn-
zeichnet, ist die sogenannte anthropologische Wende. Um das géttliche
Offenbarungswort wieder stirker in der Wirklichkeit des Lebens und in der
tatsdchlichen Erfahrung zu verifizieren, geht man nicht mehr unvermittelt
vom Offenbarungwort aus, als stehe es in sich und kénne von sich aus inter-
pretiert werden, sondern kommt gleichzeitig von unten, von den geschicht-
lichen Bedingtheiten dieses Wortes sowie von der Vorstellungs- und Er-
fahrungswelt der Gegenwart her. Selbstverstindlich ist auch fiir eine solche
» Theologie von unten“ die Offenbarung, wie sie in Schrift und Tradition
vorgefunden wird, Norm aller Glaubenserkenntnis und Glaubenspraxis.
Aber sie sucht die Offenbarung von einer hiesigen Daseinsanalyse der
menschlichen Existenz her zu erhellen, sich ihr gleichsam ,von unten her®
zu ndhern (vgl. den transzendentalen Daseinsentwurf K. Rahners, der in
neuer Weise und neuer Konsequenz entscheidende Motive der christlichen
Denkgeschichte aufgreift und weiterfiihrt, wie z. B. Augustins Wort von
der Unruhe des menschlichen Herzens auf Gott hin oder das desiderium
naturale in visionem, zu deutsch: das natiirliche Verlangen des Menschen
nach einer Gottesschau usw.). Dahinter steht die berechtigte Annahme, daf§
Gott sein Wort von vornherein in den Erkenntnis- und Erfahrungshorizont
des fragenden und suchenden Menschen hineinspreche, der sein Dasein
von sich her gar nicht erhellen kénne; tiberdies, dafl Gott sich gar nicht an-
ders habe duflern konnen, wolle er sich den Menschen verstindlich machen.
(Nicht ganz auf dieser Linie liegt die dialektische Theologie Barths, wonach
Gottes Wort senkrecht einféllt, oder die Existenztheologie Bultmanns, fiir
den der Inhalt des Offenbarungswortes mit der Forderung der Umkehr,
dem Aufruf zur Glaubensentscheidung, zusammenfallt und darin aufgeht.)

Eine solche theologische Methode hat unmittelbare Konsequenzen fiir die
Spiritualitat, den gelebten Glauben. Da sie bei der Erfahrung ansetzt, kom-
men ihr vor allem drei Merkmale zu: 1. die starke Betonung des Humanen,
die z. B. Erlosung als Befreiung des Menschen zur Menschlichkeit begreift,



Friedrich Wulf 170

2. die neuentdeckte Welthaftigkeit und Weltverantwortung des Glaubens,
wie z. B. bei Teilhard de Chardin oder Metz, und 3. die Hereinnahme des
Geschichtlichen des menschlichen Daseins in den Verstehenshorizont von
Glaube und Offenbarung selber und damit etwas Dynamisches, Sich-stén-
dig-Wandelndes, wie es sichim Wandel der Glaubensaussagen ebenso wie
der Aussagen der ethischen Ordnung duflert. Hierher gehort auch die Er-
kenntnis der notwendig sich wandelnden theologischen Grundentwiirfe, die
schon im Neuen Testament angetroffen werden. Jede Theorie ist prinzipiell
iiberholbar, auch in der Theologie.

2. Was heifit Glaubenserfahrung?

Wir sprechen absichtlich nicht von Gotteserfahrung. Diese Frage ist noch
einmal schwieriger, wenn man den Begriff im engeren Sinn versteht, auch
wenn man in der katholischen Uberlieferung eine Gotteserfahrung fiir
moglich hilt und von jeher gelebt hat, wie in der Mystik. Mose und Paulus
gelten in der Theologiegeschichte dafiir als Prototypen. Aber auch hier geht
es immer nur um eine Erkenntnis-Erfahrung im Horizont des Glaubens;
der Mystiker erkennt-erfahrt die wirkende Gegenwart Gottes in der Tiefe
seiner Seele, biblisch gesprochen: er erkennt-erfahrt Gott von seiner , Riick-
seite“ her (Exodus 33, 23, Mose in der Felsenhohle; die Herrlichkeit Got-
tes zieht voriiber; Gott bedeckt ihn mit seiner Hand; er darf Gott nur von
seiner ,Riickseite“ her sehen; 1 Kge 19, 13: Elija am Berg Horeb; der Pro-
phet verhullte sein Angesicht, als Jahwe voriiberzog). Das Wort Glaubens-
erfahrung will, obwohl von der Sache her von Gotteserfahrung nicht unter-
schieden, wie sich noch zeigen wird, zunidchst etwas Bescheideneres aus-
driicken, um méglichen Mifiverstdndnissen vorzubeugen. Jeder Glaubende
mufl Glaubenserfahrungen machen, wenn er wirklich aus dem Glauben
lebt; anders bliebe sein Glaube nicht lebendig, er wiirde absterben, zum
Buchstabenwissen werden. Fiir Glaubenserfahrung steht auch oft das Wort
»geistliche Erfahrung® = Erfahrung aus dem Geist, im Sinne von Rom 8,
16: ,Der Geist bezeugt es unserem Geist, dafl wir Kinder Gottes sind“; er
seufzt in uns, 148t uns rufen: Abba, Vater (ebd. 15, 26).

»Erfahrung®, ein etwas vager Begriff, wird hier gebraucht im Sinn von
»durch Erprobung wissen®, im Vollzug des Lebens, im Tun und Erleiden
zur Erkenntnis kommen. So spricht man davon, dafl man Menschen aus Er-
fahrung kennt; die dabei gewonnene Erkenntnis ist eine Vertrautheits-
erkenntnis.

Angewandt auf den Glauben bedeutet das: ich mufl mich im Leben, im
Gang und in der Geschichte meines Lebens (oder unter Umstinden des Le-
bens der Gemeinschaft, der ich zugehore) auf Gottes Wort als ein Wort der



Glaubenserfahrung als Voraussetzung des Glaubenszeugnisses 171

Verheiflung einlassen, im Glauben einlassen; d. h. ich mufl das Wort im
Glauben annehmen, in einer Art von Vertrauensvorschufl gegentiber dem
Zeugnis der Urzeugen und der ganzen Uberlieferung und aus meiner
apriorischen grundsitzlichen Glaubenshaltung heraus, in der meine Suche
nach dem Sinn zum lebendigen ,Experiment“ wird: Ich mufl mein Leben
danach ausrichten, ,unter dem Wort“ bleiben, auch wenn die Wirklichkeit
das Wort Liigen zu strafen scheint. Dann werde ich, so sagt die Uberliefe-
rung, die Wahrheit des Wortes erfahren, unbegrifflich, dennoch in wirk-
licher Erkenntnis, nicht auf einmal, sondern allmahlich, je nach den Lebens-
wegen und -schicksalen und je nach der Konsequenz, mit der ich im Alltag
des Lebens ein Glaubender bin; ich werde immer tiefer in die Wahrheit
des Wortes eindringen, aus Erfahrung wissen, wie Ijob sagt: ,Nur nach
dem Hérensagen hatte ich von dir gehért, nun aber hat mein Auge dich ge-
schaut® (42, 5), wobei ,Schauen“ im Gegensatz zum ,Héren-von-Gott,
aus zweiter Quelle, das Unmittelbare selbst gemachter Erkenntnis-Erfah-
rung aussagen will. Das schliefit nicht aus, dafl Studium, Gesprach usw.
auch zur Vertiefung der Erkenntnis des Offenbarungsglaubens beitragen
koénnen und miissen. Aber das Entscheidende liegt immer im praktischen
Glaubensvollzug. Das wird vor allem fiir jene Glaubenswahrheiten deut-
lich und greifbar, deren Erkenntnis, wie Paulus Eph. 3,19 sagt, alle
menschliche, rationale, gegenstindliche, begrifflich faflbare, kategoriale
Erkenntnis tbersteigt: das Gottgeheimnis, das Christusgeheimnis, das
Handeln Gottes mit seinem Volk, das Kreuzesgeheimnis, Erlosung, Ver-
herrlichung und Verdammnis. Solchen und dhnlichen Geheimnissen gegen-
tiber sind die Satzaussagen zwar notwendig und wichtig; denn sie eréffnen
den Raum zur Erkenntnis und zur Mitteilung. Aber sie bleiben nur Mittel,
in denen sich der lebendige Glaube, die Glaubenserfahrung ausspricht, in
einer Sprache, die sich auf allgemein menschliche Mitteilung angewiesen
weif.

Etwas theologischer und damit theoretischer gesprochen, erwéchst der
Was-Glaube, die fides-quae, der Glaube an den Inhalt der Offenbarung
aus zwei Momenten: 1. aus dem Zeugnis der Offenbarungstriger (und der
kirchlichen Uberlieferung), 2. aus dem inneren Glaubenslicht, dem leben-
digen Einwirken des Geistes, der die Bereitschaft zum Glauben, den Ver-
trauensglauben, den Du-Glauben, die fides-qua, schenkt. Der Was-Glaube
und der Du-Glaube sind unléslich miteinander verbunden. Je vorbehalt-
loser ich Gott glaube und das auch im Alltag des Lebens, in Freud und
Leid, in der Anfechtung, in der Schuld, in der Vergeblichkeit vollziehe,
desto tiefer dringe ich in die geoffenbarte Wahrheit, in das Geheimnis ein.
Und umgekehrt: je tiefer ich in die Offenbarung, die ein einziges Myste-
rium ist, eindringe, desto inniger bin ich Gott glaubend verbunden. Dabei



Friedrich Wulf 172

nimmt die tiefere Glaubenserfahrung den Buchstabenglauben immer wei-
ter in sich auf, ,integriert” ihn, so dal der Was-Glaube und der Du-
Glaube immer mehr miteinander verschmelzen, eins werden. Man kann
fast sagen, der tiefste Was-Glaube sei der Du-Glaube: ,Du, o Gott, bist;
und du bist die Liebe“ oder: , Jesus, in dem Gott gegenwartig ist, lebt, ist
da“. Aber das geschicht nur in der Glaubenserfahrung, die nicht mehr
streng artikuliert werden kann, die die rationale Erkenntnis iibersteigt und
doch auf sie angewiesen bleibt.

3. Wie kann die Glaubenserfahrung als echt, als Nicht-Tauschung
verifiziert werden?

Wenn Gott sein Wort in den Erfahrungs- und Verstehenshorizont des
Menschen hineinspricht — die Ubersetzung des Bibelwortes in den Erfah-
rungs- und Verstehenshorizont unserer Zeit und meiner je neuen Situation
geschieht viel mehr durch den Geist, der die eigene Erfahrung tragt, sie
weiterfiihrt und gerade so in die volle Wahrheit einfithrt (Joh 16, 13), als
durch die Exegese —, wenn also Gott sein Wort in den Erfahrungs- und
Verstehenshorizont des Menschen hineinspricht, und der Glaubende dieses
Wort in der Erfahrung und in der Grammatik seines Lebens erprobt, muf}
auch die Wirkung des Wortes, auf das ich mich glaubend eingelassen habe,
im Glaubenden und seiner Geschichte feststellbar sein.

Welche Kriterien gibt es fur diese Feststellung? Mein Leben hat sich
trotz grofler Hindernisse, Fehlschldge, Niederlagen, Schuld gefiigt. Es hat
sich immer wieder ein Weg aufgetan, der Zukunft eréffnete, auch und ge-
rade in dunklen Stunden und Ereignissen. So lernte ich, mich selbst anzu-
nehmen, bin zu mir selbst gekommen; die Selbstentfremdung wurde immer
mehr Giberwunden. Dadurch wurde mir eine grofie Freiheit geschenkt, die
es mir ermdglichte, mich selbst zu vergessen und mich von Gott fiir die
Mitmenschen verfiigen zu lassen. Das alles geschah nicht zuletzt durch an-
dere Glaubende, die von dieser Grunderfahrung ihres Glaubens lebten. So
bin ich sicher geworden, im Innersten des Herzens voll Frieden und Freude
(vgl. Gal 5, 22), und erfahre in allen Schwankungen eine Wandlung, die
sehr tief geht (Giite, Verstehen, Verzeihen, Geduld). — Die unabweisbar-
sten Kriterien fir die Echtheit der Glaubenserfahrung sind dem Glauben-
den in gegensitzlichen inneren Erfahrungen gegeben, dort wo Freude im
Leid, Sorglosigkeit in der Sorge, Hoffnung in der Hoffnungslosigkeit,
Glaube in der Glaubensanfechtung und im Nicht-Glauben-Kénnen ge-
schenkt wird.

Ahnliches kann auch in einer Gruppe, die sich im Glauben und um des
Glaubens willen zusammengefunden hat, erfahren werden. Die Kriterien



Glaubenserfahrung als Voraussetzung des Glaubenszeugnisses 173

der Echtheit sind hier das Zeugnis des Einander-Sich-Annehmens, des
Wohlwollens und Fiireinander-Da-Seins, das gegenseitige Glaubenszeug-
nis, die Geduld im gemeinsamen Durchstehen von Konflikten und die Art
und Weise, diese auszuraumen. Endlich das Kundwerden von Zeichen, wie
Paulus sie schon von der Gemeinde in Korinth berichtet. Doch scheint es
hochst fragwiirdig zu sein, wie in manchen Pfingstlergruppen, alles auf
Auflergewdhnliches, wie das Zungenreden, abzustellen und dieses als
solches zu suchen. Ist nicht das Charisma einer alltidglichen Liebe und Hilfs-
bereitschaft weitaus héher zu bewerten, ganz abgesehen von der geringeren
Moglichkeit einer Tduschung?

Vielfach erscheinen solche Kriterien fiir den Auflenstehenden sehr sub-
jektiv. Da interpretiert z. B. der Glaubende sein Leben, bestimmte Vor-
kommnisse und Ereignisse darin, im Licht des Glaubens als von Gott so
gefiigt und darum als Gnade und erfahrt darin eine grofle Kraft und Hilfe.
Er weif§ sich erhort, bis dahin, dafl ihm etwas als eine wunderbare Fiigung
Gottes erscheint. Er ist ganz sicher darin, weil es ihn trdgt und Mut gibt,
weiter zu gehen. Wenn damit verbunden ist, dafl der Glaubende Schweres
gern hinnimmt, Verdemiitigungen und Niederlagen durchsteht, bescheide-
ner und dienstbereiter, sich selbst vergessender wird, seine Person mehr
zuriickstellt, ist das alles firr den Betroffenen selbst mit Recht ein glaub-
wiirdiges Kriterium der Echtheit seiner Glaubenserfahrungen, auch wenn
er das niemandem beweisen kann.

Aber all diese Kriterien miissen noch einmal entscheidend gemessen
werden an der Kirche, an ihrer Glaubensiiberlieferung, an dem je aktuel-
len kirchlichen Lehramt, an der Gemeinde und ithrem Glauben. Hier setzt
der Glaubende die Sprache seines Glaubens und damit seine Glaubens-
erfahrung selbst der 6ffentlichen Beurteilung aus. Hier wird er bestitigt
und zugleich korrigiert, und in der Bereitschaft, sich in den Glauben der
Kirche und der Gemeinde einzufiigen, ist ihm ein neues zuverldssiges Krite-
rium fiir die Echtheit seiner Glaubenserfahrung gegeben. Denn der Geist
spricht zu den Gemeinden (vgl. Offbg 2,7.11.17.29; 3,6.13.22).

4. Was heifit Glaubenszeugnis?

Das Wort ,Zeuge®, ,Zeugnis“, kommt im Neuen Testament sehr hiufig
vor, und zwar an zentraler Stelle, im Zusammenhang der Sendung und
Beauftragung des Sohnes durch den Vater und der Jiinger (Apostel) durch
Christus. Dieser selbst ist der Zeuge schlechthin. Die Johannes-Offen-
barung nennt ihn den ,getreuen Zeugen“ (Offbg 1, 5; 8, 14); er solle der
Wahrheit Zeugnis geben, sagt Jesus vor Pilatus (Joh 18,387), d.h. kon-
kret, er soll den Vater als die Wahrheit schlechthin bezeugen: ,Vater,



Friedrich Wulf 174

deinen Namen habe ich der Welt kundgetan® (Joh 17, 6. 26). Er hat ,unter
Pontius Pilatus Zeugnis gegeben in herrlichem Bekenntnis“ (1 Tim 6, 13).
An dieser von Gott autorisierten Zeugenschaft nehmen nun auch die Jun-
ger teil: ,Ihr werdet meine Zeugen sein in Jerusalem, in ganz Judda und
Samaria und bis an die Grenzen der Erde“ (Apg 1, 8); ,lhr seid Zeugen
dafir® (Luk 24, 48), namlich fiir Wort und Wirken Jesu. Dementsprechend
wissen sich die Jinger auch als ,,Zeugen Christi“, ihr Zeugnis ist Christus-
Zeugnis, ja sie sind die ,von Gott vorbestellten Zeugen“ (Apg 40, 41).

Was heifit nun im Sprachgebrauch des Neuen Testamentes ndherhin
»Zeuge-sein® und ,ein Glaubenszeugnis ablegen“? Die Worte sind der
Rechtssprache entnommen; sie haben forensischen Charakter, sie besagen
eine verbindliche Aussage vor Gericht tiber das, was einer selbst gesehen,
gehort und erlebt hat und woriiber er darum authentisch berichten kann.
Der neutestamentliche Zeuge steht vor dem Forum der Welt. Er muf§ auf-
treten. Er ist amtlicher, beauftragter Zeuge, beauftragt von der hochsten
Autoritit; er ist zur Zeugenaussage verpflichtet, auch von seiten der Men-
schen; sie haben ein Recht darauf: sie konnen ,Rechenschaft fordern von
der Hoffnung“, die die Zeugen tragt (1 Petr 3,15); denn der Glaube ist
eine Herausforderung an die blofle Vernunft, an den common sense, an
die Welt, die sich selbst vollenden will, aber nicht kann, weil sie den
Todeskeim in sich tragt. Das Gericht, vor dem das Zeugnis abgelegt werden
muf, hat ein doppeltes Gesicht; es ist Gericht der Welt, das die Gesandten
Gottes vor sein Forum zieht, aber noch mehr Gericht Gottes iiber die Welt.
Dieses Gericht 1dfit einerseits den Zeugen seine Ohnmacht erfahren und
verkiindet zugleich in der angenommenen Ohnmacht Gottes endgiiltigen
Sieg. Niemals ist der neutestamentliche Zeuge Privatperson; er spricht nicht
nur fiir sich, sondern steht fiir alle und vor allen.

Kennzeichnen wir dieses Zeugnis noch genauer. Der hier gemeinte Zeuge
mufl Augen- und Ohrenzeuge sein, Zeugnis ablegen von dem, was er selbst
gesehen und gehort, erlebt und erfahren hat. Das gilt in erster Linie von
Christus. ,Der eingeborene Sohn, der an der Brust des Vaters rubt, er hat
Kunde gebracht (Joh 1, 18). Er legt darum Zeugnis von dem ab, was er
beim Vater gesehen und von ihm gehort hat (Joh 5, 87; 8, 32: zu Nikode-
mus). Darum kann er im hohenpriesterlichen Gebet sprechen: ,Nun wissen
sie (die Junger), dafl ich die Worte, die du mir anvertraut hast, ihnen ge-
geben habe“ (Joh 17, 8). , Wahrlich, wahrlich, ich sage euch: wir verkiin-
den, was wir wissen und bezeugen, was wir gesehen haben“ (Joh 3, 11).

Ahnliches ist vom Zeugnis der Junger und Apostel zu sagen. Vorbedin-
gung fir ihre Zeugenschaft ist: ,So mufl denn einer aus den Mannern, die
mit uns zusammen waren in der ganzen Zeit, da der Herr Jesus ein- und
ausging unter uns, von der Taufe des Johannes an bis zu dem Tage, an



Glaubenserfahrung als Voraussetzung des Glaubenszeugnisses 175

dem er von uns weg aufgenommen wurde, mit uns Zeuge seiner Auferste-
hung werden“ (Apg 1,211{.). Das Dabei-sein und das Miterleben der
Worte und Taten Jesu in seinem irdischen Leben und die damit gegebene
EinGbung im Glauben — ,Ihr seid schon rein“, heifit es im Abendmahls-
saal, ,wegen des Wortes, das ich zu euch gesprochen habe“ (Joh 13, 3) -
war die Vorbereitung fur die Begegnung mit dem Auferstandenen, die den
vollen Glauben brachte. Darum zielt das den Jingern aufgetragene Zeug-
nis letztlich auf die Bezeugung der Auferstehung ab, oder auf den, ,den sie
gekreuzigt haben, der aber erweckt wurde®: ,dessen sind wir alle Zeugen®,
berichtet mehrfach die Apostelgeschichte (2, 32; 3, 15; 10, 39 f; 13, 28 ff).
Zusammenfassend heifit es zu Beginn des ersten Johannesbriefes: ,Was
von Anfang war, was wir gehort, was wir mit unseren Augen gesehen
haben, was wir schauten und was unsere Hande betasteten vom Wort des
Lebens — und das Leben erschien, und wir haben es gesehen und bezeugen
es und verkiinden euch das Leben, das ewige, das beim Vater war und uns
erschien — was wir gesehen und gehort haben, verkiinden wir auch euch,
damit auch ihr Gemeinschaft habt mit uns. Unsere Gemeinschaft ist Ge-
meinschaft mit dem Vater und mit seinem Sohn Jesus Christus® (1 Joh 1, 1
bis 8). Davon muf8 Zeugnis vor der Welt gegeben werden: ,Er hat uns ge-
boten, dem Volk zu verkiindigen und zu bezeugen“ (Apg 10, 42). Aber es ist
nicht ein dulBeres Mufl: ,,Unmoglich ist es fiir uns, nicht zu reden von dem,
was wir gesehen und gehort haben“. Die Erfahrung mit Jesus sprengt
alle Winde des Herzens; sie muf heraus, sie kennt keine Grenzen, sie ist
nicht von der Art dieser Welt.

5. Glaubenserfahrung und Glaubenszeugnis

Aus dem Gesagten erhellt der enge und unldsliche Zusammenhang zwi-
schen Glaubenserfahrung und Glaubenszeugnis. Glaubenserfahrung ist die
Bedingung fiir wirksame Glaubensbezeugung. Die Jinger hatten ein Er-
fahrungswissen von Jesus und seinem Geheimnis, das sich im Geheimnis
der Auferstehung erst ganz enthiillte, und dieses Wissen, obwohl es sich
auf Gesehenes, Gehortes, Miterlebtes, unmittelbar Erfahrenes berufen
konnte, blieb Glaubenswissen. Da ihre Glaubenserfahrung Jesus- und
Christuserfahrung war, die ihnen im Geist, vom Geist Jesu geschenkt wurde,
konzentriert sich ihr Zeugnis ganz und gar auf das Christusmysterium, und
zwar von zwei Seiten her; einmal vom Vater her: Er hat uns zuerst geliebt
und seinen Sohn gesandt, als wir noch Siinder waren (vgl. 1 Joh 4, 10). In
ihm, seinem Leben und seinem Wort, kam Gott selber zur Sprache. - Zwei-
tens unmittelbar von Christus her: Er hat sein Leben im Geborsam gegen
den Licbeswillen des Vaters fiir alle dahingegeben, und da er sich im



Friedrich Wulf 176

Sterben vertrauend in die Hénde des Vaters gab, hat dieser seine Liebe
und sein Vertrauen endgiltig angenommen, ihn zu seiner Herrlichkeit er-
hoht und ihm die Herrschaft Gber das All ibertragen. Diese eine Botschaft
vom Vater und vom Sohn haben die Apostel (Junger) im Auftrag und im
Geist weitergegeben, denn nicht einmal ,,, Jesus ist Herr* kann einer sagen,
es sei denn im Heiligen Geist® (1 Kor 12, 3). Wer im Geist verkiinden will,
muf} aus Erfahrung sprechen und muf} sich dem Geist 6ffnen, damit er kein
anderes Evangelium verkiindet. Auch iiber den Jingern und Aposteln
schwebt noch das Anathem der Falschaussage, von dem Paulus spricht
(Gal 1, 8).

Was vom Glaubenszeugnis der Jinger und Apostel gesagt werden muf3,
gilt in analoger, d. h. dhnlicher Weise auch vom Glaubenszeugnis der mit
der Verkiindigung des Wortes in der Kirche Beauftragten, ja jedes Chri-
sten; denn jeder ist auf Grund von Taufe und Firmung fiir dieses Zeugnis
des Glaubens ausgeriistet und beauftragt. Wir nennen hier noch einmal
seine Merkmale:

1. Ursprung dieses Zeugnisses ist das Christusmysterium, von dem der
Epheserbrief schreibt: ,Er (der Gott und Vater unseres Herrn Jesus Chri-
stus) tat uns kund das Geheimnis seines Willens nach seinem huldvollen
Ratschluf}, den er im voraus gefafit hat in ihm, um eintreten zu lassen die
Fille der Zeiten und alles zusammenzufiigen in Christus, was im Himmel
ist und was auf Erden. Ihm wurden wir ausgelost, vorherbestimmt nach
der Absicht dessen, der alles wirkt nach dem Ratschluf} seines Willens, da-
mit wir zum Preis seiner Herrlichkeit seien, die wir schon vorher unsere
Hoffnung auf Christus gesetzt haben® (1, 9-12). Dieses eine und alles um-
fassende Geheimnis muf} in jedem Glaubenszeugnis mitschwingen, auf
dieses Geheimnis mufl alles Glaubenszeugnis ausgerichtet sein.

2. Dies Zeugnis, zu dem es einer Beauftragung bedarf (kein Glaubenszeuge
spricht aus sich), mufl aus der Glaubenserfahrung kommen, und zwar aus
der Erfahrung mit Jesus und dem, was der Vater an ihm gewirkt hat. Zu
dieser Erfahrung kommt es nur, wenn einer dabei gewesen ist, wenn er
Augen- und Ohrenzeuge wurde. Er muf sich darum auf Jesus und sein
Geheimnis, auf seine Sendung, sein Wort und Wirken, auf seinen Tod und
seine Auferstehung einlassen; es ist ja das Geheimnis seines Christen-
lebens; er wurde in der Taufe in dieses Geheimnis hineingenommen (Rém
6). Man kann darum auch sagen: er muf sich auf seine Taufe, auf das, was
durch die Taufe an ihm gewirkt wurde, einlassen, jeden Tag von neuem.
Nur so kommt es zu einer Vertrautheitserkenntnis Jesu, an den und dem er
glaubt, kommt es zu einer Glaubenserfahrung, zu einer Einweihung in
dieses Geheimnis, aufgrund dessen auch er von sich sagen kann: , Was wir
gesehen und gehort haben, das verkiinden wir euch®.



Gebet der Sehnsucht 177

3. Die Bezeugung des Christusgeheimnisses geschieht wirksam nur im Hei-
ligen Geist. Sie ist ein geist-licher Vorgang. Ohne ein Leben aus dem Geist
und im Geist ist auch ein Glaubenszeugnis nicht moglich, mag einer noch so
gescheit oder auch fromm, so als wisse er es genau, reden. Wo das aber der
Fall ist, da trifft sein Wort den, der hinhorcht, und bisweilen auch den
widerstrebenden oder den gleichgiltigen Horer. Man kann geradezu her-
aushoren, ob einer aus der Glaubenserfahrung, aus dem Umgang mit Gott,
mit Jesus Christus spricht. Und wo das zutrifft, sind die Vokabeln, die er
dazu gebraucht, zweitrangig, ob einer in der theologischen Sprache der Ver-
gangenheit spricht, die er gelernt hat, oder in der Sprache der heutigen
Theologie und mit den Erkenntnissen der heutigen Exegese, die damit nicht
heruntergespielt werden sollen, denn auch das geistliche Wort bedarf ja
immer unseres ganzen Einsatzes, in dem wir uns selber aussprechen, und
erhilt erst so unser Kolorit, wie die neutestamentlichen Schriften, die Evan-
gelien und die Apostelbriefe, zeigen. In allem findet die Rede im Geist und
in der Wahrheit, wenn sie es nur wirklich ist, ihre Sprache.

Ist das aber alles nicht zu hoch, fiir das, was dem Verkiindiger heute in
Predigt und Unterricht aufgegeben ist? Ist es nicht zu subtil und verspon-
nen, wenn man auf diejenigen schaut, die unter der Kanzel stehen und die
man im Religionsunterricht vor sich hat? Wer in der Praxis steht, konnte
oft so denken. Dennoch muf} die eigentliche Grundlage des Glaubenszeug-
nisses und der Verkiindigung klar sein und vor Augen stehen; sonst wiirde
man ins Geschwitz geraten und vor lauter Diskussion im Geistlichen nichts
mehr ausrichten. Wir alle sind tberfordert, wie die Jinger, die der Herr
ohne menschliches Riistzeug aussandte. Aber wir haben wie sie den Erfah-
rungszugang zu jener Wirklichkeit, die uns verhiillt ist und uns dennoch
tragt.

Gebet der Sehnsucht

Corona Bamberg OSB, Herstelle

Man hat gesagt, der Grundton allen Betens sei das Bekenntnis: Ich glaube
an dich (O. H. Pesch). Ebenso gut konnte man sagen, daf} dieser Grundton
die Sehnsucht ist. Denn was im ausdriicklichen oder wortlosen Gebet eines
Menschen sich ereignet, hat immer zu tun mit diesem Sich-Uberschreiten





