
Glaubenserfahrung als Voraussetzung 
des Glaubenszeugnisses 
Friedrich Wulf SJ, München 

1. Wo ist der •Sitz im Leben" für das Thema, wenn es heute gestellt wird? 

Ich skizziere kurz die Vorgeschichte: Das 19. Jahrhundert stand im Katho- 
lizimus - zunächst apologetisch, in der Abwehr nach außen, dann aber in 
wachsendem Maße auch innerkirchlich, in der innerkirchlichen Auseinan- 
dersetzung - im Zeichen der Frage des Verhältnisses von Glaube und Wis- 
sen. Die offiziellen kirchlichen Aussagen blieben zu sehr in einer statischen, 
abstrakten, nämlich der überlieferten philosophisch-theologischen Begriff- 
lichkeit stecken und setzten sich nicht genügend mit den neu aufkommenden 
Erkenntnissen naturwissenschaftlicher und geisteswissenschaftlicher Her- 
kunft auseinander. Sie sahen das Problem, wie wir heute wissen, gar nicht 
in seinem ganzen Ernst. Damit wuchs zugleich das innerkirchliche Unbe- 
hagen über die Diskrepanz zwischen der offiziellen Glaubenslehre und dem 
tatsächlich Geglaubten, der Glaubenserfakrung, die als menschliche Erfah- 
rung immer der sich wandelnden Geschichte, ihren Erkenntnismethoden, 
Denkmodellen und der daraus sich ergebenden Vorstellungswelt unter- 
worfen ist. Dieses Unbehagen erfuhr seinen krisenhaften Höhepunkt im 
sogenannten Modernistenstreit. Wie immer in solchen Zeiten treiben sich 
die streitenden Parteien in Extreme. Was damals verurteilt wurde, war die 
Meinung, die überlieferten Glaubenssätze, auch diejenigen, die nach der 
offiziellen kirchlichen Theologie keinem Wandel unterworfen sind, seien 
dem tatsächlichen Glauben nur äußerlich; sie hätten keinen Wirklichkeits- 
bezug mehr; sie seien darum, so würde man heute sagen, mehr oder weniger 
Ideologie. Das einzige, das für den Glauben zähle, sei die innere Erfah- 
rung; man hat das Immanenz-Theologie genannt. Danach müsse man, um 
zur Wahrheit der Glaubenssätze vorzudringen, in erster Linie auf den 
Menschen und seine Geschichte schauen; sie seien nicht nur maßgebend für 
die rechte Praxis des Glaubens, sondern auch für den jeweils fälligen Aus- 
druck der Glaubensaussagen. 

Das Problem der tatsächlichen Diskrepanz zwischen einer sehr rational- 
abstrakt betriebenen Theologie und einer theologisch zu wenig fundierten 
und darum vorwiegend moralisch-pelagianischen und erlebnishaft gepräg- 
ten Frömmigkeit, wie sie das 19. und beginnende 20. Jahrhundert kenn- 
zeichnet, blieb unaufgearbeitet. Den wieder aufgenommenen Versuchen 
nach dem Zweiten Weltkrieg, vor allem in Frankreich, die überlieferten 
Glaubensaussagen mit Hilfe der neueren biblischen, patristischen und dog- 



Glaubenserfahrung als Voraussetzung des Glaubenszeugnisses 169 

mengeschichtlichen Studien, aber auch mit den Mitteln einer differenzierten 
Hermeneutik und im Horizont der Ergebnisse der Humanwissenschaften 
für eine zeitgemäße Verkündigung aufzubrechen (de Lubac, Congar, 
Chenu, Rondet), wurden durch die Enzyklika Pius' XII. •Humani generis" 
noch einmal gestoppt. Aussagen über den Ursprung des Menschenge- 
schlechtes, über die Erbsünde und die Frage des Verhältnisses von Natur 
und Obernatur hatten hauptsächlich den Ausschlag dazu gegeben. Aber das 
Problem blieb ungelöst im Raum und drängte weiter. Die Theologie kam 
trotz oder gerade wegen der Absetzung der genannten Theologen nicht zur 
Ruhe. Im Zweiten Vaticanum brachen alle ungelösten Fragen von neuem 
auf. Seitdem hat sich die Entwicklung überstürzt. 

Was die gegenwärtige theologische Fragestellung entscheidend kenn- 
zeichnet, ist die sogenannte anthropologische Wende. Um das göttliche 
Offenbarungswort wieder stärker in der Wirklichkeit des Lebens und in der 
tatsächlichen Erfahrung zu verifizieren, geht man nicht mehr unvermittelt 
vom Offenbarungwort aus, als stehe es in sich und könne von sich aus inter- 
pretiert werden, sondern kommt gleichzeitig von unten, von den geschicht- 
lichen Bedingtheiten dieses Wortes sowie von der Vorstellungs- und Er- 
fahrungswelt der Gegenwart her. Selbstverständlich ist auch für eine solche 
•Theologie von unten" die Offenbarung, wie sie in Schrift und Tradition 
vorgefunden wird, Norm aller Glaubenserkenntnis und Glaubenspraxis. 
Aber sie sucht die Offenbarung von einer hiesigen Daseinsanalyse der 
menschlichen Existenz her zu erhellen, sich ihr gleichsam •von unten her" 
zu nähern (vgl. den transzendentalen Daseinsentwurf K. Rahners, der in 
neuer Weise und neuer Konsequenz entscheidende Motive der christlichen 
Denkgeschichte aufgreift und weiterführt, wie z. B. Augustins Wort von 
der Unruhe des menschlichen Herzens auf Gott hin oder das desiderium 
naturale in visionem, zu deutsch: das natürliche Verlangen des Menschen 
nach einer Gottesschau usw.). Dahinter steht die berechtigte Annahme, daß 
Gott sein Wort von vornherein in den Erkenntnis- und Erfahrungshorizont 
des fragenden und suchenden Menschen hineinspreche, der sein Dasein 
von sich her gar nicht erhellen könne; überdies, daß Gott sich gar nicht an- 
ders habe äußern können, wolle er sich den Menschen verständlich machen. 
(Nicht ganz auf dieser Linie liegt die dialektische Theologie Barths, wonach 
Gottes Wort senkrecht einfällt, oder die Existenztheologie Bultmanns, für 
den der Inhalt des Offenbarungswortes mit der Forderung der Umkehr, 
dem Aufruf zur Glaubensentscheidung, zusammenfällt und darin aufgeht.) 

Eine solche theologische Methode hat unmittelbare Konsequenzen für die 
Spiritualität, den gelebten Glauben. Da sie bei der Erfahrung ansetzt, kom- 
men ihr vor allem drei Merkmale zu: 1. die starke Betonung des Humanen, 
die z. B. Erlösung als Befreiung des Menschen zur Menschlichkeit begreift, 



Friedrich Wulf 170 

2. die neuentdeckte Welthaftigkeit und Weltverantwortung des Glaubens, 
wie z. B. bei Teilhard de Chardin oder Metz, und 3. die Hereinnähme des 
Geschichtlichen des menschlichen Daseins in den Verstehenshorizont von 
Glaube und Offenbarung selber und damit etwas Dynamisches, Sich-stän- 
dig-Wandelndes, wie es sich im Wandel der Glaubensaussagen ebenso wie 
der Aussagen der ethischen Ordnung äußert. Hierher gehört auch die Er- 
kenntnis der notwendig sich wandelnden theologischen Grundentwürfe, die 
schon im Neuen Testament angetroffen werden. Jede Theorie ist prinzipiell 
überholbar, auch in der Theologie. 

2. Was heißt Glaubenserfahrung? 

Wir sprechen absichtlich nicht von Gotteserfahrung. Diese Frage ist noch 
einmal schwieriger, wenn man den Begriff im engeren Sinn versteht, auch 
wenn man in der katholischen Überlieferung eine Gotteserfahrung für 
möglich hält und von jeher gelebt hat, wie in der Mystik. Mose und Paulus 
gelten in der Theologiegeschichte dafür als Prototypen. Aber auch hier geht 
es immer nur um eine Erkenntnis-Erfahrung im Horizont des Glaubens; 
der Mystiker erkennt-erfährt die wirkende Gegenwart Gottes in der Tiefe 
seiner Seele, biblisch gesprochen: er erkennt-erfährt Gott von seiner •Rück- 
seite" her (Exodus 33, 23, Mose in der Felsenhöhle; die Herrlichkeit Got- 
tes zieht vorüber; Gott bedeckt ihn mit seiner Hand; er darf Gott nur von 
seiner •Rückseite" her sehen; 1 Kge 19, 13: Elija am Berg Horeb; der Pro- 
phet verhüllte sein Angesicht, als Jahwe vorüberzog). Das Wort Glaubens- 
erfahrung will, obwohl von der Sache her von Gotteserfahrung nicht unter- 
schieden, wie sich noch zeigen wird, zunächst etwas Bescheideneres aus- 
drücken, um möglichen Mißverständnissen vorzubeugen. Jeder Glaubende 
muß Glaubenserfahrungen machen, wenn er wirklich aus dem Glauben 
lebt; anders bliebe sein Glaube nicht lebendig, er würde absterben, zum 
Buchstabenwissen werden. Für Glaubenserfahrung steht auch oft das Wort 
•geistliche Erfahrung" = Erfahrung aus dem Geist, im Sinne von Rom 8, 
16: •Der Geist bezeugt es unserem Geist, daß wir Kinder Gottes sind"; er 
seufzt in uns, läßt uns rufen: Abba, Vater (ebd. 15, 26). 

•Erfahrung", ein etwas vager Begriff, wird hier gebraucht im Sinn von 
•durch Erprobung wissen", im Vollzug des Lebens, im Tun und Erleiden 
zur Erkenntnis kommen. So spricht man davon, daß man Menschen aus Er- 
fahrung kennt; die dabei gewonnene Erkenntnis ist eine Vertrautheits- 
erkenntnis. 

Angewandt auf den Glauben bedeutet das: ich muß mich im Leben, im 
Gang und in der Geschichte meines Lebens (oder unter Umständen des Le- 
bens der Gemeinschaft, der ich zugehöre) auf Gottes Wort als ein Wort der 



Glaubenserfahrung als Voraussetzung des Glaubenszeugnisses 171 

Verheißung einlassen, im Glauben einlassen; d. h. ich muß das Wort im 
Glauben annehmen, in einer Art von Vertrauensvorschuß gegenüber dem 
Zeugnis der Urzeugen und der ganzen Überlieferung und aus meiner 
apriorischen grundsätzlichen Glaubenshaltung heraus, in der meine Suche 
nach dem Sinn zum lebendigen •Experiment" wird: Ich muß mein Leben 
danach ausrichten, •unter dem Wort" bleiben, auch wenn die Wirklichkeit 
das Wort Lügen zu strafen scheint. Dann werde ich, so sagt die Überliefe- 
rung, die Wahrheit des Wortes erfahren, unbegrifflich, dennoch in wirk- 
licher Erkenntnis, nicht auf einmal, sondern allmählich, je nach den Lebens- 
wegen und -Schicksalen und je nach der Konsequenz, mit der ich im Alltag 
des Lebens ein Glaubender bin; ich werde immer tiefer in die Wahrheit 
des Wortes eindringen, aus Erfahrung wissen, wie Ijob sagt: •Nur nach 
dem Hörensagen hatte ich von dir gehört, nun aber hat mein Auge dich ge- 
schaut" (42, 5), wobei •Schauen" im Gegensatz zum •Hören-von-Gott", 
aus zweiter Quelle, das Unmittelbare selbst gemachter Erkenntnis-Erfah- 
rung aussagen will. Das schließt nicht aus, daß Studium, Gespräch usw. 
auch zur Vertiefung der Erkenntnis des Offenbarungsglaubens beitragen 
können und müssen. Aber das Entscheidende liegt immer im praktischen 
Glaubensvollzug. Das wird vor allem für jene Glaubenswahrheiten deut- 
lich und greifbar, deren Erkenntnis, wie Paulus Eph. 3, 19 sagt, alle 
menschliche, rationale, gegenständliche, begrifflich faßbare, kategoriale 
Erkenntnis übersteigt: das Gottgeheimnis, das Christusgeheimnis, das 
Handeln Gottes mit seinem Volk, das Kreuzesgeheimnis, Erlösung, Ver- 
herrlichung und Verdammnis. Solchen und ähnlichen Geheimnissen gegen- 
über sind die Satzaussagen zwar notwendig und wichtig; denn sie eröffnen 
den Raum zur Erkenntnis und zur Mitteilung. Aber sie bleiben nur Mittel, 
in denen sich der lebendige Glaube, die Glaubenserfahrung ausspricht, in 
einer Sprache, die sich auf allgemein menschliche Mitteilung angewiesen 
weiß. 

Etwas theologischer und damit theoretischer gesprochen, erwächst der 
Was-Glaube, die fides-quae, der Glaube an den Inhalt der Offenbarung 
aus zwei Momenten: 1. aus dem Zeugnis der Offenbarungsträger (und der 
kirchlichen Überlieferung), 2. aus dem inneren Glaubenslicht, dem leben- 
digen Einwirken des Geistes, der die Bereitschaft zum Glauben, den Ver- 
trauensglauben, den Du-Glauben, die fides-qua, schenkt. Der Was-Glaube 
und der Du-Glaube sind unlöslich miteinander verbunden. Je vorbehalt- 
loser ich Gott glaube und das auch im Alltag des Lebens, in Freud und 
Leid, in der Anfechtung, in der Schuld, in der Vergeblichkeit vollziehe, 
desto tiefer dringe ich in die geoffenbarte Wahrheit, in das Geheimnis ein. 
Und umgekehrt: je tiefer ich in die Offenbarung, die ein einziges Myste- 
rium ist, eindringe, desto inniger bin ich Gott glaubend verbunden. Dabei 



Friedrich Wulf 172 

nimmt die tiefere Glaubenserfahrung den Buchstabenglauben immer wei- 
ter in sich auf, •integriert" ihn, so daß der Was-Glaube und der Du- 
Glaube immer mehr miteinander verschmelzen, eins werden. Man kann 
fast sagen, der tiefste Was-Glaube sei der Du-Glaube: •Du, o Gott, bist; 
und du bist die Liebe" oder: •Jesus, in dem Gott gegenwärtig ist, lebt, ist 
da". Aber das geschieht nur in der Glaubenser/aAnmg, die nicht mehr 
streng artikuliert werden kann, die die rationale Erkenntnis übersteigt und 
doch auf sie angewiesen bleibt. 

3. Wie kann die Glaubenserfahrung als echt, als Nicht-Täuschung 
verifiziert werden? 

Wenn Gott sein Wort in den Erfahrungs- und Verstehenshorizont des 
Menschen hineinspricht - die Übersetzung des Bibelwortes in den Erfah- 
rungs- und Verstehenshorizont unserer Zeit und meiner je neuen Situation 
geschieht viel mehr durch den Geist, der die eigene Erfahrung trägt, sie 
weiterführt und gerade so in die volle Wahrheit einführt (Joh 16, 13), als 
durch die Exegese -, wenn also Gott sein Wort in den Erfahrungs- und 
Verstehenshorizont des Menschen hineinspricht, und der Glaubende dieses 
Wort in der Erfahrung und in der Grammatik seines Lebens erprobt, muß 
auch die Wirkung des Wortes, auf das ich mich glaubend eingelassen habe, 
im Glaubenden und seiner Geschichte feststellbar sein. 

Welche Kriterien gibt es für diese Feststellung? Mein Leben hat sich 
trotz großer Hindernisse, Fehlschläge, Niederlagen, Schuld gefügt. Es hat 
sich immer wieder ein Weg aufgetan, der Zukunft eröffnete, auch und ge- 
rade in dunklen Stunden und Ereignissen. So lernte ich, mich selbst anzu- 
nehmen, bin zu mir selbst gekommen; die Selbstentfremdung wurde immer 
mehr überwunden. Dadurch wurde mir eine große Freiheit geschenkt, die 
es mir ermöglichte, mich selbst zu vergessen und mich von Gott für die 
Mitmenschen verfügen zu lassen. Das alles geschah nicht zuletzt durch an- 
dere Glaubende, die von dieser Grunderfahrung ihres Glaubens lebten. So 
bin ich sicher geworden, im Innersten des Herzens voll Frieden und Freude 
(vgl. Gal 5, 22), und erfahre in allen Schwankungen eine Wandlung, die 
sehr tief geht (Güte, Verstehen, Verzeihen, Geduld). - Die unabweisbar- 
sten Kriterien für die Echtheit der Glaubenserfahrung sind dem Glauben- 
den in gegensätzlichen inneren Erfahrungen gegeben, dort wo Freude im 
Leid, Sorglosigkeit in der Sorge, Hoffnung in der Hoffnungslosigkeit, 
Glaube in der Glaubensanfechtung und im Nicht-Glauben-Können ge- 
schenkt wird. 

Ähnliches kann auch in einer Gruppe, die sich im Glauben und um des 
Glaubens willen zusammengefunden hat, erfahren werden. Die Kriterien 



Glaubenserfahrung als Voraussetzung des Glaubenszeugnisses 173 

der Echtheit sind hier das Zeugnis des Einander-Sich-Annehmens, des 
Wohlwollens und Füreinander-Da-Seins, das gegenseitige Glaubenszeug- 
nis, die Geduld im gemeinsamen Durchstehen von Konflikten und die Art 
und Weise, diese auszuräumen. Endlich das Kundwerden von Zeichen, wie 
Paulus sie schon von der Gemeinde in Korinth berichtet. Doch scheint es 
höchst fragwürdig zu sein, wie in manchen Pfingstlergruppen, alles auf 
Außergewöhnliches, wie das Zungenreden, abzustellen und dieses als 
solches zu suchen. Ist nicht das Charisma einer alltäglichen Liebe und Hilfs- 
bereitschaft weitaus höher zu bewerten, ganz abgesehen von der geringeren 
Möglichkeit einer Täuschung? 

Vielfach erscheinen solche Kriterien für den Außenstehenden sehr sub- 
jektiv. Da interpretiert z. B. der Glaubende sein Leben, bestimmte Vor- 
kommnisse und Ereignisse darin, im Licht des Glaubens als von Gott so 
gefügt und darum als Gnade und erfährt darin eine große Kraft und Hilfe. 
Er weiß sich erhört, bis dahin, daß ihm etwas als eine wunderbare Fügung 
Gottes erscheint. Er ist ganz sicher darin, weil es ihn trägt und Mut gibt, 
weiter zu gehen. Wenn damit verbunden ist, daß der Glaubende Schweres 
gern hinnimmt, Verdemütigungen und Niederlagen durchsteht, bescheide- 
ner und dienstbereiter, sich selbst vergessender wird, seine Person mehr 
zurückstellt, ist das alles für den Betroffenen selbst mit Recht ein glaub- 
würdiges Kriterium der Echtheit seiner Glaubenserfahrungen, auch wenn 
er das niemandem beweisen kann. 

Aber all diese Kriterien müssen noch einmal entscheidend gemessen 
werden an der Kirche, an ihrer Glaubensüberlieferung, an dem je aktuel- 
len kirchlichen Lehramt, an der Gemeinde und ihrem Glauben. Hier setzt 
der Glaubende die Sprache seines Glaubens und damit seine Glaubens- 
erfahrung selbst der öffentlichen Beurteilung aus. Hier wird er bestätigt 
und zugleich korrigiert, und in der Bereitschaft, sich in den Glauben der 
Kirche und der Gemeinde einzufügen, ist ihm ein neues zuverlässiges Krite- 
rium für die Echtheit seiner Glaubenserfahrung gegeben. Denn der Geist 
spricht zu den Gemeinden (vgl. Offbg 2, 7.11.17. 29; 3,6.13. 22). 

4. Was heißt Glaubenszeugnis? 

Das Wort •Zeuge", •Zeugnis", kommt im Neuen Testament sehr häufig 
vor, und zwar an zentraler Stelle, im Zusammenhang der Sendung und 
Beauftragung des Sohnes durch den Vater und der Jünger (Apostel) durch 
Christus. Dieser selbst ist der Zeuge schlechthin. Die Johannes-Offen- 
barung nennt ihn den •getreuen Zeugen" (Offbg 1,5; 3,14); er solle der 
Wahrheit Zeugnis geben, sagt Jesus vor Pilatus (Joh 18,37), d.h. kon- 
kret, er soll den Vater als die Wahrheit schlechthin bezeugen: •Vater, 



Friedrich Wulf 174 

deinen Namen habe ich der Welt kundgetan" (Joh 17,6.26). Er hat •unter 
Pontius Pilatus Zeugnis gegeben in herrlichem Bekenntnis" (1 Tim 6,13). 
An dieser von Gott autorisierten Zeugenschaft nehmen nun auch die Jün- 
ger teil: •Ihr werdet meine Zeugen sein in Jerusalem, in ganz Judäa und 
Samaria und bis an die Grenzen der Erde" (Apg 1, 8); •Ihr seid Zeugen 
dafür" (Luk 24,48), nämlich für Wort und Wirken Jesu. Dementsprechend 
wissen sich die Jünger auch als •Zeugen Christi", ihr Zeugnis ist Christus- 
Zeugnis, ja sie sind die •von Gott vorbestellten Zeugen" (Apg 40,41). 

Was heißt nun im Sprachgebrauch des Neuen Testamentes näherhin 
•Zeuge-sein" und •ein Glaubenszeugnis ablegen"? Die Worte sind der 
Rechtssprache entnommen; sie haben forensischen Charakter, sie besagen 
eine verbindliche Aussage vor Gericht über das, was einer selbst gesehen, 
gehört und erlebt hat und worüber er darum authentisch berichten kann. 
Der neutestamentliche Zeuge steht vor dem Forum der Welt. Er muß auf- 
treten. Er ist amtlicher, beauftragter Zeuge, beauftragt von der höchsten 
Autorität; er ist zur Zeugenaussage verpflichtet, auch von Seiten der Men- 
schen; sie haben ein Recht darauf: sie können •Rechenschaft fordern von 
der Hoffnung", die die Zeugen trägt (1 Petr 3,15); denn der Glaube ist 
eine Herausforderung an die bloße Vernunft, an den common sense, an 
die Welt, die sich selbst vollenden will, aber nicht kann, weil sie den 
Todeskeim in sich trägt. Das Gericht, vor dem das Zeugnis abgelegt werden 
muß, hat ein doppeltes Gesicht; es ist Gericht der Welt, das die Gesandten 
Gottes vor sein Forum zieht, aber noch mehr Gericht Gottes über die Welt. 
Dieses Gericht läßt einerseits den Zeugen seine Ohnmacht erfahren und 
verkündet zugleich in der angenommenen Ohnmacht Gottes endgültigen 
Sieg. Niemals ist der neutestamentliche Zeuge Privatperson; er spricht nicht 
nur für sich, sondern steht für alle und vor allen. 

Kennzeichnen wir dieses Zeugnis noch genauer. Der hier gemeinte Zeuge 
muß Augen- und Ohrenzeuge sein, Zeugnis ablegen von dem, was er selbst 
gesehen und gehört, erlebt und erfahren hat. Das gilt in erster Linie von 
Christus. •Der eingeborene Sohn, der an der Brust des Vaters ruht, er hat 
Kunde gebracht" (Joh 1, 18). Er legt darum Zeugnis von dem ab, was er 
beim Vater gesehen und von ihm gehört hat (Joh 5, 37; 3, 32: zu Nikode- 
mus). Darum kann er im hohenpriesterlichen Gebet sprechen: •Nun wissen 
sie (die Jünger), daß ich die Worte, die du mir anvertraut hast, ihnen ge- 
geben habe" (Joh 17, 8). •Wahrlich, wahrlich, ich sage euch: wir verkün- 
den, was wir wissen und bezeugen, was wir gesehen haben" (Joh 3, 11). 

Ähnliches ist vom Zeugnis der Jünger und Apostel zu sagen. Vorbedin- 
gung für ihre Zeugenschaft ist: •So muß denn einer aus den Männern, die 
mit uns zusammen waren in der ganzen Zeit, da der Herr Jesus ein- und 
ausging unter uns, von der Taufe des Johannes an bis zu dem Tage, an 



Glaubenserfahrung als Voraussetzung des Glaubenszeugnisses 175 

dem er von uns weg aufgenommen wurde, mit uns Zeuge seiner Auferste- 
hung werden" (Apg 1, 21 f.). Das Dabei-sein und das Miterleben der 
Worte und Taten Jesu in seinem irdischen Leben und die damit gegebene 
Einübung im Glauben - •Ihr seid schon rein", heißt es im Abendmahls- 
saal, •wegen des Wortes, das ich zu euch gesprochen habe" (Joh 13, 3) - 
war die Vorbereitung für die Begegnung mit dem Auferstandenen, die den 
vollen Glauben brachte. Darum zielt das den Jüngern aufgetragene Zeug- 
nis letztlich auf die Bezeugung der Auferstehung ab, oder auf den, •den sie 
gekreuzigt haben, der aber erweckt wurde": •dessen sind wir alle Zeugen", 
berichtet mehrfach die Apostelgeschichte (2, 32; 3, 15; 10, 39 f; 13, 28 ff). 
Zusammenfassend heißt es zu Beginn des ersten Johannesbriefes: •Was 
von Anfang war, was wir gehört, was wir mit unseren Augen gesehen 
haben, was wir schauten und was unsere Hände betasteten vom Wort des 
Lebens - und das Leben erschien, und wir haben es gesehen und bezeugen 
es und verkünden euch das Leben, das ewige, das beim Vater war und uns 
erschien - was wir gesehen und gehört haben, verkünden wir auch euch, 
damit auch ihr Gemeinschaft habt mit uns. Unsere Gemeinschaft ist Ge- 
meinschaft mit dem Vater und mit seinem Sohn Jesus Christus" (1 Joh 1, 1 
bis 3). Davon muß Zeugnis vor der Welt gegeben werden: •Er hat uns ge- 
boten, dem Volk zu verkündigen und zu bezeugen" (Apg 10, 42). Aber es ist 
nicht ein äußeres Muß: •Unmöglich ist es für uns, nicht zu reden von dem, 
was wir gesehen und gehört haben". Die Erfahrung mit Jesus sprengt 
alle Wände des Herzens; sie muß heraus, sie kennt keine Grenzen, sie ist 
nicht von der Art dieser Welt. 

5. Glaubenserfahrung und Glaubenszeugnis 

Aus dem Gesagten erhellt der enge und unlösliche Zusammenhang zwi- 
schen Glaubenserfahrung und Glaubenszeugnis. Glaubenserfahrung ist die 
Bedingung für wirksame Glaubensbezeugung. Die Jünger hatten ein Er- 
fakrungswissen von Jesus und seinem Geheimnis, das sich im Geheimnis 
der Auferstehung erst ganz enthüllte, und dieses Wissen, obwohl es sich 
auf Gesehenes, Gehörtes, Miterlebtes, unmittelbar Erfahrenes berufen 
konnte, blieb Glaubenswissen. Da ihre Glaubenserfahrung Jesus- und 
Christuserfahrung war, die ihnen im Geist, vom Geist Jesu geschenkt wurde, 
konzentriert sich ihr Zeugnis ganz und gar auf das Christusmysterium, und 
zwar von zwei Seiten her; einmal vom Vater her: Er hat uns zuerst geliebt 
und seinen Sohn gesandt, als wir noch Sünder waren (vgl. 1 Joh 4, 10). In 
ihm, seinem Leben und seinem Wort, kam Gott selber zur Sprache. - Zwei- 
tens unmittelbar von Christus her: Er hat sein Leben im Gehorsam gegen 
den Liebeswillen des Vaters für alle dahingegeben, und da er sich im 



FriedridiWulf 176 

Sterben vertrauend in die Hände des Vaters gab, hat dieser seine Liebe 
und sein Vertrauen endgültig angenommen, ihn zu seiner Herrlichkeit er- 
höht und ihm die Herrschaft über das All übertragen. Diese eine Botschaft 
vom Vater und vom Sohn haben die Apostel (Jünger) im Auftrag und im 
Geist weitergegeben, denn nicht einmal •Jesus ist Herr' kann einer sagen, 
es sei denn im Heiligen Geist" (1 Kor 12, 3). Wer im Geist verkünden will, 
muß aus Erfahrung sprechen und muß sich dem Geist öffnen, damit er kein 
anderes Evangelium verkündet. Auch über den Jüngern und Aposteln 
schwebt noch das Anathem der Falschaussage, von dem Paulus spricht 
(Gall, 8). 

Was vom Glaubenszeugnis der Jünger und Apostel gesagt werden muß, 
gilt in analoger, d. h. ähnlicher Weise auch vom Glaubenszeugnis der mit 
der Verkündigung des Wortes in der Kirche Beauftragten, ja jedes Chri- 
sten; denn jeder ist auf Grund von Taufe und Firmung für dieses Zeugnis 
des Glaubens ausgerüstet und beauftragt. Wir nennen hier noch einmal 
seine Merkmale: 
1. Ursprung dieses Zeugnisses ist das Christusmysterium, von dem der 
Epheserbrief schreibt: •Er (der Gott und Vater unseres Herrn Jesus Chri- 
stus) tat uns kund das Geheimnis seines Willens nach seinem huldvollen 
Ratschluß, den er im voraus gefaßt hat in ihm, um eintreten zu lassen die 
Fülle der Zeiten und alles zusammenzufügen in Christus, was im Himmel 
ist und was auf Erden. Ihm wurden wir ausgelost, vorherbestimmt nach 
der Absicht dessen, der alles wirkt nach dem Ratschluß seines Willens, da- 
mit wir zum Preis seiner Herrlichkeit seien, die wir schon vorher unsere 
Hoffnung auf Christus gesetzt haben" (1, 9-12). Dieses eine und alles um- 
fassende Geheimnis muß in jedem Glaubenszeugnis mitschwingen, auf 
dieses Geheimnis muß alles Glaubenszeugnis ausgerichtet sein. 
2. Dies Zeugnis, zu dem es einer Beauftragung bedarf (kein Glaubenszeuge 
spricht aus sich), muß aus der Glaubenserfahrung kommen, und zwar aus 
der Erfahrung mit Jesus und dem, was der Vater an ihm gewirkt hat. Zu 
dieser Erfahrung kommt es nur, wenn einer dabei gewesen ist, wenn er 
Augen- und Ohrenzeuge wurde. Er muß sich darum auf Jesus und sein 
Geheimnis, auf seine Sendung, sein Wort und Wirken, auf seinen Tod und 
seine Auferstehung einlassen; es ist ja das Geheimnis seines Christen- 
lebens; er wurde in der Taufe in dieses Geheimnis hineingenommen (Rom 
6). Man kann darum auch sagen: er muß sich auf seine Taufe, auf das, was 
durch die Taufe an ihm gewirkt wurde, einlassen, jeden Tag von neuem. 
Nur so kommt es zu einer Vertrautheitserkenntnis Jesu, an den und dem er 
glaubt, kommt es zu einer Glaubenserfahrung, zu einer Einweihung in 
dieses Geheimnis, aufgrund dessen auch er von sich sagen kann: •Was wir 
gesehen und gehört haben, das verkünden wir euch". 



Gebet der Sehnsucht 177 

3. Die Bezeugung des Christusgeheimnisses geschieht wirksam nur im Hei- 
ligen Geist. Sie ist ein geist-licher Vorgang. Ohne ein Leben aus dem Geist 
und im Geist ist auch ein Glaubenszeugnis nicht möglich, mag einer noch so 
gescheit oder auch fromm, so als wisse er es genau, reden. Wo das aber der 
Fall ist, da trifft sein Wort den, der hinhorcht, und bisweilen auch den 
widerstrebenden oder den gleichgültigen Hörer. Man kann geradezu her- 
aushören, ob einer aus der Glaubenserfahrung, aus dem Umgang mit Gott, 
mit Jesus Christus spricht. Und wo das zutrifft, sind die Vokabeln, die er 
dazu gebraucht, zweitrangig, ob einer in der theologischen Sprache der Ver- 
gangenheit spricht, die er gelernt hat, oder in der Sprache der heutigen 
Theologie und mit den Erkenntnissen der heutigen Exegese, die damit nicht 
heruntergespielt werden sollen, denn auch das geistliche Wort bedarf ja 
immer unseres ganzen Einsatzes, in dem wir uns selber aussprechen, und 
erhält erst so unser Kolorit, wie die neutestamentlichen Schriften, die Evan- 
gelien und die Apostelbriefe, zeigen. In allem findet die Rede im Geist und 
in der Wahrheit, wenn sie es nur wirklich ist, ihre Sprache. 

Ist das aber alles nicht zu hoch, für das, was dem Verkündiger heute in 
Predigt und Unterricht aufgegeben ist? Ist es nicht zu subtil und verspon- 
nen, wenn man auf diejenigen schaut, die unter der Kanzel stehen und die 
man im Religionsunterricht vor sich hat? Wer in der Praxis steht, könnte 
oft so denken. Dennoch muß die eigentliche Grundlage des Glaubenszeug- 
nisses und der Verkündigung klar sein und vor Augen stehen; sonst würde 
man ins Geschwätz geraten und vor lauter Diskussion im Geistlichen nichts 
mehr ausrichten. Wir alle sind überfordert, wie die Jünger, die der Herr 
ohne menschliches Rüstzeug aussandte. Aber wir haben wie sie den Erfah- 
rungszugang zu jener Wirklichkeit, die uns verhüllt ist und uns dennoch 
trägt. 

Gebet der Sehnsucht 
Corona Bamberg OSB, Herstelle 

Man hat gesagt, der Grundton allen Betens sei das Bekenntnis: Ich glaube 
an dich (O. H. Pesch). Ebenso gut könnte man sagen, daß dieser Grundton 
die Sehnsucht ist. Denn was im ausdrücklichen oder wortlosen Gebet eines 
Menschen sich ereignet, hat immer zu tun mit diesem Sich-Uberschreiten 




