Philipp Schmitz 192

sein, wie du, Vater, in mir bist und ich in dir® (Jo 17, 21) — , Vater, ich will,
daf} dort, wo ich bin, auch alle, die du mir gegeben hast, bei mir seien®
(Jo 17,24) — ,ich in ihnen und du in mir* (Jo 17, 28). Das kommt aus Got-
tes eigenstem Wesen: von daher ist der Menschensohn ein Mann der
Sehnsucht und ist der Geist, den er den Seinen mitteilt, ein nach der Voll-
endung des gottlichen Lebens Seufzender und Glithender. Das ahnende
Wort Vergils von den Dingen, die ihre Tranen haben, gewinnt hier seinen
letzten Tiefengrund. Wenn der Geist sich als Verlangen kundtut im Inner-
sten der Sehnsucht, die uns mit allen Geschépfen iiberkommt und wenn
wir ihm Raum geben in uns, dann begreifen wir ein wenig, was es heifit,
daf Gott Liebe ist. Sehnsucht ist wirklich die hiesige Form der Liebe: nicht
nur jener nach dem Absoluten verlangenden Kreaturliebe, sondern der
Liebe, die in Gott ist und von Gott kommt. Der Geist ist somit die Kraft
derer, die von Christus ergriffen sind, um Gott zu lieben mit seiner Liebe.
Er ist der Antrieb, der sie rufen 1af}t: Komm, Herr, komme bald! Und er
ist zugleich der ihnen Entgegen-Rufende, von dem es in der Apokalypse
heifit: ,Und der Geist und die Braut rufen: Komm!“ ,Daf} er, der das
hort, doch sage: Komm! Dafl der Ausgedorrte hinzutrete, dafl der Sehn-
stichtige Lebenswasser empfange, einfach so!“ (Offb 22,17)

Anforderungen des Lebens
und Forderungen des Willens Gottes
Philipp Schmitz SJ, Frankfurt/Main

, Was ist der Wille Gottes?“ — Der so fragt, sucht nach Klarheit in einer
Entscheidung. Uber den Willen Gottes meint er fiir sein Leben die geistige
Mitte zu finden. Aus dem Wissen, da er unter dem Gesetz Gottes steht,
nihrt sich sein Optimismus, stirkt sich sein Vertrauen, motiviert er sein
Tun. Zutrifft das allerdings nur in dem Mafle, als er die Fiihrung Gottes
aktuell erfihrt. Darum gilt es, diese Erfahrung zu sichern.

»Was ist der Wille Gottes?“ — Diese Frage kann aber auch einen aggres-
siv-skeptischen Ton annehmen, und bei einer wachsenden Zahl von Men-
schen scheint das der Fall zu sein. Sie glauben, dafl die Annahme des Wil-



Anforderungen des Lebens und Forderungen des Willens Gottes 193

lens Gottes ihrem Leben eine Ordnung aufzwinge, die dem Detail, dem
Augenblick, dem Einzelnen — allem, was sie firr Leben halten —~ nicht ge-
recht werde. Sie sind tberzeugt, dafl die Forderungen des Willens Gottes
zusammengenommen ein System bilden, das den manchmal zufilligen,
manchmal willkiirlichen, immer héchst relativen Anforderungen des Le-
bens ihre wahre Bedeutung nehme. Sie meinen sich dagegen wehren zu
mussen, dafl ihrem Leben eine abgeschlossene Sinnvorstellung unterscho-
ben werde, die sich fir Entwicklung und Fortschritt als hinderlich erwiesen
habe.

Man wird zeigen missen, dafl bei der Berufung auf den Willen Gottes
das Leben selbst nicht verkiimmert, sondern dafl in dem Mafle, in dem der
Mensch den Anforderungen des Lebens gerecht zu werden versucht, sich ein
Defizit an Sinn enthiillt, das aus diesem Leben selbst nicht mehr gedeckt
werden kann, fiir das aber der Wille Gottes, wenn auch nicht zwingend
gefordert, so doch sich als in Freiheit angenommene Méglichkeit anbietet.

Der Aufgabe, Erfahrung zu sichern und den Sinn von Handlungen auf-
zudecken, sollen die folgenden Uberlegungen dienen. An einem Beispiel
soll gezeigt werden, welchen Einflufl die Erfahrung des Willens Gottes auf
die Gestaltung des Lebens haben kann (I), in der Analyse eines Begriffes
soll angedeutet werden, wie sehr Leben zu seiner Sinnerhellung der Kate-
gorie , Wille Gottes“ bedarf (1I).

1. Die Erfahrung des Willens Gottes sichern

Von vornberein ist zu erwarten, dal man von einer Einheit zwischen Wil-
len Gottes und dem Sinn des Lebens ausgehen kann, aber wohl nicht aus-
gehen mufl. Es gibt Einheit als Moglichkeit und Differenz als Gefahr. Um
das zu verstehen, sollte man eine der christlichen Bewegungen ein wenig
deutlicher in Augenschein nehmen. Etwa die Puritaner?, eine calvinistische
Sekte des 16. und 17. Jahrhunderts, deren Reformbewegung sich auf eine
intensive Erfahrung des Willens Gottes berief. Urspriinglich in dem Eng-
land Elisabeth I. entstanden, hatten sie sich durch die politisch motivierten
Kompromisse zwischen Rom und Genf dazu veranlafit gesehen, das Land
zu verlassen, um in Amerika cine neue Heimat zu begriinden.

Das ist der Gedanke, der sie vor allem bewegt: sich in dem neuen Land
dem Willen Gottes zu unterwerfen, die Heilige Schrift buchstéiblich zu

! Vgl. Perry Miller, The New England Mind. The Seventeenth Century (Volume I), The
New England Mind: From Colony to Province (Volume II), (Beacon Press) Boston 1953;
Perry Miller, Errand into the Wilderness, (Harper & Row) New York 1964; Edmund S.
Morgan, The Puritan Dilemma. The Story of John Winthrop (Little, Brown and Com-
pany) Boston — Toronto 1958.



Philipp Schmitz 194

leben, in all ihrem Denken und Tun sich als Diener seiner Erwahlung zu
erweisen. Unter der Erfahrung entwickelten sie eine Ethik, deren Vorzug
es sein sollte, pragmatisch eine Ordnung zu entwerfen, eine Idee in Erfah-
rung zu itbersetzen, den Glauben an den géttlichen Willen in die Praxis zu
iibertragen, eine Ethik, die Gesetze und Gebote, Préskripte und Prinzipien
nur unter dem Vorbehalt formulierte: ,Solange sie der Erfahrung niitzen®,
sie aber aufgab, wenn sie dieser Erfahrung nicht mehr dienten oder ihr am
Ende sogar schadeten.

Diese grundsitzliche Uberlegung stellte sich in der sozialen Dimension
folgendermafien dar: Die Puritaner verstanden ihre Emigration als einen
neuen Exodus in ein gelobtes Land. Nicht nur raumlich, sondern auch gei-
stig bauten sie ihre Siedlung um ihre schmucklosen weiflen Kirchen. Hier
hatten sie ihre intensive Erfahrung der Gemeinschaft, hier erkannten sie
die Autoritat an, die zugleich geistlich und weltlich war, hier erneuerten sie
immer wieder eine Offenheit, die sie zu je neuen Grenzen der Kolonisation
vorantrieb.

Am starksten aber wirkte sich der Glaube an den Willen Gottes auf ihre
Arbeit aus. Wahrend sie das neue Land urbar machten und von Feinden
befreiten, dachten sie ebenso sehr daran, ihre Seelen zu retten, wie daran,
dieses Land grof und unabhingig zu machen. Sie verstanden ihr Ringen
mit den Elementen ebenso sehr als Kampf gegen die Siinde wie als eine
Ordnung der Naturgewalten. Perry Miller, der grofie Kenner des Puritanis-
mus, hat ihre Mission unter dem treffenden Motto ,Errand into the Wil-
derness“ (Sendung in ein 6des und verwiistetes Land) zu charakterisieren
versucht®. Der Wille Gottes befligelte ihr Werk und bereitete den Weg in
das gelobte Land, das neue Jerusalem, von dem sie ihre Prediger Sonntag
fir Sonntag von den Kanzeln sprechen horten.

Boten, Heilige, Pioniere wollten sie sein, und aus diesen drei Charakter-
ziigen gestaltete sich eine Mentalitdt und ein Menschenbild, die einen méich-
tigen Einfluf auf die moderne Welt ausgeiibt haben. Man braucht nur
die Begriffe zu nennen, unter denen dieser Geist geschichtsmaflig gewor-
den ist: politischer Messianismus, Demokratie, Kapitalismus.

Doch was geschieht, wenn die Erfahrung abkiihlt? Was bleibt iibrig,
wenn das Bewufitsein abflacht? Was sind die Folgen, wenn die Motivation
an Kraft verliert? Die Geschichte der Puritaner zeigt es. Sie waren nach
Neuengland gekommen nicht nur als gldubige Christen, sondern auch — und
das war fiir sie keineswegs ein Widerspruch — als Boten einer rationalisti-
schen Aufklarung. Sie hatten nicht nur die Institutiones Calvins gelesen,
sondern auch die Werke von Hobbes und Locke. Sie gaben sich nicht nur

2 Vgl. Perry Miller, Errand into the Wilderness, 2. Das treffende Wort ist einer Predigt
Samuel Danforth entnommen, die er im Jahre 1670 gehalten hat.



Anforderungen des Lebens und Forderungen des Willens Gottes 195

damit zufrieden, die Pridestination Gottes in schweigendem Ja anzuneh-
men, sie kannten die Bedeutung der Zweitursachen und betonten des Men-
schen Part im Bunde mit Gott. Je weiter sie sich jedoch vom Ursprung ent-
fernen, um so mehr schlédgt dieses aufklarerische Erbe durch, bediirfen sie
einer rationalen Gewiflheit, einer Logik des Handelns, einer Ordnung ibrer
Entschlisse. Was die Erfahrung sichern sollte, Gebote, macht sie mehr und
mehr liberflissig. Was gedacht war als sittliche Orientierung, Gesetze, wird
zu formalen Bestimmungen, die beliebig mit Inhalten gefiillt werden kon-
nen. Der amerikanische politische Messianismus liefert dafiir unzihlige
Beispiele®.

In den Gemeinden schirmt sich der Kreis der Erwihlten gegen die offen-
sichtlich Verdammten ab. Selbstgerechtes Bemiihen richtet sich darauf,
Schranken aufzurichten. Die ruhige Achtung fiir das Gesetz, der niemals
der Sinn fir Flexibilitdt gefehlt hatte, erstarrt in einem unfruchtbaren Le-
galismus, der die Wirklichkeit einengt und die Freiheit versklavt. Die ame-
rikanische Demokratie scheint heute wiederum ein Beispiel dafiir liefern
zu wollen?.

Erfolg, der seinem Wesen nach Antrieb des Tuns sein soll, wird mehr
und mehr zum Maf der Erwihlung. Im Ertrag, in einem rein duferlichen
Standard erkennen sie das Zeichen, daf Gott ihnen gnidig sei. Wachstum
und Fortschritt werden zu automatischen Signalen der Sittlichkeit, — eine
potentielle Unmenschlichkeit, die die Puritaner an den Kapitalismus® wei-
tergeben.

Das Beispiel der Puritaner aber macht eines besonders klar: Man kann
tatsdchlich von einer Einheit zwischen Forderungen des Willens Gottes und
Anforderungen des Lebens sprechen. Das Bewuftsein, unter dem Gesetz
Gottes zu stehen, vermag einen wahrhaft geschichtsmichtigen Einfluf} an-
zunehmen. Sich der Fiigung Gottes anzuvertrauen, kann zu einer Briicke
zwischen Ideal und Wirklichkeit werden. Unter einer Voraussetzung aller-
dings: Der Wille Gottes muf} immer wieder in Mut und Demut angenom-
men werden, er mufl stets von neuem Inhalt menschlicher Erfahrung wer-
den, er mufl — um das etwas technischer zu sagen — standig zum Gegenstand
des reflexen und intentionalen Bewufitseins werden.

3 Hier werden Zusammenhinge sichtbar zu dem, was H. Bellah , The Civil Religion® ge-
nannt hat, eine dem amerikanischen Kontinent eigene Form der Religion, die staats-
tragende, nationverbindende, sozialcharakterisierende Ziige angenommen hat. Vgl. Ro-
bert N. Bellah, Civil Religion in America, Daedalus 96 (1967).

4 Helmut R. Niebuhr, The Protestant Movement and Democracy in the United States, in
J. W. Smith and A. L. Jamison (eds), The Shaping of American Religion (Princeton Uni-
versity Press), Princeton 1961.

8 Vgl. Max Weber, Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus, in: Max
Weber, Die protestantische Ethik (Sicbenstern), Miinchen und Hamburg 1958/54, 29-114.



Philipp Schimitz 196
II. Lebensstandard — Lebensqualitat — Lebenssinn

An die Erfahrung zu appellieren, das ist allerdings nicht mdglich, wenn
jemand trotz allen Beweisen der Geschichte zwischen Forderungen des
Willens Gottes und Anforderungen des Lebens eine uniiberbriickbare Dif-
ferenz sicht. Man wird dem Willen Gottes zuliebe darum gerade zunéchst
das Leben ganz ernst nehmen.

»Leben® ist eines der Schliisselworte der Ethik. In ihm spiegelt sich die
Wertstruktur®, nach der der Mensch seine Autonomie begriindet, seine Ge-
sellschaft aufbaut und als homo faber die Welt gestaltet. Den ethischen
Charakter des Begriffes ,Leben bringt man gewdShnlich dadurch zum Aus-
druck, dafl man sagt, das Leben beanspruche einen voll und ganz, dafl man
klagt, man konne dem Leben nicht gerecht werden, dafl man von Forde-
rungen spricht, die vom Leben ausgehen.

Ohne Zweifel ist der Begriff unbestimmt, und er bringt eine verwirrende
Vielfalt zum Ausdruck. Das muff jedoch nicht bedeuten, er sei unbrauch-
bar. Gerade so konnte er ja die Wertstruktur eines Menschen erspiegeln,
der Ganzes ist und Detail, der sich entwickelt und bleibende Ordnung ist,
der relativ ist und doch einen absoluten Bezug hat. Notwendig wire es
allerdings, seinen jeweiligen, durch eine bestimmte Gemeinschaft und Kul-
tur verdnderten Bedeutungsgehalt neu zu beschreiben.

Im Begriff des Lebens, so wie er heute gebrauchlich ist, glauben wir in
der Tat einen Wandel feststellen zu kénnen, und zwar von einem physi-
schen zu einem mehr psychischen Verstdndnis, von einem quantitativen zu
einem eher qualitativen Gehalt, von einem am Marxismus zu einem mehr
am humanen Optimum orientierten Sinn. Und wéhrend sich der Wandel
abspielt, so kann man weiterhin beobachten, wird immer deutlicher ein De-
fizit an Sinn offenbar, das nicht aus dem Leben selbst gedeckt werden kann,
und fiir dessen Erkldrung sich der ,Wille Gottes“ nahelegt.

Um diese These zu beweisen, bedienen wir uns eines wirtschaftspoliti-
schen Parameters. Der klassische wirtschaftliche Liberalismus? formuliert
Freiheit konkret als Gewerbe-, Konsum- und Investitionsfreiheit, als Frei-
heit der Berufswahl, der Arbeitswahlfreiheit und als Ordnungsprinzip. Er
bezieht sich dabei auf die Erfahrung, dafl die individuelle Initiative ein
Ho6chstmafl an okonomischer Effizienz und Stabilitdt bei gleichzeitiger
Wahrung des Leistungsprinzips bewirkt. Adam Smith, der Vater des wirt-
schaftlichen Liberalismus fiigt zum Ordnungsprinzip die zielpolitische Be-
dingung: Wachstum hinzu. Aus beiden Pramissen ergibt sich die Glei-
chung, das was dem Wachstum dient, diene auch dem Menschen und seiner

8 Hans Dietrich Engelhardt u. a., Lebensqualitit — Zur inhaltlichen Bestimmung einer ak-
tuellen politischen Forderung, Wuppertal 1973, 9.



Anforderungen des Lebens und Forderungen des Willens Gottes 197

Freiheit, das GroRere sei auch das Bessere, das wirtschaftliche Maximum
sei zugleich menschliches Optimum, der Lebensstandard sei das Maf des
Humanum. Man mufl die Wachstumstheoretiker, die von der Industriali-
sierung Faszinierten, die vom Lebensstandard Besessenen argumentieren
héren, um zu begreifen, daf sich hier eine urspriingliche Erfahrungstat-
sache in ein ethisches Konzept verwandelt hat. Man sage nun nicht, das sei
die Berufskrankheit der Okonomen. Die Vorstellung vom Leben, die man
einmal verkiirzend die ,quantitative® nennen konnte, wirkt sich auf die
ethische Diskussion aus, die Diskussion um die Abtreibung, die Leben nach
Zeit und Ort und duferen Umstinden zu begreifen sucht, die Diskussion um
die Sexualethik, die die biologische Natur anstelle des ganzen Menschen zu
setzen bemiiht ist. Aber nicht nur das. Interessen werden ganz allgemein
nur nach Geld bestimmt, Kunst kann man nur noch einschitzen, wenn man
den Preis kennt, die Giite eines Fulballspielers bemifit sich nach der Héhe
seiner Gage. Nur wer sich um Eigentum bemiihe und ein Gespiir fiir den
Preismechanismus entwickle, so wird gesagt, sei unabhingig und frei.
Uberall dominiert die Kategorie der Quantitit.

Kein Wunder darum, daf in der 6ffentlichen Diskussion das Wort , Le-
bensqualitiit“ an Bedeutung gewinnt®. 1972 von Bundesminister Eppler in
die Tagesdiskussion eingebracht und anschliefend in das Wahlprogramm
der SPD aufgenommen, soll es eine Verdnderung des Lebensbegriffes an-
zeigen. , Lebensqualitit® ist allerdings &lter als die parteipolitische Dis-
kussion. Wenn man wollte, konnte man diesen Begriff auf den stoischen
Philosophen Seneca zuriickfithren, der an einer Stelle von ,qualitas
vitae® spricht. Der neuere Gebrauch des Wortes geht auf den amerikani-
schen Nationalokonomen Galbraith zuriick, der ihn gleichberechtigt neben
die beiden anderen Zielvorstellungen der Wirtschatt stellt, Wachstum und
Vollbeschiftigung, und in ihm eine Prioritit des Humanum zum Ausdruck
bringen will.

Konkret kann man nun unter Anforderungen des Lebens vieles verste-
hen: Wir wihlen drei grofle Bereiche aus: Autonomie des Menschen, Ge-
rechtigkeit gegeniiber den Mitmenschen und Weltauftrag.

1. Unter Anforderungen des Lebens versteht man ohne Zweifel auch den
Anspruch auf Miindigkeit, Freiheit, Emanzipation, Autonomie. Das darf
wohl als allgemein gesichert gelten. Um eine Tat oder ein Unterlassen zu
rechtfertigen, darf man sich heute ohne Widerspruch auf seine Selbstbe-
stimmung berufen. Die neuzeitliche Betonung des miindigen Subjektes, das

7 Werner Glastetter, Quantitatives und qualitatives Wachstum?, in: Friedrich Wilhelm
Dérge (Hrsg.), Qualitit des Lebens, Opladen 1973, 11-23.

8 Helmut Swoboda, Die Qualitit des Lebens. Vom Wohlstand zum Wohlbefinden, Stutt-
gart 1973, 32.



Philipp Schmitz 198

Ringen um die Gewissensfreiheit, die Kontroverse um die Gesetzes- und
Situationsethik haben Autonomie zur ersten und durch nichts zu ersetzen-
den Anforderung des Lebens gemacht.

Das heifit allerdings nicht, als konnte man nunmehr Freiheit nicht mehr
miflverstehen. Im Gegenteil, auch dieser Begriff ist unter die Rider des
wirtschaftlichen Weltbildes geraten. Obwohl man einerseits Konsumfrei-
heit und -souverénitit immer wieder proklamierte, engte man sie anderer-
seits Schritt fiir Schritt ein. Obwohl man Investitionsfreiheit zum Signum
des mutigen, untnernehmungstiichtigen, eroberungsfreudigen Mannes
erklarte, erreichten dieses Ziel wegen der zunehmenden Konzentrations-
bewegungen immer weniger. Obwohl man das Recht und die Freiheit des
Arbeiters zum Programm ganzer sozialer Bewegungen erhob, blieben die
Arbeit und ihre Bedingungen in einem erschreckenden Mafe inhuman und
unfrei. Der Lebensstandard prigte auch den Begriff der Freiheit.

Aber daf wir das nun begreifen, kann als Beweis dafiir gewertet wer-
den, dafl wir zu einer neuen Wirklichkeit und zu einem neuen Begriff von
Freiheit durchzustoBen beginnen. Daf} uns die Augen aufgehen, zeigt, daf}
wir unter dem Einfluf} einer neuen, nicht mehr nach quantitativem Stan-
dard mefibaren, sondern einer nur qualitativ zu erfassenden Freiheit stehen.
»Entsagen wir dem Glauben an die Prioritit der Wirtschaft*, so formu-
liert Galbraith® diese Einsicht, ,dann bedeutet das tatsichlich eine weit-
gehende Emanzipation®. Die Freiheit stellt sich unter die Vorstellung der
Lebensqualitdt.

Doch die fiir unseren Kontext entscheidende Beobachtung besteht darin,
dafl wir mit der Kldrung des Freiheitsbegriffes nicht an das Ende unserer
Fragen kommen. Nachdem wir die Sicherheit des Mefbaren und Kontrol-
lierbaren hinter uns gelassen haben, scheint die Forderung nach Freiheit
um so totaler, verbindet sich mit ihr ein Anspruch einer noch unbedingteren
Verpflichtung. Nachdem wir die beruhigende und so leicht in den Griff zu
bekommende Prioritét des Physischen aufgegeben haben, wird die Ritsel-
haftigkeit des Daseins nur noch grifer. Freiheit offenbart ihre F orderung
nach einem neuen Lebenssinn. Je weiter der Sékularisierungsvorgang vor-
antreibt, um so stirker erfihrt er sich auf die menschliche Autonomie zuriick-
geworfen. In dieser Autonomie aber wird stirker als je zuvor der absolute
Bezugspunkt oder — um Paul Tillichs einprigsame F ormulierung zu benut-
zen — ,das, was uns unbedingt angeht“, prisent und erfahrbar. Der Christ
wird getreu seinem Glauben sagen diirfen, er erfahre in seinem neuent-
deckten Selbst die Forderung des Willens Gottes.

® John K. Galbraith, Die Volkswirtschaftslehre und die Qualitit des Lebens, in: Friedrich
Wilbelm Daorge (Hrsg.), Qualitit des Lebens, 100-108.



Anforderungen des Lebens und Forderungen des Willens Gottes 199

9. Unter Anforderungen des Lebens versteht man dann wohl aud, den
Menschen gerecht zu werden. Das ist so sehr Teil der modernen Geistig-
keit geworden, daR selbst sehr globale Klagen iber die Verwilderung der
Sitten nicht zu erwihnen vergessen, dal doch wenigstens das soziale Be-
wuRtsein und die mitmenschliche Verantwortung nicht zu kurz kommen.
Ja, man hat gesagt, der moderne Mensch wolle selbst nicht einmal gerettet
sein, wenn alle seine Mitmenschen verdammt wiirden. Er scheint sich in der
Tat seine Freiheit und seine Autonomie nicht vorstellen zu kénnen, solange
sein Mitmensch in Hunger und Not unter Gewalt und Manipulation steht,
wenn er unter Heimatlosigkeit und Armut leidet. Er scheint zu wissen, daf
es fiir ihn keine Selbstverwirklichung gibt, solange der andere der Gerech-
tigkeit entbehrt.

Wie Autonomie, so unterliegt jedoch auch der Begriff des Sozialen einem
Wandel: Zu Anfang des industriellen Zeitalters bestand seine Forderung
in der Bereitstellung des Existenzminimums: alle Leute sollten geniigend
zu essen und zu trinken und ein Dach iiber dem Kopfe haben. Der Englin-
der Rowntree®® hatte 1901 die Forderung der sogenannten poverty line
(Armutsgrenze) aufgestellt, indem er berechnete, wieviel Geld erforderlich
sei, um die medizinisch festlegbaren Mengen an Nahrungsstoffen und Ka-
lorien einzukaufen. Natiirlich wufite man von Anfang an, dafl diese Ar-
mutsgrenze immer auch gefihrdet bleiben miifite, und weil man das wufite,
baute man verschiedene Sicherheitsventile ein, legte man das wirtschaft-
liche Existenzminimum!! immer wieder neu fest, bemithte man sich um eine
soziale Gesetzgebung, kimpfte man gegen die Ungleichheit durch eine Ver-
besserung der Infrastruktur (Verkehr, Kommunikationsmittel usw.), suchte
man die Unsicherheit durch eine mehr und mehr verfeinerte Konjunktur-
politik zu mindern.

Dafl mit all diesen Mafinahmen, die ausnahmslos am Kriterium des
Lebensstandards gemessen sind, den Mitmenschen und der Kategorie des
Sozialen nicht voll Geniige geleistet werden konnte, das miissen wir uns
allerdings leider eingestehen: denn es gibt weiterhin Unterdriickte, Unter-
privilegierte und Arme in der Welt. Gewisse Gruppen bleiben trotz allen
wirtschaftlichen Wachstums zuriick. Die fiir die Humanisierung so bedeu-
tende Arbeit der Hausfrau und Mutter wird schnéde aus der Bemessung
des Sozialproduktes herausgelassen. Der Dienst an Kranken und Notlei-
denden bleibt beschimend unterbewertet. Auch auf dem Gebiet des Sozia-
len bedarf es einer Verdnderung'® zur Lebensqualitdt hin.

10 Helmut Swoboda, Die Qualitit des Lebens, 116.

1 Werner Glastetter, Quantitatives und qualitatives Wachstum, 13.

12 Diese Einsicht wird neuerdings in Statistiken mit Hilfe sogenannter Sozialindikatoren
zu erfassen versucht, vgl. H. Swoboda, Die Qualitit des Lebens, 116-139.



Philipp Schmitz 200

Doch auch hier ist eine weiterfithrende Frage gestattet: Sind wir damit

an das Ende des sozialen Verstindnisses gelangt? Lift sich das Soziale
tiberhaupt als in sich geschlossener Kreis verstehen, oder weist es nicht
immer wieder iiber sich selbst hinaus? Wie 148t sich ohne Transzendenz,
die den totalen Anspruch der Gemeinschaft allein relativieren kann, die
Gefahr einer Hypermoral iiberhaupt vermeiden? Bedarf es nicht ~ etwas,
was Marx bei seiner Entdeckung der sozialen Determination iibersehen
hat — einer Besinnung auf die individuelle Subjektivitit, die allein Rezi-
pient und Erfahrungstriger eines letzten Lebenssinnes, d. h. fiir den Glau-
bigen: des Willens Gottes — sein kann?
8. Zu den Anforderungen des Lebens gehort drittens, der Welt und ihrer
Entwicklung gerecht zu werden. Sittliches Leben muf sich rechtfertigen
lassen von der Richtigkeit der Geschehnisse, von der Harmonie des Hand-
lungsablaufes und von der Stimmigkeit der Folgen. Wenn Freiheit und
Gerechtigkeit die Welt nicht verandern, bleiben sie leere und blutlose Hal-
tungen.

In unserer Wirtschaftsgesellschaft hat expansives Wachstum die Voraus-
setzungen der Weltverdnderung erfiillen sollen. Von diesem Gesichtspunkt
hat sich die Produktion bestimmen lassen, und unter diesem Gesetz hat
sogar das Bevolkerungswachstum gestanden. In einer knappen Skizze ver-
suchte E. Eppler kiirzlich, diese Ziele folgendermafen zu charakterisieren:
»Immer mehr Strafen fiir immer mehr Autos, immer groflere Kraftwerke
fir immer mehr Energickonsum, immer aufwendigere Verpackung fiir
immer fragwiirdigere Konsumgiiter, immer gréfiere Flughifen fiir immer
schnellere Flugzeuge, immer mehr Kunstdiinger fiir immer reichere Ernten
und — das nicht zum geringsten — immer mehr Menschen fiir einen immer
enger werdenden Globus“13.

Eine Besinnung auf die stillschweigenden Voraussetzungen des Wachs-
tums 1af¢ sich nicht mehr vermeiden. Deutlich zcigt sich ein Widersinn4,
offenbaren sich Briiche im System. Die Erschépfung der Energiequellen, die
Uberproduktion, der weltweite Mangel an Nahrungsmitteln und Satti-
gungserscheinungen des Marktes werden als gefdhrliche Zeichen regi-
striert. Es schleicht sich das Gefiihl des Zweifels ein, ob das wirtschaftliche
Maximum tatsdchlich noch das menschliche Optimum darstellt, ob der
Strukturwandel, die Anderung von Verbrauchsgewohnheiten, der Pro-
duktionstechnik (Recycling, Produktion aus Schrott) und die Anderung der
Zusammensetzung des Sozialproduktes es zu erlauben, den Standard
expansiven Wachstums weiterhin beizubehalten.

3 E. Eppler, Esgeht um die Qualitiit des Lebens, in: National-Zeitung, Basel, 31. 3. 1978.
* Vgl. Dennis Meadows, Die Grenzen des Wadhstums, Bericht des Club of Rome zur Lage
der Menschheit, Stuttgart 1972,



Anforderungen des Lebens und Forderungen des Willens Gottes 201

Langfristige Prognosen, etwa die des Club of Rome, lassen das immer
unwahrscheinlicher erscheinen®®. Der Lebensstandard mufl durch Lebens-
qualitit ersetzt werden.

Mit dem Weltlich-Werden der Welt aber zeigt sich auf der anderen
Seite, daRl wir sie selbst nicht absolut setzen konnen. Wir kénnen nicht
einfach das System durch unsere eigenen falschen Intentionen in die Luft
sprengen. Wir konnen aber auch nicht den Kulturpessimisten und Hippies
gleich aus dieser Welt auszusteigen versuchen. Wir miissen zugeben, dafl
wir an eine Grenze geraten sind und dafl unser Leben in sich eines letzten
Sinnes entbehrt.

Fassen wir zusammen: Bei der Klarung des Begriffes , Anforderungen
des Lebens“ befinden wir uns in einer seltsamen Lage. Auf der einen Seite
klart sich, erweitert sich, vertieft sich das, was wir Leben nennen und die
von ihm abhingigen Forderungen (Autonomie, Gerechtigkeit, Weltauf-
trag). Auf der anderen Seite aber wird die Frage nach dem Sinn des glei-
chen Lebens immer drangender.

Das, was in den Anforderungen des Lebens deutlicher an den Tag tritt,
ist der Mensch. Er ist es, von dem die Entwicklung ausgeht und auch der
sie vorantreibt, er ist es, der das Detail tibersteigt und die Ganzheit um-
spannt, er ist es, der die Willkiir beseitigt und auf eine Sicherheit hin-
steuert. Je mehr nun aber der Mensch all das gewinnt, um so fragwiirdiger
wird sein Dasein. Je mehr er sich als geistige Mitte allen Geschehens ver-
steht, um so stirker wird die Sehnsucht, sich ganz zu besitzen, um so deut-
licher die Angst, sich ganz zu verlieren. Je mehr er sich 6ffnet, um so star-
ker wird die Frage nach dem Sinn des Daseins. Je mehr dieser gleiche
Mensch sich als Ganzheit begreift, um so mehr versteht er sich auf einen
Grund zuriickbezogen, im Vergleich zu dem er nichts ist, und in den hin-
ein er sich selbst aufgeben mufl. Je mehr er selbst Mensch wird, um so deut-
licher vernimmt er die Forderung des fleischgewordenen Willens Gottes
an sich.

»Was ist der Wille Gottes?“, diese hiufigste aller ethischen Fragen
wollten wir danach befragen, ob sie der sittlichen Erfahrung und Handlung
Sinn verleiht. Weil die Antwort positiv ist, hat sich damit auch die Frage
selbst als sinnvoll erwiesen. Das Unterfangen ist gewif nicht neu, aber es
bleibt zu hoffen, dafl der Aufweis so durchsichtig geblieben ist, dafl der
Leser seine und die in der gesamten christlichen Tradition immer und
wieder gestellte Frage darin erkennen moge.

15 Man versucht diese Uberlegungen heute durch eine Methode in die Planungen einzu-
bringen, die man ,Technology assessment® nennt. Vgl. M. D. Mierkes und K. Stachle,
Technology Assessment, Frankfurt 1972.





