
Philipp Schmitz 192 

sein, wie du, Vater, in mir bist und ich in dir" (Jo 17, 21) - •Vater, ich will, 
daß dort, wo ich bin, auch alle, die du mir gegeben hast, bei mir seien" 
(Jo 17,24) - •ich in ihnen und du in mir" (Jo 17, 23). Das kommt aus Got- 
tes eigenstem Wesen: von daher ist der Menschensohn ein Mann der 
Sehnsucht und ist der Geist, den er den Seinen mitteilt, ein nach der Voll- 
endung des göttlichen Lebens Seufzender und Glühender. Das ahnende 
Wort Vergils von den Dingen, die ihre Tränen haben, gewinnt hier seinen 
letzten Tief engrund. Wenn der Geist sich als Verlangen kundtut im Inner- 
sten der Sehnsucht, die uns mit allen Geschöpfen überkommt und wenn 
wir ihm Raum geben in uns, dann begreifen wir ein wenig, was es heißt, 
daß Gott Liebe ist. Sehnsucht ist wirklich die hiesige Form der Liebe: nicht 
nur jener nach dem Absoluten verlangenden Kreaturliebe, sondern der 
Liebe, die in Gott ist und von Gott kommt. Der Geist ist somit die Kraft 
derer, die von Christus ergriffen sind, um Gott zu lieben mit seiner Liebe. 
Er ist der Antrieb, der sie rufen läßt: Komm, Herr, komme bald! Und er 
ist zugleich der ihnen Entgegen-Rufende, von dem es in der Apokalypse 
heißt: •Und der Geist und die Braut rufen: Komm!" •Daß er, der das 
hört, doch sage: Komm! Daß der Ausgedörrte hinzutrete, daß der Sehn- 
süchtige Lebenswasser empfange, einfach so!" (Offb 22,17) 

Anforderungen des Lebens 
und Forderungen des Willens Gottes 
Philipp Schmitz SJ, Frankfurt/Main 

•Was ist der Wille Gottes?" - Der so fragt, sucht nach Klarheit in einer 
Entscheidung. Über den Willen Gottes meint er für sein Leben die geistige 
Mitte zu finden. Aus dem Wissen, daß er unter dem Gesetz Gottes steht, 
nährt sich sein Optimismus, stärkt sich sein Vertrauen, motiviert er sein 
Tun. Zutrifft das allerdings nur in dem Maße, als er die Führung Gottes 
aktuell erfährt. Darum gilt es, diese Erfahrung zu sichern. 

•Was ist der Wille Gottes?" - Diese Frage kann aber auch einen aggres- 
siv-skeptischen Ton annehmen, und bei einer wachsenden Zahl von Men- 
schen scheint das der Fall zu sein. Sie glauben, daß die Annahme des Wil- 



Anforderungen des Lebens und Forderungen des Willens Gottes 193 

lens Gottes ihrem Leben eine Ordnung aufzwinge, die dem Detail, dem 
Augenblick, dem Einzelnen - allem, was sie für Leben halten - nicht ge- 
recht werde. Sie sind überzeugt, daß die Forderungen des Willens Gottes 
zusammengenommen ein System bilden, das den manchmal zufälligen, 
manchmal willkürlichen, immer höchst relativen Anforderungen des Le- 
bens ihre wahre Bedeutung nehme. Sie meinen sich dagegen wehren zu 
müssen, daß ihrem Leben eine abgeschlossene Sinnvorstellung unterscho- 
ben werde, die sich für Entwicklung und Fortschritt als hinderlich erwiesen 
habe. 

Man wird zeigen müssen, daß bei der Berufung auf den Willen Gottes 
das Leben selbst nicht verkümmert, sondern daß in dem Maße, in dem der 
Mensch den Anforderungen des Lebens gerecht zu werden versucht, sich ein 
Defizit an Sinn enthüllt, das aus diesem Leben selbst nicht mehr gedeckt 
werden kann, für das aber der Wille Gottes, wenn auch nicht zwingend 
gefordert, so doch sich als in Freiheit angenommene Möglichkeit anbietet. 

Der Aufgabe, Erfahrung zu sichern und den Sinn von Handlungen auf- 
zudecken, sollen die folgenden Überlegungen dienen. An einem Beispiel 
soll gezeigt werden, welchen Einfluß die Erfahrung des Willens Gottes auf 
die Gestaltung des Lebens haben kann (I), in der Analyse eines Begriffes 
soll angedeutet werden, wie sehr Leben zu seiner Sinnerhellung der Kate- 
gorie •Wille Gottes" bedarf (II). 

I. Die Erfahrung des Willens Gottes sichern 

Von vornherein ist zu erwarten, daß man von einer Einheit zwischen Wil- 
len Gottes und dem Sinn des Lebens ausgehen kann, aber wohl nicht aus- 
gehen muß. Es gibt Einheit als Möglichkeit und Differenz als Gefahr. Um 
das zu verstehen, sollte man eine der christlichen Bewegungen ein wenig 
deutlicher in Augenschein nehmen. Etwa die Puritaner1, eine calvinistische 
Sekte des 16. und 17. Jahrhunderts, deren Reformbewegung sich auf eine 
intensive Erfahrung des Willens Gottes berief. Ursprünglich in dem Eng- 
land Elisabeth I. entstanden, hatten sie sich durch die politisch motivierten 
Kompromisse zwischen Rom und Genf dazu veranlaßt gesehen, das Land 
zu verlassen, um in Amerika eine neue Heimat zu begründen. 

Das ist der Gedanke, der sie vor allem bewegt: sich in dem neuen Land 
dem Willen Gottes zu unterwerfen, die Heilige Schrift buchstäblich zu 

1 Vgl. Perry Miller, The New England Mind. The Seventeenth Century (Volume I), The 
New England Mind: From Colony to Province (Volume II), (Beacon Press) Boston 1953; 
Perry Miller, Errand into the Wilderness, (Harper & Row) New York 1964; Edmund s! 
Morgan, The Puritan Dilemma. The Story of John Winthrop (Little, Brown and Com- 
pany) Boston - Toronto 1958. 



Philipp Schmitz 194 

leben, in all ihrem Denken und Tun sich als Diener seiner Erwählung zu 
erweisen. Unter der Erfahrung entwickelten sie eine Ethik, deren Vorzug 
es sein sollte, pragmatisch eine Ordnung zu entwerfen, eine Idee in Erfah- 
rung zu übersetzen, den Glauben an den göttlichen Willen in die Praxis zu 
übertragen, eine Ethik, die Gesetze und Gebote, Präskripte und Prinzipien 
nur unter dem Vorbehalt formulierte: •Solange sie der Erfahrung nützen", 
sie aber aufgab, wenn sie dieser Erfahrung nicht mehr dienten oder ihr am 
Ende sogar schadeten. 

Diese grundsätzliche Überlegung stellte sich in der sozialen Dimension 
folgendermaßen dar: Die Puritaner verstanden ihre Emigration als einen 
neuen Exodus in ein gelobtes Land. Nicht nur räumlich, sondern auch gei- 
stig bauten sie ihre Siedlung um ihre schmucklosen weißen Kirchen. Hier 
hatten sie ihre intensive Erfahrung der Gemeinschaft, hier erkannten sie 
die Autorität an, die zugleich geistlich und weltlich war, hier erneuerten sie 
immer wieder eine Offenheit, die sie zu je neuen Grenzen der Kolonisation 
vorantrieb. 

Am stärksten aber wirkte sich der Glaube an den Willen Gottes auf ihre 
Arbeit aus. Während sie das neue Land urbar machten und von Feinden 
befreiten, dachten sie ebenso sehr daran, ihre Seelen zu retten, wie daran, 
dieses Land groß und unabhängig zu machen. Sie verstanden ihr Ringen 
mit den Elementen ebenso sehr als Kampf gegen die Sünde wie als eine 
Ordnung der Naturgewalten. Perry Miller, der große Kenner des Puritanis- 
mus, hat ihre Mission unter dem treffenden Motto •Errand into the Wil- 
derness" (Sendung in ein ödes und verwüstetes Land) zu charakterisieren 
versucht2. Der Wille Gottes beflügelte ihr Werk und bereitete den Weg in 
das gelobte Land, das neue Jerusalem, von dem sie ihre Prediger Sonntag 
für Sonntag von den Kanzeln sprechen hörten. 

Boten, Heilige, Pioniere wollten sie sein, und aus diesen drei Charakter- 
zügen gestaltete sich eine Mentalität und ein Menschenbild, die einen mäch- 
tigen Einfluß auf die moderne Welt ausgeübt haben. Man braucht nur 
die Begriffe zu nennen, unter denen dieser Geist geschichtsmäßig gewor- 
den ist: politischer Messianismus, Demokratie, Kapitalismus. 

Doch was geschieht, wenn die Erfahrung abkühlt? Was bleibt übrig, 
wenn das Bewußtsein abflacht? Was sind die Folgen, wenn die Motivation 
an Kraft verliert? Die Geschichte der Puritaner zeigt es. Sie waren nach 
Neuengland gekommen nicht nur als gläubige Christen, sondern auch - und 
das war für sie keineswegs ein Widerspruch - als Boten einer rationalisti- 
schen Aufklärung. Sie hatten nicht nur die Institutiones Calvins gelesen, 
sondern auch die Werke von Hobbes und Locke. Sie gaben sich nicht nur 
2 Vgl. Perry Miller, Errand into the Wilderness, 2. Das treffende Wort ist einer Predigt 
Samuel Danforth entnommen, die er im Jahre 1670 gehalten hat. 



Anforderungen des Lebens und Forderungen des Willens Gottes 195 

damit zufrieden, die Prädestination Gottes in schweigendem Ja anzuneh- 
men, sie kannten die Bedeutung der Zweitursachen und betonten des Men- 
schen Part im Bunde mit Gott. Je weiter sie sich jedoch vom Ursprung ent- 
fernen, um so mehr schlägt dieses aufklärerische Erbe durch, bedürfen sie 
einer rationalen Gewißheit, einer Logik des Handelns, einer Ordnung ihrer 
Entschlüsse. Was die Erfahrung sichern sollte, Gebote, macht sie mehr und 
mehr überflüssig. Was gedacht war als sittliche Orientierung, Gesetze, wird 
zu formalen Bestimmungen, die beliebig mit Inhalten gefüllt werden kön- 
nen. Der amerikanische politische Messianismus liefert dafür unzählige 
Beispiele8. 

In den Gemeinden schirmt sich der Kreis der Erwählten gegen die offen- 
sichtlich Verdammten ab. Selbstgerechtes Bemühen richtet sich darauf, 
Schranken aufzurichten. Die ruhige Achtung für das Gesetz, der niemals 
der Sinn für Flexibilität gefehlt hatte, erstarrt in einem unfruchtbaren Le- 
galismus, der die Wirklichkeit einengt und die Freiheit versklavt. Die ame- 
rikanische Demokratie scheint heute wiederum ein Beispiel dafür liefern 
zu wollen4. 

Erfolg, der seinem Wesen nach Antrieb des Tuns sein soll, wird mehr 
und mehr zum Maß der Erwählung. Im Ertrag, in einem rein äußerlichen 
Standard erkennen sie das Zeichen, daß Gott ihnen gnädig sei. Wachstum 
und Fortschritt werden zu automatischen Signalen der Sittlichkeit, - eine 
potentielle Unmenschlichkeit, die die Puritaner an den Kapitalismus5 wei- 
tergeben. 

Das Beispiel der Puritaner aber macht eines besonders klar: Man kann 
tatsächlich von einer Einheit zwischen Forderungen des Willens Gottes und 
Anforderungen des Lebens sprechen. Das Bewußtsein, unter dem Gesetz 
Gottes zu stehen, vermag einen wahrhaft geschichtsmächtigen Einfluß an- 
zunehmen. Sich der Fügung Gottes anzuvertrauen, kann zu einer Brücke 
zwischen Ideal und Wirklichkeit werden. Unter einer Voraussetzung aller- 
dings: Der Wille Gottes muß immer wieder in Mut und Demut angenom- 
men werden, er muß stets von neuem Inhalt menschlicher Erfahrung wer- 
den, er muß - um das etwas technischer zu sagen - ständig zum Gegenstand 
des reflexen und intentionalen Bewußtseins werden. 

3 Hier werden Zusammenhänge sichtbar zu dem, was H. Bellah •The Civil Religion" ge- 
nannt hat, eine dem amerikanischen Kontinent eigene Form der Religion, die staats- 
tragende, nationverbindende, sozialcharakterisierende Züge angenommen hat. Vgl. Ro- 
bert N. Bellah, Civil Religion in America, Daedalus 96 (1967). 
4 Helmut R. Niebuhr, The Protestant Movement and Democracy in the United States, in 
J. W. Smith and A. L. Jamison (eds), The Shaping of American Religion (Princeton Uni- 
versity Press), Princeton 1961. 
s Vgl. Max Weber, Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus, in: Max 
Weber, Die protestantische Ethik (Siebenstern), München und Hamburg 1953/54, 29-114. 



Philipp Schmitz 196 

II. Lebensstandard - Lebensqualität - Lebenssinn 

An die Erfahrung zu appellieren, das ist allerdings nicht möglich, wenn 
jemand trotz allen Beweisen der Geschichte zwischen Forderungen des 
Willens Gottes und Anforderungen des Lebens eine unüberbrückbare Dif- 
ferenz sieht. Man wird dem Willen Gottes zuliebe darum gerade zunächst 
das Leben ganz ernst nehmen. 

•Leben" ist eines der Schlüsselworte der Ethik. In ihm spiegelt sich die 
Wertstruktur6, nach der der Mensch seine Autonomie begründet, seine Ge- 
sellschaft aufbaut und als homo faber die Welt gestaltet. Den ethischen 
Charakter des Begriffes •Leben" bringt man gewöhnlich dadurch zum Aus- 
druck, daß man sagt, das Leben beanspruche einen voll und ganz, daß man 
klagt, man könne dem Leben nicht gerecht werden, daß man von Forde- 
rungen spricht, die vom Leben ausgehen. 

Ohne Zweifel ist der Begriff unbestimmt, und er bringt eine verwirrende 
Vielfalt zum Ausdruck. Das muß jedoch nicht bedeuten, er sei unbrauch- 
bar. Gerade so könnte er ja die Wertstruktur eines Menschen erspiegeln, 
der Ganzes ist und Detail, der sich entwickelt und bleibende Ordnung ist, 
der relativ ist und doch einen absoluten Bezug hat. Notwendig wäre es 
allerdings, seinen jeweiligen, durch eine bestimmte Gemeinschaft und Kul- 
tur veränderten Bedeutungsgehalt neu zu beschreiben. 

Im Begriff des Lebens, so wie er heute gebräuchlich ist, glauben wir in 
der Tat einen Wandel feststellen zu können, und zwar von einem physi- 
schen zu einem mehr psychischen Verständnis, von einem quantitativen zu 
einem eher qualitativen Gehalt, von einem am Marxismus zu einem mehr 
am humanen Optimum orientierten Sinn. Und während sich der Wandel 
abspielt, so kann man weiterhin beobachten, wird immer deutlicher ein De- 
fizit an Sinn offenbar, das nicht aus dem Leben selbst gedeckt werden kann, 
und für dessen Erklärung sich der •Wille Gottes" nahelegt. 

Um diese These zu beweisen, bedienen wir uns eines wirtschaftspoliti- 
schen Parameters. Der klassische wirtschaftliche Liberalismus7 formuliert 
Freiheit konkret als Gewerbe-, Konsum- und Investitionsfreiheit, als Frei- 
heit der Berufswahl, der Arbeitswahlfreiheit und als Ordnungsprinzip. Er 
bezieht sich dabei auf die Erfahrung, daß die individuelle Initiative ein 
Höchstmaß an ökonomischer Effizienz und Stabilität bei gleichzeitiger 
Wahrung des Leistungsprinzips bewirkt. Adam Smith, der Vater des wirt- 
schaftlichen Liberalismus fügt zum Ordnungsprinzip die zielpolitische Be- 
dingung: Wachstum hinzu. Aus beiden Prämissen ergibt sich die Glei- 
chung, das was dem Wachstum dient, diene auch dem Menschen und seiner 

6 Hans Dietrich Engelhardt u. a., Lebensqualität - Zur inhaltlichen Bestimmung einer ak- 
tuellen politischen Forderung, Wuppertal 1973, 9. 



Anforderungen des Lebens und Forderungen des Willens Gottes 197 

Freiheit, das Größere sei auch das Bessere, das wirtschaftliche Maximum 
sei zugleich menschliches Optimum, der Lebensstandard sei das Maß des 
Humanum. Man muß die Wachstumstheoretiker, die von der Industriali- 
sierung Faszinierten, die vom Lebensstandard Besessenen argumentieren 
hören, um zu begreifen, daß sich hier eine ursprüngliche Erfahrungstat- 
sache in ein ethisches Konzept verwandelt hat. Man sage nun nicht, das sei 
die Berufskrankheit der Ökonomen. Die Vorstellung vom Leben, die man 
einmal verkürzend die •quantitative" nennen könnte, wirkt sich auf die 
ethische Diskussion aus, die Diskussion um die Abtreibung, die Leben nach 
Zeit und Ort und äußeren Umständen zu begreifen sucht, die Diskussion um 
die Sexualethik, die die biologische Natur anstelle des ganzen Menschen zu 
setzen bemüht ist. Aber nicht nur das. Interessen werden ganz allgemein 
nur nach Geld bestimmt, Kunst kann man nur noch einschätzen, wenn man 
den Preis kennt, die Güte eines Fußballspielers bemißt sich nach der Höhe 
seiner Gage. Nur wer sich um Eigentum bemühe und ein Gespür für den 
Preismechanismus entwickle, so wird gesagt, sei unabhängig und frei. 
Überall dominiert die Kategorie der Quantität. 

Kein Wunder darum, daß in der öffentlichen Diskussion das Wort •Le- 
bensqualität" an Bedeutung gewinnt8. 1972 von Bundesminister Eppler in 
die Tagesdiskussion eingebracht und anschließend in das Wahlprogramm 
der SPD aufgenommen, soll es eine Veränderung des Lebensbegriffes an- 
zeigen. •Lebensqualität" ist allerdings älter als die parteipolitische Dis- 
kussion. Wenn man wollte, könnte man diesen Begriff auf den stoischen 
Philosophen Seneca zurückführen, der an einer Stelle von •qualitas 
vitae" spricht. Der neuere Gebrauch des Wortes geht auf den amerikani- 
schen Nationalökonomen Galbraith zurück, der ihn gleichberechtigt neben 
die beiden anderen Zielvorstellungen der Wirtschaft stellt, Wachstum und 
Vollbeschäftigung, und in ihm eine Priorität des Humanum zum Ausdruck 
bringen will. 

Konkret kann man nun unter Anforderungen des Lebens vieles verste- 
hen: Wir wählen drei große Bereiche aus: Autonomie des Menschen, Ge- 
rechtigkeit gegenüber den Mitmenschen und Weltauftrag. 
1. Unter Anforderungen des Lebens versteht man ohne Zweifel auch den 
Anspruch auf Mündigkeit, Freiheit, Emanzipation, Autonomie. Das darf 
wohl als allgemein gesichert gelten. Um eine Tat oder ein Unterlassen zu 
rechtfertigen, darf man sich heute ohne Widerspruch auf seine Selbstbe- 
stimmung berufen. Die neuzeitliche Betonung des mündigen Subjektes, das 

7 Werner Glastetter, Quantitatives und qualitatives Wachstum?, in: Friedrich Wilhelm 
Dörge (Hrsg.), Qualität des Lebens, Opladen 1973, 11-23. 
8 Helmut Swoboda, Die Qualität des Lebens. Vom Wohlstand zum Wohlbefinden, Stutt- 
gart 1973, 32. 



Philipp Schmitz igg 

Ringen um die Gewissensfreiheit, die Kontroverse um die Gesetzes- und 
Situationsethik haben Autonomie zur ersten und durch nichts zu ersetzen- 
den Anforderung des Lebens gemacht. 

Das heißt allerdings nicht, als könnte man nunmehr Freiheit nicht mehr 
mißverstehen. Im Gegenteil, auch dieser Begriff ist unter die Räder des 
wirtschaftlichen Weltbildes geraten. Obwohl man einerseits Konsumfrei- 
heit und -Souveränität immer wieder proklamierte, engte man sie anderer- 
seits Schritt für Schritt ein. Obwohl man Investitionsfreiheit zum Signum 
des mutigen, untnernehmungstüchtigen, eroberungsfreudigen Mannes 
erklärte, erreichten dieses Ziel wegen der zunehmenden Konzentrations- 
bewegungen immer weniger. Obwohl man das Recht und die Freiheit des 
Arbeiters zum Programm ganzer sozialer Bewegungen erhob, blieben die 
Arbeit und ihre Bedingungen in einem erschreckenden Maße inhuman und 
unfrei. Der Lebensstandard prägte auch den Begriff der Freiheit. 

Aber daß wir das nun begreifen, kann als Beweis dafür gewertet wer- 
den, daß wir zu einer neuen Wirklichkeit und zu einem neuen Begriff von 
Freiheit durchzustoßen beginnen. Daß uns die Augen aufgehen, zeigt, daß 
wir unter dem Einfluß einer neuen, nicht mehr nach quantitativem Stan- 
dard meßbaren, sondern einer nur qualitativ zu erfassenden Freiheit stehen. 
•Entsagen wir dem Glauben an die Priorität der Wirtschaft", so formu- 
liert Galbraith9 diese Einsicht, •dann bedeutet das tatsächlich eine weit- 
gehende Emanzipation". Die Freiheit stellt sich unter die Vorstellung der 
Lebensqualität. 

Doch die für unseren Kontext entscheidende Beobachtung besteht darin, 
daß wir mit der Klärung des Freiheitsbegriffes nicht an das Ende unserer 
Fragen kommen. Nachdem wir die Sicherheit des Meßbaren und Kontrol- 
lierbaren hinter uns gelassen haben, scheint die Forderung nach Freiheit 
um so totaler, verbindet sich mit ihr ein Anspruch einer noch unbedingteren 
Verpflichtung. Nachdem wir die beruhigende und so leicht in den Griff zu 
bekommende Priorität des Physischen aufgegeben haben, wird die Rätsel- 
haftigkeit des Daseins nur noch größer. Freiheit offenbart ihre Forderung 
nach einem neuen Lebenssinn. Je weiter der Säkularisierungsvorgang vor- 
antreibt, um so stärker erfährt er sich auf die menschliche Autonomie zurück- 
geworfen. In dieser Autonomie aber wird stärker als je zuvor der absolute 
Bezugspunkt oder - um Paul Tillichs einprägsame Formulierung zu benut- 
zen - •das, was uns unbedingt angeht", präsent und erfahrbar. Der Christ 
wird getreu seinem Glauben sagen dürfen, er erfahre in seinem neuent- 
deckten Selbst die Forderung des Willens Gottes. 

9 John K. Galbraith, Die Volkswirtschaftslehre und die Qualität des Lebens, in: Friedrich 
Wilhelm Dörge (Hrsg.), Qualität des Lebens, 100-103. 



Anforderungen des Lebens und Forderungen des Willens Gottes 199 

2. Unter Anforderungen des Lebens versteht man dann wohl auch, den 
Menschen gerecht zu werden. Das ist so sehr Teil der modernen Geistig- 
keit geworden, daß selbst sehr globale Klagen über die Verwilderung der 
Sitten nicht zu erwähnen vergessen, daß doch wenigstens das soziale Be- 
wußtsein und die mitmenschliche Verantwortung nicht zu kurz kommen. 
Ja, man hat gesagt, der moderne Mensch wolle selbst nicht einmal gerettet 
sein, wenn alle seine Mitmenschen verdammt würden. Er scheint sich in der 
Tat seine Freiheit und seine Autonomie nicht vorstellen zu können, solange 
sein Mitmensch in Hunger und Not unter Gewalt und Manipulation steht, 
wenn er unter Heimatlosigkeit und Armut leidet. Er scheint zu wissen, daß 
es für ihn keine Selbstverwirklichung gibt, solange der andere der Gerech- 

tigkeit entbehrt. 
Wie Autonomie, so unterliegt jedoch auch der Begriff des Sozialen einem 

Wandel: Zu Anfang des industriellen Zeitalters bestand seine Forderung 
in der Bereitstellung des Existenzminimums: alle Leute sollten genügend 
zu essen und zu trinken und ein Dach über dem Kopfe haben. Der Englän- 
der Rowntree10 hatte 1901 die Forderung der sogenannten poverty line 
(Armutsgrenze) aufgestellt, indem er berechnete, wieviel Geld erforderlich 
sei, um die medizinisch festlegbaren Mengen an Nahrungsstoffen und Ka- 
lorien einzukaufen. Natürlich wußte man von Anfang an, daß diese Ar- 
mutsgrenze immer auch gefährdet bleiben müßte, und weil man das wußte, 
baute man verschiedene Sicherheitsventile ein, legte man das wirtschaft- 
liche Existenzminimum11 immer wieder neu fest, bemühte man sich um eine 
soziale Gesetzgebung, kämpfte man gegen die Ungleichheit durch eine Ver- 
besserung der Infrastruktur (Verkehr, Kommunikationsmittel usw.), suchte 
man die Unsicherheit durch eine mehr und mehr verfeinerte Konjunktur- 

politik zu mindern. 
Daß mit all diesen Maßnahmen, die ausnahmslos am Kriterium des 

Lebensstandards gemessen sind, den Mitmenschen und der Kategorie des 
Sozialen nicht voll Genüge geleistet werden konnte, das müssen wir uns 
allerdings leider eingestehen: denn es gibt weiterhin Unterdrückte, Unter- 
privilegierte und Arme in der Welt. Gewisse Gruppen bleiben trotz allen 
wirtschaftlichen Wachstums zurück. Die für die Humanisierung so bedeu- 
tende Arbeit der Hausfrau und Mutter wird schnöde aus der Bemessung 
des Sozialproduktes herausgelassen. Der Dienst an Kranken und Notlei- 
denden bleibt beschämend unterbewertet. Auch auf dem Gebiet des Sozia- 
len bedarf es einer Veränderung12 zur Lebensqualität hin. 

10 Helmut Swoboda, Die Qualität des Lebens, 116. 
11 Werner Glastetter, Quantitatives und qualitatives Wachstum, 13. 
12 Diese Einsicht wird neuerdings in Statistiken mit Hilfe sogenannter Sozialindikatoren 
zu erfassen versucht, vgl. H. Swoboda, Die Qualität des Lebens, 116-139. 



Philipp Schmitz 200 

Doch auch hier ist eine weiterführende Frage gestattet: Sind wir damit 
an das Ende des sozialen Verständnisses gelangt? Läßt sich das Soziale 
überhaupt als in sich geschlossener Kreis verstehen, oder weist es nicht 
immer wieder über sich selbst hinaus? Wie läßt sich ohne Transzendenz, 
die den totalen Anspruch der Gemeinschaft allein relativieren kann, die 
Gefahr einer Hypermoral überhaupt vermeiden? Bedarf es nicht - etwas, 
was Marx bei seiner Entdeckung der sozialen Determination übersehen 
hat - einer Besinnung auf die individuelle Subjektivität, die allein Rezi- 
pient und Erfahrungsträger eines letzten Lebenssinnes, d. h. für den Gläu- 
bigen: des Willens Gottes - sein kann? 
3. Zu den Anforderungen des Lebens gehört drittens, der Welt und ihrer 
Entwicklung gerecht zu werden. Sittliches Leben muß sich rechtfertigen 
lassen von der Richtigkeit der Geschehnisse, von der Harmonie des Hand- 
lungsablaufes und von der Stimmigkeit der Folgen. Wenn Freiheit und 
Gerechtigkeit die Welt nicht verändern, bleiben sie leere und blutlose Hal- 
tungen. 

In unserer Wirtschaftsgesellschaft hat expansives Wachstum die Voraus- 
setzungen der Weltveränderung erfüllen sollen. Von diesem Gesichtspunkt 
hat sich die Produktion bestimmen lassen, und unter diesem Gesetz hat 
sogar das Bevölkerungswachstum gestanden. In einer knappen Skizze ver- 
suchte E. Eppler kürzlich, diese Ziele folgendermaßen zu charakterisieren: 
•Immer mehr Straßen für immer mehr Autos, immer größere Kraftwerke 
für immer mehr Energiekonsum, immer aufwendigere Verpackung für 
immer fragwürdigere Konsumgüter, immer größere Flughäfen für immer 
schnellere Flugzeuge, immer mehr Kunstdünger für immer reichere Ernten 
und - das nicht zum geringsten - immer mehr Menschen für einen immer 
enger werdenden Globus"13. 

Eine Besinnung auf die stillschweigenden Voraussetzungen des Wachs- 
tums läßt sich nicht mehr vermeiden. Deutlich zeigt sich ein Widersinn14, 
offenbaren sich Brüche im System. Die Erschöpfung der Energiequellen, die 
Überproduktion, der weltweite Mangel an Nahrungsmitteln und Sätti- 
gungserscheinungen des Marktes werden als gefährliche Zeichen regi- 
striert. Es schleicht sich das Gefühl des Zweifels ein, ob das wirtschaftliche 
Maximum tatsächlich noch das menschliche Optimum darstellt, ob der 
Strukturwandel, die Änderung von Verbrauchsgewohnheiten, der Pro- 
duktionstechnik (Recycling, Produktion aus Schrott) und die Änderung der 
Zusammensetzung des Sozialproduktes es zu erlauben, den Standard 
expansiven Wachstums weiterhin beizubehalten. 

13 E. Eppler, Esgeht um die Qualität des Lebens, in: National-Zeitung, Basel, 31. 3. 1973. 
14 Vgl. Dennis Meadows, Die Grenzen des Wachstums, Bericht des Club of Rome zur Lage 
der Menschheit, Stuttgart 1972. 



Anforderungen des Lebens und Forderungen des Willens Gottes 201 

Langfristige Prognosen, etwa die des Club of Rome, lassen das immer 
unwahrscheinlicher erscheinen15. Der Lebensstandard muß durch Lebens- 
qualität ersetzt werden. 

Mit dem Weltlich-Werden der Welt aber zeigt sich auf der anderen 
Seite, daß wir sie selbst nicht absolut setzen können. Wir können nicht 
einfach das System durch unsere eigenen falschen Intentionen in die Luft 
sprengen. Wir können aber auch nicht den Kulturpessimisten und Hippies 
gleich aus dieser Welt auszusteigen versuchen. Wir müssen zugeben, daß 
wir an eine Grenze geraten sind und daß unser Leben in sich eines letzten 
Sinnes entbehrt. 

Fassen wir zusammen: Bei der Klärung des Begriffes •Anforderungen 
des Lebens" befinden wir uns in einer seltsamen Lage. Auf der einen Seite 
klärt sich, erweitert sich, vertieft sich das, was wir Leben nennen und die 
von ihm abhängigen Forderungen (Autonomie, Gerechtigkeit, Weltauf- 
trag). Auf der anderen Seite aber wird die Frage nach dem Sinn des glei- 
chen Lebens immer drängender. 

Das, was in den Anforderungen des Lebens deutlicher an den Tag tritt, 
ist der Mensch. Er ist es, von dem die Entwicklung ausgeht und auch der 
sie vorantreibt, er ist es, der das Detail übersteigt und die Ganzheit um- 
spannt, er ist es, der die Willkür beseitigt und auf eine Sicherheit hin- 
steuert. Je mehr nun aber der Mensch all das gewinnt, um so fragwürdiger 
wird sein Dasein. Je mehr er sich als geistige Mitte allen Geschehens ver- 
steht, um so stärker wird die Sehnsucht, sich ganz zu besitzen, um so deut- 
licher die Angst, sich ganz zu verlieren. Je mehr er sich öffnet, um so stär- 
ker wird die Frage nach dem Sinn des Daseins. Je mehr dieser gleiche 
Mensch sich als Ganzheit begreift, um so mehr versteht er sich auf einen 
Grund zurückbezogen, im Vergleich zu dem er nichts ist, und in den hin- 
ein er sich selbst aufgeben muß. Je mehr er selbst Mensch wird, um so deut- 
licher vernimmt er die Forderung des fleischgewordenen Willens Gottes 
an sich. 

•Was ist der Wille Gottes?", diese häufigste aller ethischen Fragen 
wollten wir danach befragen, ob sie der sittlichen Erfahrung und Handlung 
Sinn verleiht. Weil die Antwort positiv ist, hat sich damit auch die Frage 
selbst als sinnvoll erwiesen. Das Unterfangen ist gewiß nicht neu, aber es 
bleibt zu hoffen, daß der Aufweis so durchsichtig geblieben ist, daß der 
Leser seine und die in der gesamten christlichen Tradition immer und 
wieder gestellte Frage darin erkennen möge. 

15 Man versucht diese Überlegungen heute durch eine Methode in die Planungen einzu- 
bringen, die man •Technology assessment" nennt. Vgl. M. D. Mierkes und K. Staehle, 
Technology Assessment, Frankfurt 1972. 




