Gehorsam und Widerstand

Raymund Schwager SJ, Zirich

Es bedarf keines besonderen Nachweises. Es ist offenkundig, dafl der Ge-
horsam gegenwirtig in der Kirche nicht hoch im Kurs steht. Zihlte man ihn
einst mit den drei gottlichen Tugenden: Glaube, Hoffnung und Liebe zu
den fundamentalen Haltungen eines katholischen Christen, so ist er seit
einem Jahrzehnt sehr ins Zwielicht, ja in die Krise geraten. Woher riihrt
dies?

Der demokratische Geist diirfte einen gewissen Einflufl auf das kirchliche
Leben ausgeiibt haben. Seit der Franzésischen Revolution haben die Ideale
der Freiheit und Gleichheit die Menschen des Abendlandes in steigendem
Mafe fasziniert. Der demokratische Geist hat sich trotz des Widerstandes
entgegenstehender Vorstellungen langsam auch in manchen nicht-politi-
schen Kreisen durchgesetzt. Nun scheint er daran zu sein, noch das letzte
und hartnickigste Bollwerk, die katholische Kirche, zu erobern.

Ware dies die ganze Seite der Krise, dann konnte man ihr gelassen zu-
sehen. Die demokratische Regierungsform ist ja, trotz der Faszination, die
sie immer noch ausiibt, in eine nicht mindere Krise geraten. Die Zahl der
Demokratien ist auf der Erde im Abnehmen und dort, wo sich diese Staats-
form noch selbstverstindlich behauptet, hat sie mit zunehmenden Schwie-
rigkeiten zu kdmpfen. In der eng verflochtenen wirtschaftlich-technischen
Welt von heute bilden sich in wachsendem Mafle grofie, nicht mehr kontrol-
lierbare Organisationen, die den modernen Gesellschaftsapparat véllig zu
beherrschen drohen und die selbst einzelne Regierungen unter das Diktat
ihrer Interessen nehmen. Dazu kommt, daf} fast alle Fragen stindig kom-
plexer werden. Weder der einzelne Biirger noch der einzelne Parlamen-
tarier ist mehr in der Lage, diese zu durchschauen.

Hatte also nur der von auflen kommende demokratische Geist die Gehor-
samskrise in der Kirche heraufbeschworen, so konnte man gelassen die Zeit
arbeiten lassen. Die Frage wiirde sich ziemlich rasch von selbst 13sen. Doch
die Schwierigkeiten gehen tiefer. In der griechischen wie in der christlichen
Tradition hat man die Tugend immer als eine spannungsgeladene Mitte
zwischen zwei Extremhaltungen umschrieben. Beziiglich des Gehorsams
hat die katholische Spiritualitdt aber oft so gesprochen, als ob es nur ein
Ubel zu bekdmpfen gibe, den tiberheblichen Eigenwillen. Gewif kann der
Mensch durch citle Selbstgefalligkeit seine Freiheit miflbrauchen und
einem triigerischen Hochmut verfallen. Er verhirtet sich dann gegen die
Mitmenschen und zerstért in sich das lebendige Gespiir fiir Gott.



Gehorsam und Widerstand 203

Doch dies ist nur die eine Gefahr. Die Versuchung aus der gegenteiligen
Richtung ist nicht geringer, sondern eher noch starker. Die Menschen lieben
die Freiheit ja keineswegs so sehr, wie man nach auflen heute vielfach vor-
gibt. Freiheit bedeutet Verantwortung, und sie erfordert den Mut, notfalls
gegen den Strom zu schwimmen. Solche Haltungen entsprechen aber nicht
dem spontanen Trieb. Der Mensch wird ja im tiefsten immer wieder von
Angsten geplagt. Er verkauft sich deshalb nur zu leicht an jene, die ihm
Beruhigung versprechen. Gewif8 gibt es iiberhebliche Revolten aus anma-
fendem Freiheitsdrang. Doch solche sind eher selten. Weit ldnger ist die
Reihe derer, die ihre Freiheit verraten, indem sie einem Idol folgen und
mechanisch wiederholen, was ihnen vorgesagt wird.

Mag der Wille zur Macht und das Verlangen nach Ehre noch so grof§
sein, die Verfolgung dieser schillernden Giiter fiihrt iiber einen riskanten
Weg. Fiir die grofle Zahl der Menschen ist es deshalb verlockender, sich
willig und dienstbeflissen zu zeigen, um sich dadurch der Gunst der Méchti-
gen zu versichern. Weit mehr als durch harte Anmaflung suchen Menschen
iiber Umwege und durch Biicklinge an ihr Ziel zu gelangen. Sie geben ihre
Freiheit preis, indem sie ihre Wiirde um einen billigen Lohn verkaufen
oder sich resigniert vom breiten Strom tragen lassen.

Die Flucht vor der Verantwortung und das Schielen nach eigenem Vor-
teil sind nun keine Haltungen, die sich gut ausnehmen. Man sucht deshalb
die Preisgabe der eigenen Freiheit nur zu leicht vor sich und vor anderen
zu verbergen. Der Gehorsam kann sich als idealer Deckmantel anbieten.
Das Versagen bekommt den Anschein einer moralisch guten Tat. So ist es
nicht erstaunlich, dafl der Verzicht auf den eigenen Willen in der Kirche oft
grof} gepriesen wurde und sich gleichzeitig ziemlich offen ein sehr unreifes
Streben nach Titeln und Ehrenposten breit machen konnte. Durch den Ge-
horsam lief} sich vieles verdecken, was mit ihm nichts zu tun hatte.

Das moderne Bewufitsein sieht in schirferer Weise die vielen Um- und
Schleichwege, auf denen sich das menschliche Streben zu seinem Ziel vor-
tastet. Manches, was an falscher Unterwiirfigkeit und an Preisgabe der
eigenen Verantwortung sich hinter dem Gehorsam versteckt hat, wird
aufgedeckt. So ist diese Tugend selber ins Zwielicht geraten. Heute ver-
mutet man fast spontan falsche Absichten hinter ihr. Es mufl der Preis
dafiir bezahlt werden, dafl man im Namen des Gehorsams vorwiegend
den Eigenwillen bekdmpft hat und zu wenig hellsichtig fir die gegen-
teiligen Fehlhaltungen war.

Gewifi, erkannten Gefahren kann man begegnen, und Fehlhaltungen
lassen sich tiberwinden. So hat sich heute ziemlich herumgesprochen, dafl
zum Gehorsam die Erziehung zur Verantwortung gehort. Mut und person-
licher Einsatz werden in zunehmendem Mafle als hohe Werte anerkannt.



Raymund Schwager 204

Auf den Gehorsam werden immer weniger pauschale Loblieder gesungen.
Die Aufgabe, sich von inneren Zwéngen so weit wie méglich zu befreien,
um zu einer affektiven Reife zu kommen, wird klarer gesehen. So ist man-
ches in Gang gekommen, um fritheren Einseitigkeiten zu begegnen. Die
Krise ist folglich auch unter dieser Riicksicht wenigstens grundsétzlich be-
reits bestanden. Doch sind wir damit zum Kern der Frage vorgestoflen?
Geht es beim Gehorsam nur um ein gesellschaftliches und psychologisches
Problem? Ist das theologische Fundament bei allen mehr dufleren Schwie-
rigkeiten intakt geblieben?

Jesu Treue und Widerstand

In der aszetischen und spirituellen Literatur vergangener Jahrhunderte
hat man zur Begriindung des Gehorsams immer wieder auf das beriihmte
Wort im Philipperbrief hingewiesen: ,Er (Jesus) erniedrigte sich selbst,
wurde gehorsam bis zum Tod, ja bis zum Tod am Kreuz“ (2, 8). Paulus
hat durch diesen Text Jesus in seiner Selbsterniedrigung den Glaubigen als
Weg vorgezeichnet: ,Hegt in euch diese Gesinnung, die auch in Christus
war® (2, 5). In dhnlicher Weise hat die christliche Tradition den Gehorsam
Christi immer wieder als Vorbild verstanden. Zwar gab es auch viele zu-
sitzliche Uberlegungen. So hat Ignatius von Loyola den Gehorsam unter
anderem auch aus der Ordnung in der Engel- und Sternenwelt und aus
den Strukturen der politischen und kirchlichen Gemeinschaft begriindet.
Das Vorbild Jesu blieb aber immer das entscheidende Argument.

Bei all diesen Uberlegungen ging man stillschweigend von der Voraus-
setzung aus, der von Jesus vorgelebte Gehorsam vollziehe sich in der Un-
terwerfung unter die kirchliche (und weltliche) Obrigkeit. Diese Annahme
war so selbstverstidndlich, dafl man sich in keiner Weise genétigt fiihlte,
sie naher zu begriinden. Die spezifische Eigenart vom Gehorsam Jesu trat
so zu wenig hervor. Unter dem Gehorsam bis zum Kreuz verstand man in
der katholischen Tradition vor allem ein solches Angehen gegen den eige-
nen Willen, das fiir die sinnenhafte Natur besonders miithsam und schmerz-
haft ist. Gewi} sah man immer, daf} das Horen auf den Willen des Vaters
den innersten Kern des christlichen Gehorsams bildet. Dieses Horen iden-
tifizierte man aber zu einlinig mit der Unterwerfung unter die gegebene
Obrigkeit.

In dieser Tradition wurde nicht lebendig gespirt, dafl Jesu Treue zum
Auftrag seines Vaters ihn gerade nicht in Ubereinstimmung mit der reli-
giosen und weltlichen Autoritit, sondern in scharfen Gegensatz zu ihr
brachte. Im Héren auf den Vater widerstand er allem, was um ihn herum
Rang und Namen hatte. Das eigentliche Wesen des Kreuzesgehorsams be-



Gehorsam und Widerstand 205

stand nicht so sehr in der Bereitschaft Jesu, physische Schmerzen zu erdul-
den. Viele Menschen haben fir ganz andere Ziele dhnliche Schmerzen
ertragen. Jesus wurde vielmehr gerade von jenem Gesetz und jener Auto-
ritit verurteilt, deren einzige Bestimmung es war, die Menschen zu jenem
Vater im Himmel zu fithren, dem auch er ungeteilt dienen wollte. Das
war sein eigentliches Kreuz. Er wurde nicht von einer beliebigen Instanz
verurteilt, sondern im Namen eines Gesetzes, das er selbst als von Gott
kommend anerkannte: , Wir haben ein Gesetz, und nach diesem Gesetz
muf} er sterben® (Joh 19, 7). Dieses Gesetz verurteilte ihn nicht nur, es ver-
fluchte ihn sogar: ,Christus hat uns von dem Fluch des Gesetzes losgekautt,
indem er fiir uns zum Fluch geworden ist, denn es steht geschrieben: ,Ver-
flucht ist jeder, der am Holz hingt“ (Gal 3, 13). Der Kreuzesgehorsam be-
stand also in jener unerschiitterlichen, inneren Treue Jesu zu seinem Vater,
die ihn fihig machte, die schlimmsten dufleren Folgen, Todesurteil und
Verfluchung, gerade von jenen Instanzen in Kauf zu nehmen, die sich auf
den gleichen Gott beriefen.

Wie konnte ein solcher Widerstand gegen die Obrigkeit in der langen
christlichen Tradition problemlos dazu dienen, gerade die Unterwerfung
unter die Autoritit zu begriinden und zu motivieren? Der Vorgang ist
tatsichlich erstaunlich. Der Gebrauch des einen Wortes ,Gehorsam® ver-
mochte anscheinend zuzudecken, dafl es — mindestens dem dufleren Erschei-
nen nach — je um ein anderes Verhalten ging. Das Uberraschendste war
dabei, daf man den Unterschied normalerweise gar nicht spiirte und sich
so nicht veranlaf}t sah, wenigstens zusitzlich zu begriinden, wieso man von
Jesu Widerstand her Unterwerfung forderte. Theologische Argumente
waren fiir dieses Ubersehen wohl kaum ausschlaggebend. Die unbemerkte
Neuinterpretation des Gehorsams zeigt vielmehr, wie stark das Bild Jesu
wihrend langer Zeit in einen Rahmen eingefiigt war, der durch ander-
weitige kulturelle Vorstellungen geprigt wurde. Erst nach dem Zerbrechen
dieses Rahmens wurde die Gestalt Jesu wieder aus dieser Fixierung befreit.
Erst jetzt konnten deshalb die unterschiedlichen Gehorsamshaltungen
erneut hervortreten.

Demut und Selbstbewufitsein

Die theologische Gehorsamsproblematik wird verstdrkt durch das Umden-
ken in einer Frage, die eng mit ihr zusammenhéngt. Gehorsam und Demut
wurden in der christlichen Tradition wie Zwillingsschwestern betrachtet.
In der einen Tugend sah man eine Ergdnzung fiir die andere. Worte Jesu
wie: ,Nehmt mein Joch auf euch und lernet von mir, denn ich bin sanft-
miitig und von Herzen demiitig; so werdet ihr Ruhe finden fiir eure Seelen®



Raymund Schwager 206

(Mt 11, 29), begriindeten den hohen Wert der christlichen Demut, und sie
bereiteten zugleich den Boden, in dem die Forderung nach Gehorsam gute
Aufnahme finden konnte. Heute empfindet man diese Sicht aber immer
mehr als einseitig. Man spricht weniger von der alles ertragenden Demut,
sondern eher davon, dafl der Christ auch den Mut zur Provokation haben
miisse. Bestehende Verhiltnisse seien nicht einfach als gottgegeben anzu-
nehmen, sondern es gelte das Unrecht in all seinen Formen zu bekampfen.

Im Verhalten Jesu nur die Demut sehen, ist tatsichlich einseitig. Der
Mann aus Nazaret ist nicht zuféllig in Widerspruch zu den Behorden seiner
Zeit geraten. Er hat sich provokatorisch von iberlieferten Vorstellungen
abgesetzt und fiir seine Botschaft und seine Person einen unerhérten
Anspruch erhoben. Er ist aus einem SelbstbewuBtsein heraus, das an-
maflend, ja gottesldsterlich wirkte, seinen Weg gegangen. Er hat geredet
wie einer, der Macht hat, und er verstand seine Botschaft als ein Schwert,
das sowohl bluthafte wie nationale Bande durchschnitt.

Diese hoheitsvolle Seite gehért ebenso zum Verhalten Jesu wie seine
Demut. Ein Leben in der Nachfolge hat sich demnach an einer spannungs-
geladenen Gestalt auszurichten. Erweist sich da die fast ausschlieRliche
Hervorhebung der Demut nicht als recht einseitig?

In der Vergangenheit hat man sich dieser Frage dadurch meist entzogen,
dafl man das demitige Verhalten auf den Menschen Jesu bezogen und
das anspruchs- und hoheitsvolle Auftreten dem Sohn Gottes zugeordnet
hat. Eine solche Aufteilung ist aber bedenklich. Gerade wenn man das
Dogma von Chalkedon ernst nimmt, hat man in Jesu einen vollen Men-
schen mit einem wahren menschlichen Selbstbewufitsein zu sehen. Sowohl
die Worte und Taten der Demut als auch der unerhérte Anspruch sind des-
halb zunéchst auf den Menschen Jesu zu beziehen und in thm und durch
ihn hindurch als Offenbarung Gottes zu verstehen!. In der Gestalt Jesus
begegnet uns nicht ein halber Mensch und ein halber Gott. Alles, was wir
von ihm her erfahren, ist menschlich, aber dieser Mensch steht nicht in sich,
sondern in Gott, und so wird alles in ihm durchsichtig auf den Sohn und
auf den Vater hin.

Die Gestalt, die uns zur Nachfolge vorgegeben ist, erweist sich deshalb
gerade als menschliche Gestalt von einer groRen inneren Weite. Jesus
zeichnete sich durch ein unerhdrtes Selbstbewufitsein und durch eine gren-
zenlose Hingabe aus. Keines stand zum anderen im Widerspruch. Wegen
seiner einmaligen Selbstgewifiheit konnte er ganz demiitig werden und
sich ganz hingeben, ohne sich dabei selber zu zerstéren. Diese Art der

1 Vgl. R. Schwager, Christ im stummen All: Selbstbewuftsein und Nachfolge, Orientie-
rung (Zirich) 15. April 1974, S. 74 f,



Gehorsam und Widerstand 207

selbstgewissen Hingabe und der hoheitsvollen Demut pafit schlecht zu
einem unterwiirfigen Gehorsam. Sie geht aber sehr wohl mit jener Treue
Jesu zusammen, die sich durch keine Todesdrohung vom innerlich erkann-
ten Weg abbringen liefl und bereit war, den schirfsten Widerspruch mit
der aufleren Autoritit in Kauf zu nehmen. An das traditionelle Bild des
Gehorsams werden so auch von einer umfassend verstandenen christlichen
Demut her ernste Fragen gestellt.

Unbedingte Unterwerfung unter das kirchliche Amt?

Gegen die bisherigen Uberlegungen mag der Einwand nahe liegen, die
religiose Autoritit im Judentum diirfe nicht mit dem kirchlichen Amt ver-
glichen werden. Das letztere gehe ja direkt auf Jesus zuriick. Der Gehor-
sam in der Nachfolge Jesu konne deshalb nie zu diesem in Widerspruch
treten. Ein solcher Einwand zeigt, daf zusétzliche Uberlegungen notig sind.
Er hebt aber nicht die seltsame Tatsache auf, dafl man den Gehorsam Jesu
als Widerspruch zur religiosen Autoritédt problemlos zur Begriindung eines
Gehorsams im Sinne der Unterwerfung unter eine duflere Obrigkeit ver-
wendet hat. Der Hinweis auf das Amt vermag nicht zuzudecken, dafl man
zwei verschiedene Haltungen miteinander vermischt hat. In der theologi-
schen Argumentation beziiglich des Gehorsams gab es zum mindesten
Locher.

Es lassen sich aber nicht nur Locher, sondern auch starke Einseitigkeiten
finden. Der Einwand, die kirchliche Autoritit gehe auf Jesus zuriick, ein
Widerspruch zwischen dem christlichen Gehorsam und ihr sei deshalb
ausgeschlossen, ist ndmlich keineswegs allseitig hieb- und stichfest. Auch
die religiése Obrigkeit im Judentum war nicht eine beliebige Einrichtung.
Uber den Hohenpriester hat Jesaja als Spruch des Herrn verkiindet: , Ich
will ihm den Schliissel des Hauses Davids auf die Schultern legen; und
wenn er auftut, so wird niemand schlieflen, und wenn er schlieit, wird
niemand auftun® (22, 22). — Dieses Wort klingt ziemlich dhnlich wie die
vom Mattdusevangelium erzéhlte Verheiflung tiber Petrus: ,Ich werde dir
die Schliissel des Himmelreiches geben; was du auf Erden binden wirst,
wird auch im Himmel gebunden sein, was du auf Erden 16sen wirst, wird
auch im Himmel gel6st sein“ (16, 19). Diese Texte zeigen, dafl gewisse
Parallelen zwischen dem Petrusdienst und dem hohepriesterlichen Amt
bestehen. Beiden wird eine Art umfassender Schliisselgewalt zugesprochen.
Doch trotz der auflerordentlichen Verheiflung an den Hohenpriester haben
die jlidischen Behorden gerade unter dessen Fihrung Jesus verurteilt. Der
Kreuzesgehorsam Jesu bestand darin, daf} er nicht von irgendeiner Be-
hoérde, sondern von jenem Hohenpriester verurteilt wurde, iiber dem das



Raymund Schwager 208

Wort des Herrn stand: ,Wenn er auftut, wird niemand schliefen, und
wenn er schlieflt, wird niemand auftun.“ Eine grofle Verheiflung und ein
tiefstes Versagen traf also in der Gestalt des Hohenpriesters zusammen.
Angesichts dieses Geschickes ist es nicht allzu sonderbar, daff auch von
Petrus Gegensitzliches gesagt wird. Gleich nach der Verheiflung: ,Auf
diesem Felsen will ich meine Kirche bauen“ (Mt 16, 18), folgt das harte
Urteil Jesu: ,Geh mir aus dem Weg, Satan! Du willst mich zu Fall bringen;
denn nicht Gottesgedanken, sondern Menschengedanken hast du im Sinn!“
(Mt 16,28). Selbst eine prophetische Verheilung hat beim jiidischen
Hohenpriester nicht verhindert, daf} er ber Jesu das ungerechteste Urteil
gesprochen hat. Bei Petrus scheint es nicht anders zu sein. Durch diese kur-
zen Andeutungen sollen nicht die Unterschiede zwischen dem hohepriester-
lichen und dem kirchlichen Amt eingeebnet werden. Der entscheidende
Unterschied besteht aber nicht darin, dafl das letztere mehr herausgehoben
wird. Das kirchliche Amt ist im Gegenteil weit grundsitzlicher in die
Gemeinschaft der Glaubigen hineingebunden, als dies im Alten Testament
der Fall war. Der Hohepriester war ein aus den Menschen ausgesonderter
Mann. In der von Jesus begriindeten Gemeinschaft der Glaubigen wurde
diese Art der Aussonderung aber aufgehoben. Als eine ihrer Grundnor-
men gilt: , Ihr sollt euch nicht ,Rabbi‘ nennen lassen. Nur Einer ist ja euer
Lehrer, ihr aber seid alle Bridder. Auch sollt ihr auf Erden keinen aus euch
Vater nennen. Nur Einer ist euer Vater, der im Himmel. Auch lasset euch
nicht Lehrmeister nennen. Nur Einer ist euer Lehrmeister: Christus® (Mt
28, 8-10).

Der Hohepriester hatte eine einzigartige Aufgabe. Er allein durfte
jenen Raum betreten, der das Zeichen der intensivsten Gegenwart Gottes
war, das Allerheiligste im Tempel. Seit Jesus aber ist der Zugang zum
Allerheiligsten nicht mehr einzelnen Menschen reserviert. Der Tempel ist
nicht mehr ein ausgesonderter Ort, in dessen Dienst ausgesonderte Men-
schen stehen. Von jedem Glaubigen heifit es vielmehr: , Wifit ihr nicht,
dafl ihr Tempel Gottes seid und Gottes Geist in euch wohnt* (1 Kor 3, 16)2.
Anders als im Alten Testament gibt es in der Gemeinschaft Jesu keine
Menschen mehr, die allein Zugang zum Allerheiligsten hitten und denen
die gewohnlichen Gldubigen unter dieser Riicksicht grundsatzlich unter-
geordnet waren. Der Gehorsam Jesu, der sich im Widerspruch zur jidi-
schen Autoritat vollzog, und sein Opfertod, den er nicht im Allerheiligsten
des Tempels, sondern drauflen vor den Toren im Kreise von Verbrechern
erlitt, hat jede Aussonderung aufgehoben. Der Vorhang im Tempel zerrifl,

2 H. Mithlen. Die Entsakralisierung des kirchlichen Dienstes, in: Entsakralisierung, Pader-
born 1971, S. 259-472.



Gehorsam und Widerstand 209

und allen Menschen, die dem Weg Jesu folgen, wurde der Zugang zum
Allerheiligsten erdffnet.

Hier mag nochmals der Einwand erhoben werden, Jesus habe trotzdem
eindeutig gelehrt: , Wer euch hort, hort mich; und wer euch abweist, weist
mich ab. Wer aber mich abweist, weist den ab, der mich gesandt hat®
(Lk 10, 16). Ein solches Wort verlange doch ein bedingungsloses Horen
und damit einen bedingungslosen Gehorsam. Dafl die Botschaft Jesu einen
solchen Gehorsam beansprucht, soll hier in keiner Weise angezweifelt
werden. Es wird ja vielmehr gerade der Versuch unternommen, den wah-
ren Gehorsam gegeniiber dem Wort Gottes etwas ndher zu umschreiben.

In Frage steht, ob der christliche Gehorsam mit einer durchgingigen und
bedingungslosen Unterwerfung unter eine duflere kirchliche Autoritit in
eines gesetzt werden kann. Das eben zitierte Wort Jesu ist im Zusammen-
hang mit anderen, dhnlichen Texten zu sehen, so etwa: , Wer ein Kind um
meines Namens willen aufnimmt, der nimmt mich auf“ (Mk 9, 37), oder:
»Was ihr einem dieser meiner geringsten Briider getan habt, das habt ihr
mir getan® (Mt 25, 40). In all diesen Aussagen wird bald der Verkiindiger
der Botschaft, bald das Kind und bald der arme Bruder mit Jesus identi-
fiziert. Dies bedeutet, dal Jesus seinen Glaubigen nicht eine abstrakte
Lehre hinterlassen hat, sondern daf er selbst unter ihnen und in ihnen
lebendig bleibt. Die Einheit zwischen Jesus einerseits und dem Verkiindi-
ger oder dem Kind oder dem armen Bruder andererseits ist jedoch eine
geheimnisvolle Einheit. Nirgends in unserer tiglichen Erfahrung ist uns
eine dhnliche Art der Einheit gegeben. Aus einer Einzelaussage diirfen wir
deshalb nicht vorschnell allgemeine Folgerungen ziehen. Das Wort: , Wer
cuch hort, hort mich“, ist nicht in dem Sinne zu verstehen, daf} alles, was
der Verkiindiger sagt, automatisch Worte Jesu sind. Die Unarten jenes
Kindes, das man in Jesu Namen aufnimmt, sind ja auch nicht die Unarten
Jesu, ebenso wenig die Trégheit oder der Bettlerstolz des armen Bruders,
dem man ein Glas Wasser reicht, die Tragheit und der Bettlerstolz Jesu.

Das Wort: , Wer euch hort, hort mich“, wurde zudem nicht nur zu den
Aposteln, sondern zu einem weit grofieren Jingerkreis gesprochen. Bereits
ein oberflidchlicher Blick in die Geschichte des Christentums zeigt aber, daf§
lingst nicht alles, was im Auftrag und Namen Christi verkiindet wurde,
mit seiner Botschaft tatsdchlich in voller Ubereinstimmung stand. Die Ein-
heit zwischen Jesus und seinem Verkiindiger schliefit nicht aus, dafl der
Verkiindiger, wer immer er ist, seine Aufgabe nur halb erfillt oder ihr
untreu wird. Aus dem Gehorsam gegeniiber der Botschaft Jesu und dem
Wort Gottes kann deshalb nicht einspurig eine unbedingte Unterwerfung
unter bestimmte Verkiindiger gefolgert werden. Jeder Gldubige hat auf
das Wort Jesu zu horchen. Jeder hat aber auch — wenigstens grundsétzlich -



Raymund Schwager 210

Zugang zum Allerheiligsten und damit die Aufgabe, nach dem Maf seiner
Moglichkeiten zu priifen, ob das, was als Wort Gottes ausgegeben wird,
sich tatsachlich als solches erweist.

Die cben skizzierten Hinweise erheben keineswegs den Anspruch, die
ganze Problematik des kirchlichen Amtes zu behandeln. Noch weniger
wollen sie nabelegen, jeder Widerstand gegen das kirchliche Amt liege in
der Linie Jesu. Ein solcher Widerstand kann ebenso, ja noch viel leichter
aus einer inneren Verweigerung und aus Unglauben heraus wachsen. Hier
wurde nur das Ziel verfolgt zu zeigen: Die Treue zum Vater fihrt keines-
wegs immer geradlinig zu einer Unterwerfung unter die vorgegebene
Obrigkeit. Gerade der Gehorsam als Kreuzesgehorsam schliefit notwen-
digerweise die Bereitschaft ein, wenn nétig Widerstand zu leisten.

Der eigentliche Gegenstand des christlichen Gehorsams ist die mdglichst
umfassend verstandene Botschaft Jesu als Ausdruck des géttlichen Willens.
Auf sie hat der einzelne Glaubige immer wieder zu horchen und sich von
ibr her in Frage stellen zu lassen, um dann allenfalls auch manches in
Kirche und Gesellschaft in Frage zu stellen. Das kirchliche Amt hat die
Aufgabe, die Botschaft Jesu zu verkiinden. Es ist aber, wie die Evangelien
nahelegen und die Kirchengeschichte zeigt, diesem Auftrag nicht immer
voll gewachsen. So kann der Gehorsam notfalls zum Kreuzesgehorsam
werden, indem ein Gladubiger gerade mit jener Autoritat in Widerspruch
gerat, die auf der gleichen Offenbarungsbotschaft griindet, der auch er
moglichst ungeteilt dienen maochte.

Diese neue Sicht des Gehorsams hat sich in der katholischen Kirche —bald
auf iiberzeugte und bald auf mehr gefiihlsmaflige Weise — heute insofern
bereits stark durchgesetzt, als selbst in jenen Kreisen, die sich bewufit als
»traditionalistisch und autoritdtsgebunden® verstehen, immer mehr Stim-
men fordern: Die Laien haben sich gegen die ,falschen“ Priester zu erhe-
ben. Sie haben der ,bischéflichen Verblendung® zu widerstehen und not-
falls auch dem Papst ein ,Nein“ entgegenzuhalten. Dafl mit dieser neuen
Einstellung kein Allheilmittel gefunden wurde, sondern zugleich viele neue
und schwere Probleme entstanden sind, zeigen unzweideutig die schrillen
Stimmen aus den unterschiedlichen innerkirchlichen Lagern. Wie diese
neue Situation gemeistert und ein Gehorsam, der sich notfalls als Wider-
stand duflert, gelebt werden kann, soll hier versuchsweise noch kurz ange-
deutet werden. Ein rein formales, dufleres Kriterium, wann Widerstand
notig ist, gibt es nicht. Dieser kann nur aus einer selbstverantworteten Ein-
sicht in die Botschaft Jesu gewagt werden. Damit aber ein anfangs wohl
begriindeter und gut gemeinter Einspruch sich nicht langsam in eine
egoistische Selbstbehauptung verkehrt, mufl naher darauf geachtet werden,
wie Jesu seinen Widerspruch gegen die jiidische Behorde gelebt hat.



Gehorsam und Widerstand 211

Ihr sollt dem Bésen nicht widerstehen

Wihrend seines 6ffentlichen Wirkens hat Jesus einen unerhérten Anspruch
erhoben. Er muf deshalb den Widerstand und die Ablehnung, die er damit
provoziert hat, vorausgesehen haben. In dieser Situation hétte er sich gegen
den Schlag seiner Feinde wappnen und sich selbst auf einen eigenen Gegen-
schlag vorbereiten konnen. Doch er lief sich nicht auf diese schiefe Ebene
ziehen. Er handelte nach seinem eigenen erstaunlichen Wort: ,Ich aber
sage euch, dafl ihr dem Bésen nicht widerstehen sollt* (Mt 5, 39).

Gewifl, Jesus hat dem Bosen insofern widerstanden, als er aller Unwahr-
heit mit der Schirfe seines Wortes entgegentrat. Uber seine herausfor-
dernde Verkiindigung hinaus hat er aber nichts getan. Er lief dem Gesche-
hen seinen Lauf. Er lief} sich nicht zum Gegenangriff verleiten, weil er
wullte, daf er dann auf die Ebene seiner Gegner hinuntergeglitten wire.
Diese hitten bereits dadurch einen Sieg iiber ihn errungen, daf} sie ihm die
Spielregeln der Auseinandersetzung aufgedringt und ihn so wieder unter
das alte Gesetz: ,Aug um Aug, Zahn um Zahn“ gezwungen hatten. Dieser
hinterhiltigen Versuchung ist Jesus dank seiner Treue zum Gott der Liebe
und Barmherzigkeit nicht erlegen. Er hat sich mit dem Bésen nicht auf
einen gewalttitigen Kampf eingelassen, und er hat es dadurch vermeiden
konnen, sich selber der Waffen des Bosen zu bedienen. Der eigentliche Sieg
des Unrechts und der Gewalt besteht ja vornehmlich darin, daf} diese
dunklen Kréfte den Menschen zum Gegenschlag verleiten und ihn gerade
im vermeintlichen Widerstand unbemerkt zum gleichen Unrecht und zur
gleichen Gewalt greifen lassen. Jesus ist deshalb der Autoritét, die an ihm
Unrecht tat, nur mit dem Wort entgegengetreten. Alles andere hat er auf
sich genommen.

Im Inneren der Kirche kann der Ansteckungsmechanismus des Unrechts
heute sehr leicht verfolgt werden. Er zeigt sich darin, dafl man im wahren
oder vermeintlichen Kampf gegen Abfall und Irrtum nur zu leicht der
Ungeduld, ja der Diffamierung und Hetzerei verfallt. Man merkt dabei
nicht, daff man selber immer mehr von jener Wahrheit der Liebe abweicht,
die man angeblich so eifrig verteidigen will. Im Kampf gegen die Liige
greift man unbemerkt zu den Waffen der Liige. Der gleiche Ansteckungs-
mechanismus ist auch am Wirken, wo die Autoritit grundsitzlich angegrif-
fen wird. Auf ein Unrecht von ihrer Seite wird geantwortet, indem man
im Gegenschlag ihr jedes Recht bestreitet.

Zum Verstindnis des christlichen Gehorsams ist es deshalb von erster
Dringlichkeit, immer wieder die Bergpredigt zu meditieren. Das Wort:
»1hr sollt dem Bosen nicht widerstehen, klingt zwar widerspriichlich. Doch
gerade darin liegt die entscheidende Weisheit. Wo man dem Unrecht und



Raymund Schwager 212

der Gewalt anders als mit dem tiberlegenen Wort widersteht, wird man
unweigerlich vom bekdmpften Ubel heimlich angesteckt. Das Unrecht ver-
fuhrt den Verfechter des Rechts, indem es ihm die falsche Waffe in die
Hand driickt. Dem kann man nur widerstehen, wenn man den Kampf nicht
auf gleicher Ebene aufnimmt. Ein wesentlicher Teil des Gehorsams Jesu
bestand darin, daf} er bei seiner Weise der Verkiindigung blieb und sich
vom Gegner nicht die Art der Auseinandersetzung aufdringen liefl. Er
erlag auch nicht der Tendenz, zur einfacheren Rechtfertigung seines Wider-
standes die Autoritét der jiidischen Obrigkeit grundsatzlich zu bestreiten.

Die Lehren der Bergpredigt vom Nicht-Widerstehen sind in der bis-
herigen Geschichte der christlichen Kirche ziemlich unfruchtbar geblieben.
Hier diirften fir eine kiinftige Spiritualitit noch grofie ungehobene Schitze
liegen. Ein Gehorsam, der sich nicht mehr in erster Linie als Unterwerfung,
sondern als Treue versteht, wird nur dann nicht in die Irre gehen, wenn er
sich immer wieder an das Wort bindet: ,Ich aber sage eudh, ihr sollt dem
Bésen nicht widerstehen.“ Dies gilt besonders auch von jenem Bédsen, das
von der Autoritit kommt; Widerstand mit dem Wort: Ja; aber kein
Widerstand, der die Waffen des Gegners iibernimmt.

Innere Treue und auflere Flucht?

Ein weiteres entscheidendes Element des Gehorsams Jesu bestand in sei-
nem Ausharren beim jiidischen Volk. Von einem bestimmten Augenblick
seines 6ffentlichen Wirkens an durfte Jesus zur klaren Einsicht gekommen
sein, dafl seinem Tun kein unmittelbarer duflerer Erfolg beschieden sein
wird. Es konnte sich ihm die Versuchung aufdridngen, sein hartherziges
Volk zu verlassen und es in den ,Reichen der Welt® — etwa in Griechenland
oder Rom - auf neue und spektakuldre Weise nochmals zu versuchen. Der
Gedanke lag nahe, es sei nur recht, ein Volk zu verlassen, das nichts Ent-
scheidendes von Gott wissen wollte. Doch Jesus blieb, und er machte sich
bereit, jene lawinenartigen Folgen, die seine herausfordernde Botschaft
ausgelost hatte und die begannen, auf ihn selber zuriickzurollen, auf sich zu
nehmen. Darin lag sein Gehorsam bis zum Kreuz. Er ertrug die Unwahr-
heit und die Gewalt, die sein wie ein Schwert wirkendes Wort aufgedeckt
hat. Er floh nicht vor den Wogen, die er selbst ausgelost hat, sondern lief§
diese auf sich zukommen.

Heute mag wiederum manchem der Gedanke aufsteigen, in der Kirche
oder in der eigenen religiosen Gemeinschaft lasse sich die Botschaft Jesu
nicht mehr wiedererkennen. Es sei deshalb berechtigt, diesen verhirteten
Gemeinschaften den Riicken zu kehren und anderswo ein , reineres® Chri-
stentum zu suchen. Die Versuchung, im Namen der inneren Treue die



Ehelosigkeit als Zeichen und Lebensform 213

duBere Flucht zu ergreifen, lauert an vielen Orten. Doch eine Treue, die
im Zeichen einer ,reineren Botschaft die eigene Gemeinschaft verlafit,
liegt kaum auf der Linie Jesu. Gewif}, es geht keineswegs darum, in den
eigenen Reihen alles fiir heil zu erkliren. Der Mut zum Widerspruch und
das Wort, das mit der Schiirfe des Schwertes die Unwahrheit aufzeigt, ist
auch heute immer wieder dringend nétig. Doch dieser Mut ist nur dann
im vollen Sinne christlich, wenn er die Bereitschaft miteinschliefit, all das
auf sich zu nehmen, was der eigene Widerspruch auslésen kann. Wo nur
kritisiert und vor den Folgen der Kritik die Flucht ergriffen wird, lauert
Willkiir. Werden aber die Folgen des eigenen Widerstandes ertragen,
dann ist dieser Widerstand nicht Auflehnung, sondern er fiihrt tiefer in
die eigene Gemeinschaft hinein.

Ehelosigkeit als Zeichen und Lebensform

Uberlegungen zur Sprache des Glaubens
Anton Grabner-Haider, Graz

Die verpflichtende Ehelosigkeit des Priesters gehért seit einiger Zeit zu den
umstrittensten Themen unserer Kirche. Es werden zahlreiche Griinde ge-
gen sie wie auch fiir sie vorgebracht. Das Gesprich iiber diese Frage scheint
deswegen besonders schwierig zu sein, da bei den Betroffenen stindig in-
nerste Gefiihlsbereiche, Lebensformen und Glaubensformen mitbetroffen
werden. So ist es verstindlich, daf} ein sachliches und weiterfithrendes Ge-
sprach nur selten zu gelingen scheint. Gegenwirtig diirfte ein gewisser
Uberdrufl an dieser Frage bestehen, und es wird betont, es seien alle we-
sentlichen Argumente vorgetragen.

Der folgende Beitrag mdchte einige sprachtheoretische Uberlegungen in
die Diskussion einbringen und zu bedenken geben. Es wird dabei versucht,
die religiés motivierte Ehelosigkeit unter dem Aspekt der Sprache des
Glaubens zu sehen. In letzter Zeit werden immer haufiger sprachlogische
Forschungen auch auf die Glaubenssprache ausgedehnt. Dabei tritt exakte,
{iberpriifbare Analyse an die Stelle von freier Spekulation Gber Sprache.
Dies kann auch fiir die Theologie sehr konkrete Folgen haben. Wir versu-





