
Gehorsam und Widerstand 
Raymund Schwager SJ, Zürich 

Es bedarf keines besonderen Nachweises. Es ist offenkundig, daß der Ge- 
horsam gegenwärtig in der Kirche nicht hoch im Kurs steht. Zählte man ihn 
einst mit den drei göttlichen Tugenden: Glaube, Hoffnung und Liebe zu 
den fundamentalen Haltungen eines katholischen Christen, so ist er seit 
einem Jahrzehnt sehr ins Zwielicht, ja in die Krise geraten. Woher rührt 
dies? 

Der demokratische Geist dürfte einen gewissen Einfluß auf das kirchliche 
Leben ausgeübt haben. Seit der Französischen Revolution haben die Ideale 
der Freiheit und Gleichheit die Menschen des Abendlandes in steigendem 
Maße fasziniert. Der demokratische Geist hat sich trotz des Widerstandes 
entgegenstehender Vorstellungen langsam auch in manchen nicht-politi- 
schen Kreisen durchgesetzt. Nun scheint er daran zu sein, noch das letzte 
und hartnäckigste Bollwerk, die katholische Kirche, zu erobern. 

Wäre dies die ganze Seite der Krise, dann könnte man ihr gelassen zu- 
sehen. Die demokratische Regierungsform ist ja, trotz der Faszination, die 
sie immer noch ausübt, in eine nicht mindere Krise geraten. Die Zahl der 
Demokratien ist auf der Erde im Abnehmen und dort, wo sich diese Staats- 
form noch selbstverständlich behauptet, hat sie mit zunehmenden Schwie- 
rigkeiten zu kämpfen. In der eng verflochtenen wirtschaftlich-technischen 
Welt von heute bilden sich in wachsendem Maße große, nicht mehr kontrol- 
lierbare Organisationen, die den modernen Gesellschaftsapparat völlig zu 
beherrschen drohen und die selbst einzelne Regierungen unter das Diktat 
ihrer Interessen nehmen. Dazu kommt, daß fast alle Fragen ständig kom- 
plexer werden. Weder der einzelne Bürger noch der einzelne Parlamen- 
tarier ist mehr in der Lage, diese zu durchschauen. 

Hätte also nur der von außen kommende demokratische Geist die Gehor- 
samskrise in der Kirche heraufbeschworen, so könnte man gelassen die Zeit 
arbeiten lassen. Die Frage würde sich ziemlich rasch von selbst lösen. Doch 
die Schwierigkeiten gehen tiefer. In der griechischen wie in der christlichen 
Tradition hat man die Tugend immer als eine spannungsgeladene Mitte 
zwischen zwei Extremhaltungen umschrieben. Bezüglich des Gehorsams 
hat die katholische Spiritualität aber oft so gesprochen, als ob es nur ein 
Übel zu bekämpfen gäbe, den überheblichen Eigenwillen. Gewiß kann der 
Mensch durch eitle Selbstgefälligkeit seine Freiheit mißbrauchen und 
einem trügerischen Hochmut verfallen. Er verhärtet sich dann gegen die 
Mitmenschen und zerstört in sich das lebendige Gespür für Gott. 



Gehorsam und Widerstand 203 

Doch dies ist nur die eine Gefahr. Die Versuchung aus der gegenteiligen 
Richtung ist nicht geringer, sondern eher noch stärker. Die Menschen lieben 
die Freiheit ja keineswegs so sehr, wie man nach außen heute vielfach vor- 
gibt. Freiheit bedeutet Verantwortung, und sie erfordert den Mut, notfalls 
gegen den Strom zu schwimmen. Solche Haltungen entsprechen aber nicht 
dem spontanen Trieb. Der Mensch wird ja im tiefsten immer wieder von 
Ängsten geplagt. Er verkauft sich deshalb nur zu leicht an jene, die ihm 
Beruhigung versprechen. Gewiß gibt es überhebliche Revolten aus anma- 
ßendem Freiheitsdrang. Doch solche sind eher selten. Weit länger ist die 
Reihe derer, die ihre Freiheit verraten, indem sie einem Idol folgen und 
mechanisch wiederholen, was ihnen vorgesagt wird. 

Mag der Wille zur Macht und das Verlangen nach Ehre noch so groß 
sein, die Verfolgung dieser schillernden Güter führt über einen riskanten 
Weg. Für die große Zahl der Menschen ist es deshalb verlockender, sich 
willig und dienstbeflissen zu zeigen, um sich dadurch der Gunst der Mächti- 
gen zu versichern. Weit mehr als durch harte Anmaßung suchen Menschen 
über Umwege und durch Bücklinge an ihr Ziel zu gelangen. Sie geben ihre 
Freiheit preis, indem sie ihre Würde um einen billigen Lohn verkaufen 
oder sich resigniert vom breiten Strom tragen lassen. 

Die Flucht vor der Verantwortung und das Schielen nach eigenem Vor- 
teil sind nun keine Haltungen, die sich gut ausnehmen. Man sucht deshalb 
die Preisgabe der eigenen Freiheit nur zu leicht vor sich und vor anderen 
zu verbergen. Der Gehorsam kann sich als idealer Deckmantel anbieten. 
Das Versagen bekommt den Anschein einer moralisch guten Tat. So ist es 
nicht erstaunlich, daß der Verzicht auf den eigenen Willen in der Kirche oft 
groß gepriesen wurde und sich gleichzeitig ziemlich offen ein sehr unreifes 
Streben nach Titeln und Ehrenposten breit machen konnte. Durch den Ge- 
horsam ließ sich vieles verdecken, was mit ihm nichts zu tun hatte. 

Das moderne Bewußtsein sieht in schärferer Weise die vielen Um- und 
Schleichwege, auf denen sich das menschliche Streben zu seinem Ziel vor- 
tastet. Manches, was an falscher Unterwürfigkeit und an Preisgabe der 
eigenen Verantwortung sich hinter dem Gehorsam versteckt hat, wird 
aufgedeckt. So ist diese Tugend selber ins Zwielicht geraten. Heute ver- 
mutet man fast spontan falsche Absichten hinter ihr. Es muß der Preis 
dafür bezahlt werden, daß man im Namen des Gehorsams vorwiegend 
den Eigenwillen bekämpft hat und zu wenig hellsichtig für die gegen- 
teiligen Fehlhaltungen war. 

Gewiß, erkannten Gefahren kann man begegnen, und Fehlhaltungen 
lassen sich überwinden. So hat sich heute ziemlich herumgesprochen, daß 
zum Gehorsam die Erziehung zur Verantwortung gehört. Mut und persön- 
licher Einsatz werden in zunehmendem Maße als hohe Werte anerkannt. 



Raymund Schwager 204 

Auf den Gehorsam werden immer weniger pauschale Loblieder gesungen. 
Die Aufgabe, sich von inneren Zwängen so weit wie möglich zu befreien, 
um zu einer affektiven Reife zu kommen, wird klarer gesehen. So ist man- 
ches in Gang gekommen, um früheren Einseitigkeiten zu begegnen. Die 
Krise ist folglich auch unter dieser Rücksicht wenigstens grundsätzlich be- 
reits bestanden. Doch sind wir damit zum Kern der Frage vorgestoßen? 
Geht es beim Gehorsam nur um ein gesellschaftliches und psychologisches 
Problem? Ist das theologische Fundament bei allen mehr äußeren Schwie- 
rigkeiten intakt geblieben? 

Jesu Treue und Widerstand 

In der aszetischen und spirituellen Literatur vergangener Jahrhunderte 
hat man zur Begründung des Gehorsams immer wieder auf das berühmte 
Wort im Philipperbrief hingewiesen: •Er (Jesus) erniedrigte sich selbst, 
wurde gehorsam bis zum Tod, ja bis zum Tod am Kreuz" (2, 8). Paulus 
hat durch diesen Text Jesus in seiner Selbsterniedrigung den Gläubigen als 
Weg vorgezeichnet: •Hegt in euch diese Gesinnung, die auch in Christus 
war" (2, 5). In ähnlicher Weise hat die christliche Tradition den Gehorsam 
Christi immer wieder als Vorbild verstanden. Zwar gab es auch viele zu- 
sätzliche Überlegungen. So hat Ignatius von Loyola den Gehorsam unter 
anderem auch aus der Ordnung in der Engel- und Sternenwelt und aus 
den Strukturen der politischen und kirchlichen Gemeinschaft begründet. 
Das Vorbild Jesu blieb aber immer das entscheidende Argument. 

Bei all diesen Überlegungen ging man stillschweigend von der Voraus- 
setzung aus, der von Jesus vorgelebte Gehorsam vollziehe sich in der Un- 
terwerfung unter die kirchliche (und weltliche) Obrigkeit. Diese Annahme 
war so selbstverständlich, daß man sich in keiner Weise genötigt fühlte, 
sie näher zu begründen. Die spezifische Eigenart vom Gehorsam Jesu trat 
so zu wenig hervor. Unter dem Gehorsam bis zum Kreuz verstand man in 
der katholischen Tradition vor allem ein solches Angehen gegen den eige- 
nen Willen, das für die sinnenhafte Natur besonders mühsam und schmerz- 
haft ist. Gewiß sah man immer, daß das Hören auf den Willen des Vaters 
den innersten Kern des christlichen Gehorsams bildet. Dieses Hören iden- 
tifizierte man aber zu einlinig mit der Unterwerfung unter die gegebene 
Obrigkeit. 

In dieser Tradition wurde nicht lebendig gespürt, daß Jesu Treue zum 
Auftrag seines Vaters ihn gerade nicht in Übereinstimmung mit der reli- 
giösen und weltlichen Autorität, sondern in scharfen Gegensatz zu ihr 
brachte. Im Hören auf den Vater widerstand er allem, was um ihn herum 
Rang und Namen hatte. Das eigentliche Wesen des Kreuzesgehorsams be- 



Gehorsam und Widerstand *05 

stand nicht so sehr in der Bereitschaft Jesu, physische Schmerzen zu erdul- 
den. Viele Menschen haben für ganz andere Ziele ähnliche Schmerzen 
ertragen. Jesus wurde vielmehr gerade von jenem Gesetz und jener Auto- 
rität verurteilt, deren einzige Bestimmung es war, die Menschen zu jenem 
Vater im Himmel zu führen, dem auch er ungeteilt dienen wollte. Das 
war sein eigentliches Kreuz. Er wurde nicht von einer beliebigen Instanz 
verurteilt, sondern im Namen eines Gesetzes, das er selbst als von Gott 
kommend anerkannte: •Wir haben ein Gesetz, und nach diesem Gesetz 
muß er sterben" (Joh 19, 7). Dieses Gesetz verurteilte ihn nicht nur, es ver- 
fluchte ihn sogar: •Christus hat uns von dem Fluch des Gesetzes losgekauft, 
indem er für uns zum Fluch geworden ist, denn es steht geschrieben: .Ver- 
flucht ist jeder, der am Holz hängt'" (Gal 3, 13). Der Kreuzesgehorsam be- 
stand also in jener unerschütterlichen, inneren Treue Jesu zu seinem Vater, 
die ihn fähig machte, die schlimmsten äußeren Folgen, Todesurteil und 
Verfluchung, gerade von jenen Instanzen in Kauf zu nehmen, die sich auf 
den gleichen Gott beriefen. 

Wie konnte ein solcher Widerstand gegen die Obrigkeit in der langen 
christlichen Tradition problemlos dazu dienen, gerade die Unterwerfung 
unter die Autorität zu begründen und zu motivieren? Der Vorgang ist 
tatsächlich erstaunlich. Der Gebrauch des einen Wortes •Gehorsam" ver- 
mochte anscheinend zuzudecken, daß es - mindestens dem äußeren Erschei- 
nen nach - je um ein anderes Verhalten ging. Das Überraschendste war 
dabei, daß man den Unterschied normalerweise gar nicht spürte und sich 
so nicht veranlaßt sah, wenigstens zusätzlich zu begründen, wieso man von 
Jesu Widerstand her Unterwerfung forderte. Theologische Argumente 
waren für dieses Übersehen wohl kaum ausschlaggebend. Die unbemerkte 
Neuinterpretation des Gehorsams zeigt vielmehr, wie stark das Bild Jesu 
während langer Zeit in einen Rahmen eingefügt war, der durch ander- 
weitige kulturelle Vorstellungen geprägt wurde. Erst nach dem Zerbrechen 
dieses Rahmens wurde die Gestalt Jesu wieder aus dieser Fixierung befreit. 
Erst jetzt konnten deshalb die unterschiedlichen Gehorsamshaltungen 
erneut hervortreten. 

Demut und Selbstbewußtsein 

Die theologische Gehorsamsproblematik wird verstärkt durch das Umden- 
ken in einer Frage, die eng mit ihr zusammenhängt. Gehorsam und Demut 
wurden in der christlichen Tradition wie Zwillingsschwestern betrachtet. 
In der einen Tugend sah man eine Ergänzung für die andere. Worte Jesu 
wie: •Nehmt mein Joch auf euch und lernet von mir, denn ich bin sanft- 
mütig und von Herzen demütig; so werdet ihr Ruhe finden für eure Seelen" 



Raymund Schwager 206 

(Mt 11, 29), begründeten den hohen Wert der christlichen Demut, und sie 
bereiteten zugleich den Boden, in dem die Forderung nach Gehorsam gute 
Aufnahme finden konnte. Heute empfindet man diese Sicht aber immer 
mehr als einseitig. Man spricht weniger von der alles ertragenden Demut, 
sondern eher davon, daß der Christ auch den Mut zur Provokation haben 
müsse. Bestehende Verhältnisse seien nicht einfach als gottgegeben anzu- 
nehmen, sondern es gelte das Unrecht in all seinen Formen zu bekämpfen. 

Im Verhalten Jesu nur die Demut sehen, ist tatsächlich einseitig. Der 
Mann aus Nazaret ist nicht zufällig in Widerspruch zu den Behörden seiner 
Zeit geraten. Er hat sich provokatorisch von überlieferten Vorstellungen 
abgesetzt und für seine Botschaft und seine Person einen unerhörten 
Anspruch erhoben. Er ist aus einem Selbstbewußtsein heraus, das an- 
maßend, ja gotteslästerlich wirkte, seinen Weg gegangen. Er hat geredet 
wie einer, der Macht hat, und er verstand seine Botschaft als ein Schwert, 
das sowohl bluthafte wie nationale Bande durchschnitt. 

Diese hoheitsvolle Seite gehört ebenso zum Verhalten Jesu wie seine 
Demut. Ein Leben in der Nachfolge hat sich demnach an einer spannungs- 
geladenen Gestalt auszurichten. Erweist sich da die fast ausschließliche 
Hervorhebung der Demut nicht als recht einseitig? 

In der Vergangenheit hat man sich dieser Frage dadurch meist entzogen, 
daß man das demütige Verhalten auf den Menschen Jesu bezogen und 
das anspruchs- und hoheitsvolle Auftreten dem Sohn Gottes zugeordnet 
hat. Eine solche Aufteilung ist aber bedenklich. Gerade wenn man das 
Dogma von Chalkedon ernst nimmt, hat man in Jesu einen vollen Men- 
schen mit einem wahren menschlichen Selbstbewußtsein zu sehen. Sowohl 
die Worte und Taten der Demut als auch der unerhörte Anspruch sind des- 
halb zunächst auf den Menschen Jesu zu beziehen und in ihm und durch 
ihn hindurch als Offenbarung Gottes zu verstehen1. In der Gestalt Jesus 
begegnet uns nicht ein halber Mensch und ein halber Gott. Alles, was wir 
von ihm her erfahren, ist menschlich, aber dieser Mensch steht nicht in sich, 
sondern in Gott, und so wird alles in ihm durchsichtig auf den Sohn und 
auf den Vater hin. 

Die Gestalt, die uns zur Nachfolge vorgegeben ist, erweist sich deshalb 
gerade als menschliche Gestalt von einer großen inneren Weite. Jesus 
zeichnete sich durch ein unerhörtes Selbstbewußtsein und durch eine gren- 
zenlose Hingabe aus. Keines stand zum anderen im Widerspruch. Wegen 
seiner einmaligen Selbstgewißheit konnte er ganz demütig werden und 
sich ganz hingeben, ohne sich dabei selber zu zerstören. Diese Art der 

1 Vgl. R. Sdiwager, Christ im stummen All: Selbstbewußtsein und Nachfolee Orientie- 
rung (Zürich) 15. April 1974, S. 74 f. ä 



Gehorsam und Widerstand 207 

selbstgewissen Hingabe und der hoheitsvollen Demut paßt schlecht zu 
einem unterwürfigen Gehorsam. Sie geht aber sehr wohl mit jener Treue 
Jesu zusammen, die sich durch keine Todesdrohung vom innerlich erkann- 
ten Weg abbringen ließ und bereit war, den schärfsten Widerspruch mit 
der äußeren Autorität in Kauf zu nehmen. An das traditionelle Bild des 
Gehorsams werden so auch von einer umfassend verstandenen christlichen 
Demut her ernste Fragen gestellt. 

Unbedingte Unterwerfung unter das kirchliche Amt? 

Gegen die bisherigen Überlegungen mag der Einwand nahe liegen, die 
religiöse Autorität im Judentum dürfe nicht mit dem kirchlichen Amt ver- 
glichen werden. Das letztere gehe ja direkt auf Jesus zurück. Der Gehor- 
sam in der Nachfolge Jesu könne deshalb nie zu diesem in Widerspruch 
treten. Ein solcher Einwand zeigt, daß zusätzliche Überlegungen nötig sind. 
Er hebt aber nicht die seltsame Tatsache auf, daß man den Gehorsam Jesu 
als Widerspruch zur religiösen Autorität problemlos zur Begründung eines 
Gehorsams im Sinne der Unterwerfung unter eine äußere Obrigkeit ver- 
wendet hat. Der Hinweis auf das Amt vermag nicht zuzudecken, daß man 
zwei verschiedene Haltungen miteinander vermischt hat. In der theologi- 
schen Argumentation bezüglich des Gehorsams gab es zum mindesten 
Löcher. 

Es lassen sich aber nicht nur Löcher, sondern auch starke Einseitigkeiten 
finden. Der Einwand, die kirchliche Autorität gehe auf Jesus zurück, ein 
Widerspruch zwischen dem christlichen Gehorsam und ihr sei deshalb 
ausgeschlossen, ist nämlich keineswegs allseitig hieb- und stichfest. Auch 
die religiöse Obrigkeit im Judentum war nicht eine beliebige Einrichtung. 
Über den Hohenpriester hat Jesaja als Spruch des Herrn verkündet: •Ich 
will ihm den Schlüssel des Hauses Davids auf die Schultern legen; und 
wenn er auftut, so wird niemand schließen, und wenn er schließt, wird 
niemand auftun" (22, 22). - Dieses Wort klingt ziemlich ähnlich wie die 
vom Mattäusevangelium erzählte Verheißung über Petrus: •Ich werde dir 
die Schlüssel des Himmelreiches geben; was du auf Erden binden wirst, 
wird auch im Himmel gebunden sein, was du auf Erden lösen wirst, wird 
auch im Himmel gelöst sein" (16,19). Diese Texte zeigen, daß gewisse 
Parallelen zwischen dem Petrusdienst und dem hohepriesterlichen Amt 
bestehen. Beiden wird eine Art umfassender Schlüsselgewalt zugesprochen. 
Doch trotz der außerordentlichen Verheißung an den Hohenpriester haben 
die jüdischen Behörden gerade unter dessen Führung Jesus verurteilt. Der 
Kreuzesgehorsam Jesu bestand darin, daß er nicht von irgendeiner Be- 
hörde, sondern von jenem Hohenpriester verurteilt wurde, über dem das 



Raymund Schwager 208 

Wort des Herrn stand: •Wenn er auftut, wird niemand schließen, und 
wenn er schließt, wird niemand auf tun." Eine große Verheißung und ein 
tiefstes Versagen traf also in der Gestalt des Hohenpriesters zusammen. 
Angesichts dieses Geschickes ist es nicht allzu sonderbar, daß auch von 
Petrus Gegensätzliches gesagt wird. Gleich nach der Verheißung: •Auf 
diesem Felsen will ich meine Kirche bauen" (Mt 16,18), folgt das harte 
Urteil Jesu: •Geh mir aus dem Weg, Satan! Du willst mich zu Fall bringen; 
denn nicht Gottesgedanken, sondern Menschengedanken hast du im Sinn!" 
(Mt 16,23). Selbst eine prophetische Verheißung hat beim jüdischen 
Hohenpriester nicht verhindert, daß er über Jesu das ungerechteste Urteil 
gesprochen hat. Bei Petrus scheint es nicht anders zu sein. Durch diese kur- 
zen Andeutungen sollen nicht die Unterschiede zwischen dem hohepriester- 
lichen und dem kirchlichen Amt eingeebnet werden. Der entscheidende 
Unterschied besteht aber nicht darin, daß das letztere mehr herausgehoben 
wird. Das kirchliche Amt ist im Gegenteil weit grundsätzlicher in die 
Gemeinschaft der Gläubigen hineingebunden, als dies im Alten Testament 
der Fall war. Der Hohepriester war ein aus den Menschen ausgesonderter 
Mann. In der von Jesus begründeten Gemeinschaft der Gläubigen wurde 
diese Art der Aussonderung aber aufgehoben. Als eine ihrer Grundnor- 
men gilt: •Ihr sollt euch nicht ,Rabbi' nennen lassen. Nur Einer ist ja euer 
Lehrer, ihr aber seid alle Brüder. Auch sollt ihr auf Erden keinen aus euch 
Vater nennen. Nur Einer ist euer Vater, der im Himmel. Auch lasset euch 
nicht Lehrmeister nennen. Nur Einer ist euer Lehrmeister: Christus" (Mt 
23, 8-10). 

Der Hohepriester hatte eine einzigartige Aufgabe. Er allein durfte 
jenen Raum betreten, der das Zeichen der intensivsten Gegenwart Gottes 
war, das Allerheiligste im Tempel. Seit Jesus aber ist der Zugang zum 
Allerheiligsten nicht mehr einzelnen Menschen reserviert. Der Tempel ist 
nicht mehr ein ausgesonderter Ort, in dessen Dienst ausgesonderte Men- 
schen stehen. Von jedem Gläubigen heißt es vielmehr: •Wißt ihr nicht, 
daß ihr Tempel Gottes seid und Gottes Geist in euch wohnt" (1 Kor 3,16)2. 
Anders als im Alten Testament gibt es in der Gemeinschaft Jesu keine 
Menschen mehr, die allein Zugang zum Allerheiligsten hätten und denen 
die gewöhnlichen Gläubigen unter dieser Rücksicht grundsätzlich unter- 
geordnet wären. Der Gehorsam Jesu, der sich im Widerspruch zur jüdi- 
schen Autorität vollzog, und sein Opfertod, den er nicht im Allerheiligsten 
des Tempels, sondern draußen vor den Toren im Kreise von Verbrechern 
erlitt, hat jede Aussonderung aufgehoben. Der Vorhang im Tempel zerriß, 

2 H. Mühlen. Die Entsakralisierung des kirchlichen Dienstes, in: Entsakralisierung, Pader- 
born 1971, S. 259-472. 



Gehorsam und Widerstand 209 

und allen Menschen, die dem Weg Jesu folgen, wurde der Zugang zum 
Allerheiligsten eröffnet. 

Hier mag nochmals der Einwand erhoben werden, Jesus habe trotzdem 
eindeutig gelehrt: •Wer euch hört, hört mich; und wer euch abweist, weist 
mich ab. Wer aber mich abweist, weist den ab, der mich gesandt hat" 
(Lk 10,16). Ein solches Wort verlange doch ein bedingungsloses Hören 
und damit einen bedingungslosen Gehorsam. Daß die Botschaft Jesu einen 
solchen Gehorsam beansprucht, soll hier in keiner Weise angezweifelt 
werden. Es wird ja vielmehr gerade der Versuch unternommen, den wah- 
ren Gehorsam gegenüber dem Wort Gottes etwas näher zu umschreiben. 

In Frage steht, ob der christliche Gehorsam mit einer durchgängigen und 
bedingungslosen Unterwerfung unter eine äußere kirchliche Autorität in 
eines gesetzt werden kann. Das eben zitierte Wort Jesu ist im Zusammen- 
hang mit anderen, ähnlichen Texten zu sehen, so etwa: •Wer ein Kind um 
meines Namens willen aufnimmt, der nimmt mich auf" (Mk 9,37), oder: 
•Was ihr einem dieser meiner geringsten Brüder getan habt, das habt ihr 
mir getan" (Mt 25,40). In all diesen Aussagen wird bald der Verkündiger 
der Botschaft, bald das Kind und bald der arme Bruder mit Jesus identi- 
fiziert. Dies bedeutet, daß Jesus seinen Gläubigen nicht eine abstrakte 
Lehre hinterlassen hat, sondern daß er selbst unter ihnen und in ihnen 
lebendig bleibt. Die Einheit zwischen Jesus einerseits und dem Verkündi- 
ger oder dem Kind oder dem armen Bruder andererseits ist jedoch eine 
geheimnisvolle Einheit. Nirgends in unserer täglichen Erfahrung ist uns 
eine ähnliche Art der Einheit gegeben. Aus einer Einzelaussage dürfen wir 
deshalb nicht vorschnell allgemeine Folgerungen ziehen. Das Wort: •Wer 
euch hört, hört mich", ist nicht in dem Sinne zu verstehen, daß alles, was 
der Verkündiger sagt, automatisch Worte Jesu sind. Die Unarten jenes 
Kindes, das man in Jesu Namen aufnimmt, sind ja auch nicht die Unarten 
Jesu, ebenso wenig die Trägheit oder der Bettlerstolz des armen Bruders, 
dem man ein Glas Wasser reicht, die Trägheit und der Bettlerstolz Jesu. 

Das Wort: •Wer euch hört, hört mich", wurde zudem nicht nur zu den 
Aposteln, sondern zu einem weit größeren Jüngerkreis gesprochen. Bereits 
ein oberflächlicher Blick in die Geschichte des Christentums zeigt aber, daß 
längst nicht alles, was im Auftrag und Namen Christi verkündet wurde, 
mit seiner Botschaft tatsächlich in voller Übereinstimmung stand. Die Ein- 
heit zwischen Jesus und seinem Verkündiger schließt nicht aus, daß der 
Verkündiger, wer immer er ist, seine Aufgabe nur halb erfüllt oder ihr 
untreu wird. Aus dem Gehorsam gegenüber der Botschaft Jesu und dem 
Wort Gottes kann deshalb nicht einspurig eine unbedingte Unterwerfung 
unter bestimmte Verkündiger gefolgert werden. Jeder Gläubige hat auf 
das Wort Jesu zu horchen. Jeder hat aber auch - wenigstens grundsätzlich - 



Raymund Schwager 210 

Zugang zum Allerheiligsten und damit die Aufgabe, nach dem Maß seiner 
Möglichkeiten zu prüfen, ob das, was als Wort Gottes ausgegeben wird, 
sich tatsächlich als solches erweist. 

Die eben skizzierten Hinweise erheben keineswegs den Anspruch, die 
ganze Problematik des kirchlichen Amtes zu behandeln. Noch weniger 
wollen sie nahelegen, jeder Widerstand gegen das kirchliche Amt liege in 
der Linie Jesu. Ein solcher Widerstand kann ebenso, ja noch viel leichter 
aus einer inneren Verweigerung und aus Unglauben heraus wachsen. Hier 
wurde nur das Ziel verfolgt zu zeigen: Die Treue zum Vater führt keines- 
wegs immer geradlinig zu einer Unterwerfung unter die vorgegebene 
Obrigkeit. Gerade der Gehorsam als Kreuzesgehorsam schließt notwen- 
digerweise die Bereitschaft ein, wenn nötig Widerstand zu leisten. 

Der eigentliche Gegenstand des christlichen Gehorsams ist die möglichst 
umfassend verstandene Botschaft Jesu als Ausdruck des göttlichen Willens. 
Auf sie hat der einzelne Gläubige immer wieder zu horchen und sich von 
ihr her in Frage stellen zu lassen, um dann allenfalls auch manches in 
Kirche und Gesellschaft in Frage zu stellen. Das kirchliche Amt hat die 
Aufgabe, die Botschaft Jesu zu verkünden. Es ist aber, wie die Evangelien 
nahelegen und die Kirchengeschichte zeigt, diesem Auftrag nicht immer 
voll gewachsen. So kann der Gehorsam notfalls zum Kreuzesgehorsam 
werden, indem ein Gläubiger gerade mit jener Autorität in Widerspruch 
gerät, die auf der gleichen Offenbarungsbotschaft gründet, der auch er 
möglichst ungeteilt dienen möchte. 

Diese neue Sicht des Gehorsams hat sich in der katholischen Kirche - bald 
auf überzeugte und bald auf mehr gefühlsmäßige Weise - heute insofern 
bereits stark durchgesetzt, als selbst in jenen Kreisen, die sich bewußt als 
•traditionalistisch und autoritätsgebunden" verstehen, immer mehr Stim- 
men fordern: Die Laien haben sich gegen die •falschen" Priester zu erhe- 
ben. Sie haben der •bischöflichen Verblendung" zu widerstehen und not- 
falls auch dem Papst ein •Nein" entgegenzuhalten. Daß mit dieser neuen 
Einstellung kein Allheilmittel gefunden wurde, sondern zugleich viele neue 
und schwere Probleme entstanden sind, zeigen unzweideutig die schrillen 
Stimmen aus den unterschiedlichen innerkirchlichen Lagern. Wie diese 
neue Situation gemeistert und ein Gehorsam, der sich notfalls als Wider- 
stand äußert, gelebt werden kann, soll hier versuchsweise noch kurz ange- 
deutet werden. Ein rein formales, äußeres Kriterium, wann Widerstand 
nötig ist, gibt es nicht. Dieser kann nur aus einer selbstverantworteten Ein- 
sicht in die Botschaft Jesu gewagt werden. Damit aber ein anfangs wohl 
begründeter und gut gemeinter Einspruch sich nicht langsam in eine 
egoistische Selbstbehauptung verkehrt, muß näher darauf geachtet werden, 
wie Jesu seinen Widerspruch gegen die jüdische Behörde gelebt hat. 



Gehorsam und Widerstand 211 

Ihr sollt dem Bösen nicht widerstehen 

Während seines öffentlichen Wirkens hat Jesus einen unerhörten Anspruch 
erhoben. Er muß deshalb den Widerstand und die Ablehnung, die er damit 
provoziert hat, vorausgesehen haben. In dieser Situation hätte er sich gegen 
den Schlag seiner Feinde wappnen und sich selbst auf einen eigenen Gegen- 
schlag vorbereiten können. Doch er ließ sich nicht auf diese schiefe Ebene 
ziehen. Er handelte nach seinem eigenen erstaunlichen Wort: •Ich aber 
sage euch, daß ihr dem Bösen nicht widerstehen sollt" (Mt 5,39). 

Gewiß, Jesus hat dem Bösen insofern widerstanden, als er aller Unwahr- 
heit mit der Schärfe seines Wortes entgegentrat. Über seine herausfor- 
dernde Verkündigung hinaus hat er aber nichts getan. Er ließ dem Gesche- 
hen seinen Lauf. Er ließ sich nicht zum Gegenangriff verleiten, weil er 
wußte, daß er dann auf die Ebene seiner Gegner hinuntergeglitten wäre. 
Diese hätten bereits dadurch einen Sieg über ihn errungen, daß sie ihm die 
Spielregeln der Auseinandersetzung aufgedrängt und ihn so wieder unter 
das alte Gesetz: •Aug um Aug, Zahn um Zahn" gezwungen hätten. Dieser 
hinterhältigen Versuchung ist Jesus dank seiner Treue zum Gott der Liebe 
und Barmherzigkeit nicht erlegen. Er hat sich mit dem Bösen nicht auf 
einen gewalttätigen Kampf eingelassen, und er hat es dadurch vermeiden 
können, sich selber der Waffen des Bösen zu bedienen. Der eigentliche Sieg 
des Unrechts und der Gewalt besteht ja vornehmlich darin, daß diese 
dunklen Kräfte den Menschen zum Gegenschlag verleiten und ihn gerade 
im vermeintlichen Widerstand unbemerkt zum gleichen Unrecht und zur 
gleichen Gewalt greifen lassen. Jesus ist deshalb der Autorität, die an ihm 
Unrecht tat, nur mit dem Wort entgegengetreten. Alles andere hat er auf 
sich genommen. 

Im Inneren der Kirche kann der Ansteckungsmechanismus des Unrechts 
heute sehr leicht verfolgt werden. Er zeigt sich darin, daß man im wahren 
oder vermeintlichen Kampf gegen Abfall und Irrtum nur zu leicht der 
Ungeduld, ja der Diffamierung und Hetzerei verfällt. Man merkt dabei 
nicht, daß man selber immer mehr von jener Wahrheit der Liebe abweicht, 
die man angeblich so eifrig verteidigen will. Im Kampf gegen die Lüge 
greift man unbemerkt zu den Waffen der Lüge. Der gleiche Ansteckungs- 
mechanismus ist auch am Wirken, wo die Autorität grundsätzlich angegrif- 
fen wird. Auf ein Unrecht von ihrer Seite wird geantwortet, indem man 
im Gegenschlag ihr jedes Recht bestreitet. 

Zum Verständnis des christlichen Gehorsams ist es deshalb von erster 
Dringlichkeit, immer wieder die Bergpredigt zu meditieren. Das Wort: 
•Ihr sollt dem Bösen nicht widerstehen", klingt zwar widersprüchlich. Doch 
gerade darin liegt die entscheidende Weisheit. Wo man dem Unrecht und 



Raymund Schwager 212 

der Gewalt anders als mit dem überlegenen Wort widersteht, wird man 
unweigerlich vom bekämpften Übel heimlich angesteckt. Das Unrecht ver- 
führt den Verfechter des Rechts, indem es ihm die falsche Waffe in die 
Hand drückt. Dem kann man nur widerstehen, wenn man den Kampf nicht 
auf gleicher Ebene aufnimmt. Ein wesentlicher Teil des Gehorsams Jesu 
bestand darin, daß er bei seiner Weise der Verkündigung blieb und sich 
vom Gegner nicht die Art der Auseinandersetzung aufdrängen ließ. Er 
erlag auch nicht der Tendenz, zur einfacheren Rechtfertigung seines Wider- 
standes die Autorität der jüdischen Obrigkeit grundsätzlich zu bestreiten. 

Die Lehren der Bergpredigt vom Nicht-Widerstehen sind in der bis- 
herigen Geschichte der christlichen Kirche ziemlich unfruchtbar geblieben. 
Hier dürften für eine künftige Spiritualität noch große ungehobene Schätze 
liegen. Ein Gehorsam, der sich nicht mehr in erster Linie als Unterwerfung, 
sondern als Treue versteht, wird nur dann nicht in die Irre gehen, wenn er 
sich immer wieder an das Wort bindet: •Ich aber sage euch, ihr sollt dem 
Bösen nicht widerstehen." Dies gilt besonders auch von jenem Bösen, das 
von der Autorität kommt; Widerstand mit dem Wort: Ja; aber kein 
Widerstand, der die Waffen des Gegners übernimmt. 

Innere Treue und äußere Flucht? 

Ein weiteres entscheidendes Element des Gehorsams Jesu bestand in sei- 
nem Ausharren beim jüdischen Volk. Von einem bestimmten Augenblick 
seines öffentlichen Wirkens an dürfte Jesus zur klaren Einsicht gekommen 
sein, daß seinem Tun kein unmittelbarer äußerer Erfolg beschieden sein 
wird. Es konnte sich ihm die Versuchung aufdrängen, sein hartherziges 
Volk zu verlassen und es in den •Reichen der Welt" - etwa in Griechenland 
oder Rom - auf neue und spektakuläre Weise nochmals zu versuchen. Der 
Gedanke lag nahe, es sei nur recht, ein Volk zu verlassen, das nichts Ent- 
scheidendes von Gott wissen wollte. Doch Jesus blieb, und er machte sich 
bereit, jene lawinenartigen Folgen, die seine herausfordernde Botschaft 
ausgelöst hatte und die begannen, auf ihn selber zurückzurollen, auf sich zu 
nehmen. Darin lag sein Gehorsam bis zum Kreuz. Er ertrug die Unwahr- 
heit und die Gewalt, die sein wie ein Schwert wirkendes Wort aufgedeckt 
hat. Er floh nicht vor den Wogen, die er selbst ausgelöst hat, sondern ließ 
diese auf sich zukommen. 

Heute mag wiederum manchem der Gedanke aufsteigen, in der Kirche 
oder in der eigenen religiösen Gemeinschaft lasse sich die Botschaft Jesu 
nicht mehr wiedererkennen. Es sei deshalb berechtigt, diesen verhärteten 
Gemeinschaften den Rücken zu kehren und anderswo ein •reineres" Chri- 
stentum zu suchen. Die Versuchung, im Namen der inneren Treue die 



Ehelosigkeit als Zeichen und Lebensform 213 

äußere Flucht zu ergreifen, lauert an vielen Orten. Doch eine Treue, die 
im Zeichen einer •reineren" Botschaft die eigene Gemeinschaft verläßt, 
liegt kaum auf der Linie Jesu. Gewiß, es geht keineswegs darum, in den 
eigenen Reihen alles für heil zu erklären. Der Mut zum Widerspruch und 
das Wort, das mit der Schärfe des Schwertes die Unwahrheit aufzeigt, ist 
auch heute immer wieder dringend nötig. Doch dieser Mut ist nur dann 
im vollen Sinne christlich, wenn er die Bereitschaft miteinschließt, all das 
auf sich zu nehmen, was der eigene Widerspruch auslösen kann. Wo nur 
kritisiert und vor den Folgen der Kritik die Flucht ergriffen wird, lauert 
Willkür. Werden aber die Folgen des eigenen Widerstandes ertragen, 
dann ist dieser Widerstand nicht Auflehnung, sondern er führt tiefer in 
die eigene Gemeinschaft hinein. 

Ehelosigkeit als Zeichen und Lebensform 
Überlegungen zur Sprache des Glaubens 

Anton Grabner-Haider, Graz 

Die verpflichtende Ehelosigkeit des Priesters gehört seit einiger Zeit zu den 
umstrittensten Themen unserer Kirche. Es werden zahlreiche Gründe ge- 
gen sie wie auch für sie vorgebracht. Das Gespräch über diese Frage scheint 
deswegen besonders schwierig zu sein, da bei den Betroffenen ständig in- 
nerste Gefühlsbereiche, Lebensformen und Glaubensformen mitbetroffen 
werden. So ist es verständlich, daß ein sachliches und weiterführendes Ge- 
spräch nur selten zu gelingen scheint. Gegenwärtig dürfte ein gewisser 
Überdruß an dieser Frage bestehen, und es wird betont, es seien alle we- 
sentlichen Argumente vorgetragen. 

Der folgende Beitrag möchte einige sprachtheoretische Überlegungen in 
die Diskussion einbringen und zu bedenken geben. Es wird dabei versucht, 
die religiös motivierte Ehelosigkeit unter dem Aspekt der Sprache des 
Glaubens zu sehen. In letzter Zeit werden immer häufiger sprachlogische 
Forschungen auch auf die Glaubenssprache ausgedehnt. Dabei tritt exakte, 
überprüfbare Analyse an die Stelle von freier Spekulation über Sprache. 
Dies kann auch für die Theologie sehr konkrete Folgen haben. Wir versu- 




