Ehelosigkeit als Zeichen und Lebensform 213

duBere Flucht zu ergreifen, lauert an vielen Orten. Doch eine Treue, die
im Zeichen einer ,reineren Botschaft die eigene Gemeinschaft verlafit,
liegt kaum auf der Linie Jesu. Gewif}, es geht keineswegs darum, in den
eigenen Reihen alles fiir heil zu erkliren. Der Mut zum Widerspruch und
das Wort, das mit der Schiirfe des Schwertes die Unwahrheit aufzeigt, ist
auch heute immer wieder dringend nétig. Doch dieser Mut ist nur dann
im vollen Sinne christlich, wenn er die Bereitschaft miteinschliefit, all das
auf sich zu nehmen, was der eigene Widerspruch auslésen kann. Wo nur
kritisiert und vor den Folgen der Kritik die Flucht ergriffen wird, lauert
Willkiir. Werden aber die Folgen des eigenen Widerstandes ertragen,
dann ist dieser Widerstand nicht Auflehnung, sondern er fiihrt tiefer in
die eigene Gemeinschaft hinein.

Ehelosigkeit als Zeichen und Lebensform

Uberlegungen zur Sprache des Glaubens
Anton Grabner-Haider, Graz

Die verpflichtende Ehelosigkeit des Priesters gehért seit einiger Zeit zu den
umstrittensten Themen unserer Kirche. Es werden zahlreiche Griinde ge-
gen sie wie auch fiir sie vorgebracht. Das Gesprich iiber diese Frage scheint
deswegen besonders schwierig zu sein, da bei den Betroffenen stindig in-
nerste Gefiihlsbereiche, Lebensformen und Glaubensformen mitbetroffen
werden. So ist es verstindlich, daf} ein sachliches und weiterfithrendes Ge-
sprach nur selten zu gelingen scheint. Gegenwirtig diirfte ein gewisser
Uberdrufl an dieser Frage bestehen, und es wird betont, es seien alle we-
sentlichen Argumente vorgetragen.

Der folgende Beitrag mdchte einige sprachtheoretische Uberlegungen in
die Diskussion einbringen und zu bedenken geben. Es wird dabei versucht,
die religiés motivierte Ehelosigkeit unter dem Aspekt der Sprache des
Glaubens zu sehen. In letzter Zeit werden immer haufiger sprachlogische
Forschungen auch auf die Glaubenssprache ausgedehnt. Dabei tritt exakte,
{iberpriifbare Analyse an die Stelle von freier Spekulation Gber Sprache.
Dies kann auch fiir die Theologie sehr konkrete Folgen haben. Wir versu-



Anton Grabner-Haider 214

chen hier, nur einen Gesichtspunkt aus dieser Analyse der Glaubenssprache
herauszugreifen: ndmlich die fundamentale Zuordnung von Sprache und
»Lebensform“. (Im Hintergrund steht die Strukturanalyse nichtbeschrei-
bender Sprechakte.)

1. Die Lebensform der Ehelosigkeit als ,Sprache des Glaubens

Es mag eine schmerzliche Erfahrung der Glaubenden zu jeder Zeit sein,
daf} es duflerst schwierig ist, mit Worten allein, also mit sprachlichen Zei-
chen, von der geheimnisvollen Wirklichkeit Gottes zu sprechen. Glaubende
Menschen bezeugen uns durchweg, wie wenig Worte tragen, um das auszu-
sagen, was sie an Gott erfahren. Und dennoch miissen sie davon reden. Sie
missen es mitteilen und Glauben verkiinden. Thr Reden ist weithin wie ein
Stammeln!. Nun ist das in einem gewissen Sinn immer auch unsere Situa-
tion, wenn wir von Gott reden oder Glauben verkiinden.

Versuchen wir, an einem Punkt unsere profane Sprachsituation und den
Stellenwert der Rede von Gott in ihr in den Blick zu bekommen. Seit Be-
ginn unseres Jahrhunderts ist Sprache zum priméren oder beinahe aus-
schlieflichen Gegenstand einer philosophischen Richtung geworden: der
analytischen Philosophie. Diese Denkrichtung, die mit der modernen Logik
exaktes und iiberpriifbares Denken auch in die Philosophie eingefiihrt hat,
beschéftigt sich immer auch mit der Rede von Gott. Wir beschrinken uns
bei unseren Uberlegungen auf einen einzigen Vertreter dieser Richtung,
einen der schirfsten und aufrechtesten Denker unseres Jahrhunderts, auf
Ludwig Wittgenstein.

Wir unterscheiden an Wittgenstein eine ,erste* Philosophie (Tractatus
logico-philosophicus) und eine ,zweite“ Philosophie (Spatschriften), die
zwei philosophische Schulen initiiert haben, ndmlich den logischen Empi-
rismus und die Philosophie der natiirlichen Sprache2. Was unter Theologen
am nachhaltigsten bekannt sein diirfte, da es wie ein Schock gewirkt hat, ist
das Verdikt Wittgensteins aus seiner ersten Periode {iber religiése und me-
taphysische Sprache: , Wovon man nicht sprechen kann, dariiber mufl man
schweigen®. Oder: ,Was sich tiberhaupt sagen 148, 1iRt sich klar sagen“s.
Wittgenstein war sich v6llig klar, daB er dabei selbst metaphysische Sitze
aussprach (Tract. 6. 54). Wie aber kam er zu diesem Verdikt?: Durch logi-

* Um nur cinige Beispiele zu nennen, vgl. Angustinus, Confessiones 1, 5: X, 2; u. a. Teresa
von Avila, Das Leben (Hrsg. von A. Alkofer). Simtliche Schriften I. Miinchen 31960,
XV, 2; XX, 12 u. a. Therese vom Kinde Jesu, Selbstbiographische Schriften, Einsiedeln
41958, 191 f.

* Ich habe dies niher dargestellt in ,Semiotik und Theologie. Religitse Rede zwischen
analytischer und hermeneutischer Philosophie“. Miinchen 1978, 51 ff, 57 ff.

3 Tractatus 7 und Vorwort.



)

Ehelosigkeit als Zeichen und Lebensform 215

sche Analyse der Sprache und durch Einschriankung der Wissenschafts-
sprache auf logische und empirische Sprache. Er suchte nach einem Ausweg
aus den heillosen Gesprichsschwierigkeiten einer spekulativen Philosophie.

Nun kénnte man leicht der Ansicht sein, Wittgenstein sei in seiner ersten
Denkphase nichts weiter als strenger Positivist oder Empirist; Neopositi-
vist also. Doch hier gilt es, genauer zuzusehen: Neben dem, was sich exakt
sagen 1afit, gibt es ,allerdings Unaussprechliches. Dies zeigt sich, es ist das
Mystische® (Tract 6. 522). Es ist der Ort Gottes. ,Nicht wie die Welt ist, ist
das Mystische, sondern daf sie ist* (Tract. 6. 44). Betroffenes Staunen ent-
ziindet sich daran, dafl Welt ist und nicht vielmehr nichts. Der Sinn der
Welt aber liegt aufierhalb von Raum und Zeit: ,Den Sinn des Lebens, d.i.
den Sinn der Welt, konnen wir Gott nennen ... An einen Gott glauben
heifit sehen, daf es mit den Tatsachen der Welt noch nicht abgetan ist. An
einen Gott glauben heifit sehen, dafl die Welt einen Sinn hat“4.

Spricht so ein Positivist? Um es klarzustellen: die Wissenschafl hat es mit
den Tatsachen zu tun und nur mit ihnen. Uber sie kann klar gesprochen
werden und iiber anderes muf in ihr (und nur in ihr) geschwiegen werden.
Das Verdikt lautet dann: Woriiber man nicht exakt sprechen kann, dariber
mufl man in der Wissenschaft schweigen. Nun gibt es aber etwas, das iiber
die Tatsachen hinausgeht. Dieses zeigt sich und es ist fiir ein Leben weitaus
das wichtigere; und der Tractatus besteht eigentlich aus zwei Teilen, aus
dem ersten, der geschrieben wurde, und aus dem zweiten, der nicht ge-
schrieben wurde (weil er in exakter Sprache nicht geschrieben werden
konnte). Dieser zweite Teil aber wire der wichtigere, und der Sinn des gan-
zen Buches ist ein ,ethischer®s,

Alle wissenschaftlichen Fragen zusammen berithren noch an keinem
Punkt unsere Lebensprobleme (Tract. 6. 52). Freilich konnen diese Pro-
bleme verschwinden. ,Kann man aber so leben, dafl das Leben aufhort,
problematisch zu sein? Dafl man im Ewigen lebt und nicht in der Zeit?“®.
Das ganze Problem besteht nun darin, wie man von dem reden konne, was
sich zeigt, vom ,Mystischen®, vom Sinn des Lebens. ,Ist nicht das der
Grund, warum Menschen, denen der Sinn des Lebens nach langen Zwei-
feln klar wurde, warum diese dann nicht sagen konnten, worin dieser Sinn
bestand“?, sagt Wittgenstein in deutlichem Anklang an Augustins Confes-
siones, mit denen er seine ,Philosophischen Untersuchungen® beginnen
wird.

4 L. Wittgenstein, Tagebuchaufzeichnungen aus der Entstehungszeit des Tractatus vom
11. 6. 1916. In: Schriften I. Frankfurt 1960, 165 f.

8 L. Wittgenstein, Brief an L. Ficker. In: P. Engelmann, Ludwig Wittgenstein. Briefe und
Begegnungen. Wien—Miinchen 1970, 121.

8 Tagebuchaufzeichnung von 1916. In: 1, 166.

7 Tractatus 6. 521.



Anton Grabner-Haider 216

Fassen wir kurz zusammen: Am Anfang unseres Jahrhunderts stellt sich
das Problem der Rede von Gott in voller Scharfe, und es wird in einer
Weise denkerischer Askese und Selbstbeschrinkung beantwortet. Logisch
exakt kann nur iiber Tatsachen geredet werden, und dies geschieht inner-
halb der Wissenschaft. Von Gott wird in einer ganz anderen Weise geredet,
und Wissenschaft schweigt iiber ihn. Gott ist kein Thema der Wissenschaft.
Sie ist in methodischer Hinsicht ,atheistisch“. Aber der Mensch, der Wis-
schenschaft treibt, kann leidenschaftlich an Gott glauben. Logik und Mystik
erganzen einander, allerdings erkenntnismaflig auf zwei verschiedenen
Ebenen. So bleibt als Fazit: Es wird in unserer vorwiegend durch Technik
und Wissenschaft geprégten Lebenswelt immer schwieriger, durch Sprache
(oder allein durch Sprache) von Gott zu sprechen®,

In seiner ,zweiten“ Philosophie hat Wittgenstein die Voraussetzungen
des Tractatus preisgegeben; ein Sachverhalt, derin der Philosophiegeschich-
te in dieser Schérfe keine Parallele hat. Wir sprechen hier in sprachtheoreti-
scher Hinsicht von einer ,pragmatischen Wende“. Anstelle der logischen
Idealsprache tritt nun eine Vielheit von verschiedenen »oprachspielen, die
bestimmten Regeln folgen und nebeneinander bestehen. Die Welt ist uns
nie an sich gegeben, sondern immer nur in sprachlicher Interpretation. So
gibt es in unserer Sprache das Sprachspiel des Beschreibens neben dem
Sprachspiel des Betens?, oder das Sprachspiel der Wissenschaft neben dem
Sprachspiel des Glaubens. Jedes Sprachspiel aber ist ein eigenes Regel-
system.

Fiir ein Sprachspiel konstitutiv ist eine dazugehérige ,, Lebensform®. Das
Sprechen einer Sprache ist Teil einer Tétigkeit oder einer Lebensform; und
sich eine Sprache vorstellen heifit, sich eine Lebensform vorstellen®®. Jedes
Sprachspiel wurzelt also in einer bestimmten Lebensform und ist Teil die-
ser Lebensform; es kann nicht von ihr abgetrennt werden. Die dazugehé-
rige Lebensform erst gibt einem Sprachspiel Leben und 148t die auszu-
fiithrenden Sprechakte gelingen. Dabei kénnen wir unter einer Lebensform
die Summe von tatsichlichen Verhaltensweisen und geordneten Verhal-
tensregeln verstehen. Dieser Sachverhalt der pragmatischen Wende in der
Sprachanalyse scheint nun fiir unsere Frage dufierst bedeutungsvoll zu sein.

Wir kénnen die Rede von Gott als ein geordnetes Sprachspiel ansehen,
das ganz bestimmten logischen Regeln folgt. Diese Rede wird nur ver-
standlich innerhalb einer Lebensform des Glaubens. Die Rede von Gott

8 Ich habe dies ausfithrlich dargestellt in meinem Aufsatz ,Wittgenstein und die Theo-
logie”. In: Miinchner Theol. Zeitschrift (1974) Heft 3.

® L. Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen § 23.

19 Philosophische Untersuchungen § 23; § 19. Vgl. F. von Kutschera, Sprachphilosophie.
Miinchen 1971, 222 ff.



Ehelosigkeit als Zeichen und Lebensform 217

(als von Metaempirischem) ist ungleich stirker auf die dazugehdrige Le-
bensform angewiesen als etwa die Rede von Tatsachen. Von Gott kann
gar nicht durch Sprache allein (als geordneter Zeichenfolge) gesprochen
werden, sondern primir wird von der geheimnisvollen Wirklichkeit Gottes
durch eine genormte Lebensform des Glaubens gesprochen. Diese Lebens-
form ist Antwort auf eine , Erschliefungssituation“!! des Glaubens (das ist
eine Lebenssituation, in der ein Sprecher auf die Wirklichkeit Gottes stoft),
und sie erzeugt erst die Sprache des Glaubens oder hat sie zur Folge. Rede
von Gott ist eingebunden in eine Lebensform des Glaubens, in die Lebens-
form der Glaubensgemeinschaft.

Man kénnte nun sagen, diese Lebensform des Glaubens ist von jedem
Glaubenden in gleicher Weise verlangt. Dem ist in einem einschrinkenden
Sinn einmal zuzustimmen, doch sind noch genauere Unterscheidungen
notig. Wie wir gesehen haben, bedient sich die Rede von Gott teils sprach-
licher und teils aulersprachlicher Zeichen. Uns interessieren hier die
auflersprachlichen Zeichen, die mit einer Lebensform gegeben sind. Sie
hingen zu einem guten Teil von Lebenssituationen, die sich in natiirlicher
Sprache artikulieren, und von den Glaubenssituationen in einer konkreten
Lebenswelt ab.

Nun scheint unsere Sprachsituation seit ldngerem derart zu sein, daf} es
duBlerst schwierig ist, durch Sprache allein von Gott verstehbar zu reden
oder gar Glauben zu verkiindigen. Dies scheint Wittgenstein fiir eine zu-
nehmend durch Wissenschaft gepragte Lebenswelt sehr deutlich gesehen
zu haben. Und diese Lebenswelt diirfte sich in unserer Kultur in nichster
Zukunft kaum wesentlich dndern, ja es diirfte sich ein szientifizierender
Trend eher noch verstdrken. In einer solchen Lebenswelt, in der die empi-
rischen Tatsachen und Gesetze von primdrem Interesse sind, wird es zu-
nehmend schwierig, auf Metaempirisches aufmerksam zu machen; wenn
auch unter Zeitgenossen echte Not an tragfihiger Lebensbewaltigung ge-
geben sein kann.

Nun wird in unserer Kirche eine Lebensform gelebt, die ein duferst star-
kes Zeichen fiir die transzendente Welt Gottes ist bzw. sein kann: die frei-
willig iibernommene Ehelosigkeit ,um des Himmelreiches willen®. Diese
Lebensform ist ein aufersprachliches oder sprachverstarkendes Zeichen fiir
Gott: da setzt einer sein ganzes Leben auf Gott; er verzichtet auf eine fun-
damentale menschliche Erfiillung und sucht und findet Erfallung bei Gott
bzw. bei der ,,Sache Gottes“, der Heilszawendung Gottes zur Welt und zum
Menschen; er richtet seine ganzen seelischen Kréfte zuerst einmal auf Gott

11 Vel. I. T. Ramsey, Religious Language. An Empirical Placing of Theological Phrases.
London 1957. Die Struktur der Glaubenssprache habe ich dargestellt in meinem Buch
»Theorie der Theologie als Wissenschaft. Minchen 1974, 124 ff.



Anton Grabner-Haider 218

hin, um sie von dort wieder zu empfangen und anderen Menschen zu schen-
ken. Gott wird zum Lebenspartner dieses Menschen, und derart lebt und
verkiindet dieser Glaube.

Hier weist einer durch eine spezifische Lebensform hin auf die transzen-
dente Welt Gottes. Hier lebt einer als Tréger einer Sinnwelt, und seine
Worte kommen aus seiner Lebensform bzw. sind von dieser getragen. Hier
lebt einer an einem zentralen Punkt des menschlichen Lebens den Verzicht,
um anzudeuten, daf es einen hoheren und bleibenden Wert gibt, der
auflerhalb unseres Lebens und unserer Welt liegt. Diese Lebensform wird
zu einem auferst starken Zeichen fiir Gott; und dieses Zeichen mag seine
Dringlichkeit haben in einer Sprachsituation, in der es zunehmend schwie-
riger wird, durch Sprache von Gott zu sprechen.

Glaubenssprache ist ihrer logischen Struktur nach nimlich vorwiegend
eine ,evokative“ Sprache: d. h. sie kommt aus Situationen des Glaubens
(d. i. der personalen Hinbeziehung eines Sprechers zu Gott), und sie will
beim Hoérer stindig neue Glaubenssituationen hervorrufen. Sie ist nicht
primér beschreibend, sondern sie fithrt ganz andere Sprechakte aus; z. B.
Sprechakte des Staunens oder des Preisens. Das Gelingen oder Mifilingen
dieser Sprechakte aber hiangt von konkreten Verhaltensweisen und Hand-
lungsweisen (Lebensformen) der Sprecher ab. Diese Verhaltensweisen un-
terstiitzen entweder den Sprechakt, oder sie verhindern sein Gelingen. Der
Sprechakt aber folgt genau angebbaren Regeln.

Die Lebensform gehért also zur Sprache selbst. Vor allem ist die Sprache
des Glaubens stindig in geregelte Lebensformen des Glaubens hineinver-
zahnt. Nicht jede dieser Lebensformen hat dieselbe evokative (glaubens-
weckende) Kraft. Sprachanalyse unterscheidet hier sehr verschiedene Stu-
fen an ,performativer® Kraft. Die Lebensform der Ehelosigkeit um Gottes
willen hat ohne Zweifel eine besonders starke evokative Kraft. Deswegen
hat sie ihren bleibenden und unersetzlichen Ort in der Sprache des Glau-
bens.

Nun ist die Lebensform der Ehelosigkeit keineswegs in der Kirche das
einzige Zeichen fiir die Wirklichkeit Gottes. Zu diesen Zeichen gehéren
gewif die beiden anderen ,evangelischen Rite*, zu denen Jesus eingeladen
hat: die Lebensform der Armut und die Lebensform des Gehorsams. Auch
diese Zeichen werden vom Glaubenden freiwillig iibernommen und ge-
wahlt. Sie driicken aus, dafl die Dinge und Werte dieser Welt nicht das
Letzte sind, dafl der Glaubende wo anders als in dieser Welt verwurzelt
ist. Wer die Lebensform der Armut lebt, 15st sich von den Werten seiner
Lebenswelt und baut auf einen unverginglichen Wert. Oder wer die Le-
bensform des Gehorsams lebt, zeigt an, daf er sich konsequent dem Willen
Gottes unterworfen hat. Auch diese beiden Lebensformen sind in unserer



Ehelosigkeit als Zeichen und Lebensform 219

heutigen Lebenswelt duflerst starke Zeichen fiir die Wirklichkeit Gottes.

Uber diese drei Lebensformen hinaus gibt es Verhaltensweisen, die von
jedem Christen gefordert sind und die ebenfalls Zeichen fiir die Wirklich-
keit Gottes sind. Dazu mag z. B. die Forderung der Feindesliebe gehoren,
oder das unbedingte Liebesgebot, oder die Forderung des Dienstes am
Bruder usw. Wir kénnen sagen, es gibt Lebensformen als Zeichen fir Gott,
die von jedem Christen gefordert sind; und es gibt Lebensformen als
spracherzeugende und sprachverstirkende Zeichen fiir Gott, zu denen es
besonderer Berufung bedarf. Der primire Ort fiir die Lebensform der
evangelischen Rite ist der Ordensstand. Diese Lebensform hat in einer
besonderen Weise teil an der nichtsprachlichen Verkiindigung des Glau-
bens. Und wir diirfen diese Lebensform in unserer Zeitsituation als dring-
lich ansehen.

Kommen wir nun zu unserer Situation in der Kirche. Da ist von den
kirchlichen Amtstrdgern, die zugleich die primiren Verkiinder des Glau-
bens sind, die Lebensform der Ehelosigkeit gefordert. Vor allem um diesen
Punkt ging in der letzten Zeit der Streit. Von der Sprache des Glaubens
und unserer heutigen Sprachsituation her betrachtet wire das Aufgeben
dieser Forderung ein eindeutiger Verlust; ein Verlust auch fiir unser Spre-
chen von Gott. Es scheint umgekehrt der Fall zu sein, dafl unsere Lebens-
welt die genannte Lebensform fiir die primdren Glaubensverkiinder sogar
dringlich macht. Wenn wir dem Glauben dienen wollen, konnen wir uns
unsere Glaubenssituation nicht beliebig wihlen.

2. Die Relativitdt psychologischer Erklarungsschemata

Fragen wir nun, ob sich die Lebensform der Ehelosigkeit auch rechtfertigen
14t vor unserem heutigen Wissen tiber den Menschen (Anthropologie).
Dieses Wissen besitzt, wiewohl es prinzipiell in allen seinen Teilen iiber-
holbar und fallibel ist, hohe Autoritit fiir unsere Lebenswelt. Nun kommen
seitens dieses Wissens verschiedene Einwinde gegen den Verzicht auf ent-
faltete Sexualitit. Es wird vielfiltig gesagt, ein solcher Verzicht hemme die
gesamtpersonale Entfaltung und Entwicklung eines Menschen, sie fithre
nicht selten zu seelischen Fehlhaltungen und Stérungen der zwischen-
menschlichen Kommunikation. Diese Argumentreihe konnte in beliebiger
Terminologie fortgesetzt werden.

Nun scheint es keine Frage zu sein, daf} derartige Aussagen die Lebens-
form der freiwilligen Ehelosigkeit schwer belasten kénnen. Wir werden zu
sehen haben, welche Grundannahmen hinter derartigen Argumentations-
reihen stehen. Es ist offensichtlich das relativ stark bewihrte Theoriekon-
zept von S. Freud iiber die Bedeutung der Sexualiit fiir das seelische und



Anton Grabner-Haider 220

personale Leben des Menschen'®. Dieses Theoriekonzept hat in der For-
schung duflerst fruchtbar gewirkt, wenn es auch einige entscheidende Mo-
difikationen erfahren hat. Und es scheint unsere Bewufitscinslage in dieser
Frage wie unsere ganze Kultursituation nachhaltig gepragt zu haben, so
daf} in einem gewissen Sinne eine neue Lebenssituation entstanden bzw. im
Entstehen ist.

Fragen wir in diesem Zusammenhang nach unserer heutigen Lebenswelt,
die langst nicht mehr die Lebenswelt S. Freuds ist. Wir beziehen uns dabei
auf einen Forscher, der es sich zur Aufgabe gestellt hat, die Grundthesen
der Psychoanalyse zu ,rehumanisieren®, auf V. E. Frankl'®. Die Psycho-
analyse hat in einem gewissen Sinn begonnen, die sexuelle Lust des Men-
schen freizusetzen. Sie hatte den Menschen primér, und in jhren Verzer-
rungen fast ausschlieflich, bestimmt durch seinen Willen und seine Fahig-
keit zur Lust. Seelenleben entfaltet sich durch Libido hindurch, und Lust-
verdrangung fihrt zu seelischen und folglich auch zu gesellschaftlichen
Konflikten. Euphorie und Enthusiasmus begleiten den damit eingeleiteten
gesellschaftlichen Prozef}, der heute noch nicht abgeschlossen erscheint.

Welche aber sind die Folgeerscheinungen dieses Prozesses? Sexuelle Li-
bido wuchert, vermeintlich befreit und ohne Grenzen, in ein existentielles
Vakuum hinein. Es wird tberraschend deutlich, daf} sie keine tragfihige
Sinnwelt des Lebens ersetzen kann. Der Psychologe sieht sich zunehmend
mit existentieller Frustration, mit abgriindiger Sinnlosigkeit, mit ,nooge-
nen Neurosen® konfrontiert'. Und er fragt sich, ob Selbsterfiillung und
Selbstverwirklichung tatsichlich die priméiren Zielwerte des Seelenlebens
sein konnen. Hier nun setzt die Korrektur der sogenannten ,Logotherapie®
an, indem sie die stark bewdhrten Theorien der Psychoanalyse weiterfiihrt
und ergénzt.

Mehr noch als durch den Willen zur Lust scheint seelisches Leben durch
den Willen zum Sinn geprégt zu sein. Ein Leben braucht eine tragfihige
Sinnwelt, damit es gelingen kann. Und der gewif} fundamentale Wille zur
Lust ordnet sich dieser Sinnwelt unter. Er kann aber selber nie als trag-
fihige Sinnwelt fungieren. Hier scheint einer der folgenschwersten Fehler
unserer Lebenswelt zu liegen. Der Wille zum Sinn aber hat immer Selbst-
transzendenz des Menschen zur Folge'. Der Mensch iibersteigt sich selbst

12 Vgl. Drei Arbeiten zur Sexualtheorie. Und: Arbeiten zum Sexualleben und zur Neuro-
senlehre. In: Ges. Schriften V. Leipzig u. a. 1924. Jenseits des Lustprinzips. In: Ges. Schrif-
ten VI. Leipzig u. a. 1925,

'8 Vgl. V.E.Frankl, Der Mensch auf der Suche nadh Sinn. Zur Relhumanisierung der
Psychotherapie. Freiburg 1973, Ders., Arztliche Seelsorge. Grundlagen der Logotherapie
und Existenzanalyse. Wien 71966. Ders., Homo patiens. Versuch einer Pathodizee. Wien
1950.

1 V. Frankl, Auf der Suche nach Sinn, 11 ff; 19 ff. 15 Vgl. V. Frankl, a. a. 0. 75 {.



Ehelosigkeit als Zeichen und Lebensform 221

entweder zu einem anderen Menschen hin oder zur Welt Gottes hin. So
findet der Wille zum Sinn Erfiillung in einem Dasein fiir andere oder in
einem leidenschaftlichen Dasein fir Gott.

Seelenleben ist darauf angewiesen, vor allem dem Leiden und dem Tod
einen Sinn zu geben. Hier nidmlich scheidet Lust als Sinnmdglichkeit aus
und erweist sich somit nur als ein Teilaspekt des Lebens. Wenn die Psycho-
analyse den Menschen primér genuf’- und leistungsfahig macht, so ver-
sucht die Logotherapie erginzend dazu, den Menschen leidensfahig und
sterbensfdhig zu machen. Sie versucht, den Menschen umfassender zu se-
hen, und dazu gehdren wesentlich das Leiden und der Tod. Die tragfahig-
ste Sinnwelt fiir Leiden und Sterben freilich scheint im religiésen Glauben
gegeben zu sein.

In forschungslogischer Hinsicht haben wir damit zwei relativ stark be-
wihrte Theoriekonzepte nebeneinander gestellt. Wir haben versucht, das
erste durch das zweite zu erganzen. Dabei kommt ein genereller Aspekt
unseres Wissens zum Vorschein, dafl ndmlich jedes Theoriekonzept und
jedes Erklirungsschema ergdnzungsbediirftig ist'®. In unserer Lebenswelt
hat das erste Forschungskonzept den Siegeszug angetreten, aber es ist nicht
ausgeschlossen, dafl zunehmend auch seine Modifizierungen zum Tragen
kommen. Es dirfte eine an entscheidenden Punkten erweiterte und korri-
gierte Psychoanalyse sein, die unsere Lebenswelt pragen wird.

Was bedeutet das aber nun fiir unsere Frage nach der Lebensform frei-
williger Ehelosigkeit und freiwilligen Lustverzichtes ,um des Himmelrei-
ches willen“? Das Theoriemodell der Psychoanalyse hatte offensichtlich
eine schwere Belastung fiir die Lebensform freiwilliger Ehelosigkeit zur
Folge. Es kam nicht selten zu Verunsicherungen dieser Lebensform und zu
einem stark defizienten Selbstbewufitsein ihrer Trager mit den bekannten
konkreten Folgen. Wir konnen sagen, dafl die Einseitigkeit einer relativ
stark bewihrten wissenschaftlichen Theorie wesentlich zur Krise dieser
Lebensform beigetragen hat; wenngleich sie keineswegs die einzige Ur-
sache dieser Krise sein durfte. Die zweite dieser Ursachen scheint in theo-
logischen Argumentationen selbst zu liegen, wovon noch zu sprechen sein
wird.

Nun hat die Theorie der Psychoanalyse fiir unsere Lebenswelt gewif§
auch sehr positive Folgen gezeitigt. Sie hat uns gelehrt, uns selber konse-
quent als geschlechtliche Wesen zu verstehen'” und mit Sexualitat als per-

18 Vgl. P. Weingartner, Wissenschaflstheorie 1. Einfihrung in die Hauptprobleme. Stutt-
gart-Bad Cannstatt 1971. W. Stegmiiller, Probleme und Resultate der Wissenschafls-
theorie und Analytischen Philosopkie. Berlin u. a. 1969. R. Wohlgenannt, Was ist Wis-

senschaft? Braunschweig 1969.
17 Diese Sicht scheint z. B. im Hirtenbrief der deutschen Bischife zu Fragen der mensch-



Anton Grabner-Haider 222

sonlichkeitsbestimmendem Faktor zu rechnen. Sie diirfte in unserer Kultur
entscheidend zu einem Abbau von Leibfeindlichkeit und Lustverdringung
beigetragen haben, und es diirfte in ihrem Gefolge ein gewandeltes Ver-
héltnis zum Korper und seinen Kriften entstanden sein oder im Entstehen
sein. Gewifl wird dieser Proze von kommerziellen Interessen miffbraudht,
und er schlagt nicht selten in das andere Extrem um; er wird zu einer Ver-
gotzung der Lust™.

Nun gibt es aber deutliche Anzeichen dafiir, daf ein einseitiger Prozef}
in diesem Lebensbereich seine Korrekturen und Modifikationen erfahrt.
Daf} das Theoriesystem der Psychoanalyse seine notwendige Erginzung
erfihrt, diirfte auch in unserer Lebenspraxis immer mehr zum Tragen
kommen. Es diirfte sich zunehmend die Notwendigkeit zeigen, ein gewan-
deltes Lebensverhéltnis zu Lust und Sexualitit in einen tragfahigen Sinn-
rahmen einzuordnen. Derart diirfte sich der Prozef des Willens zur Lust
nicht nur wieder in eine geordnete Lebenswelt einspielen, er konnte sogar
zum Anstofl werden fiir ein erneutes Suchen nach Sinn und Sinnwelten.
Jedenfalls ist er in der Lage, die verschiedensten Formen von Sinnleere
schonungslos aufzudecken.

In diesem Kontext soll nun die Lebensform freiwilliger Ehelosigkeit als
Zeichen fiir die transzendente Welt Gottes gelebt werden. Es scheint nétig
zu sein, dieses Zeichen in einer gewandelten Lebenswelt neu auszugestalten
und einzuwurzeln. Auch der Christ, und gerade er, sagt Ja zur vollen Wirk-
lichkeit des Menschen und zu allen seinen Kriften, auch zu den Kriften des
Korpers und der Lust. Er sieht in diesen Kriften dankbar und staunend die
Schopfungswirklichkeit Gottes, und in deren sinnvoller und geordneter
Entfaltung einen Auftrag des Schopfers. Der Christ ist einer, der leiden-
schaftlich Ja sagt zum ganzen Menschen, weil Gott dieses Ja zuerst gespro-
chen hat. Aber er weifl auch um die stindige Selbstgefihrdung des Men-
schen und ist nicht bereit, irgend etwas am Menschen zum Gétzen werden zu
lassen.

Auf diesem Hintergrund einer gewandelten und konsequent positiven
Einstellung zum menschlichen Kérper erhilt das Zeichen des Eheverzichtes
eine ganz neue Bedeutung und Aussagekraft. Es verzichtet einer auf das,
was er als einen der hichsten Werte des natiirlichen Lebens ansieht; und
er weist damit, tiberaus deutlich, hin auf einen auflerzeitlichen und aufier-
weltlichen Wert, auf die geheimnisvolle Welt Gottes. Der Verzicht ist das
Zeichen, und dieses Zeichen wird um so deutlicher, je hoher der Wert ist

lichen Geschlechtlichkeit (Herder Korrespondenz VII, 1978, 838-341) voll zum Tragen
gekommen zu sein.

18 Vgl. V. Frankl, Der Mensch auf der Suche nach Sinn, 21 f.



Ehelosigkeit als Zeichen und Lebensform 223

und erfahren wird, auf den verzichtet wird. Spuren von Leib- oder Lust-
feindlichkeit dirften die Kraft dieses Zeichens nur schwéchen.

Voraussetzung fir dieses Zeichen ist eine starke Einbindung in die Welt
Gottes. Es kann tatsdchlich zu einem Wechselverhiltnis zwischen diesem
gelebten Zeichen und der Einbindung in die Welt Gottes kommen. Von
seiner natiirlichen Seite her kann also das Zeichen der Ehelosigkeit auch in
unserer gewandelten Lebenswelt gelebt werden. Es scheint keinen stich-
haltigen wissenschaftlichen Einwand gegen es zu geben, denn der Wille
zum Sinn erweist sich als ungleich starker als der Wille zur Lust. Umge-
kehrt scheint dieses Zeichen in einer Lebenswelt, die sich mit Leidenschaft
zu Kérper und Lust bekennt, um so deutlicher und kraftvoller zu werden.
Nicht zuletzt vermag es warnend auf eine Vergétzung der Lust hinzu-
weisen.
~ Wir kénnen sagen, dafl dieses Zeichen von unserer heutigen Sprach-
situation wie von unserer Lebenswelt her eine doppelte Dringlichkeit er-
hilt. Unabdingbare Voraussetzung fiir seine Verstehbarkeit scheint ein Ja
zum ganzen Menschen zu sein. Dieses Zeichen wiirde miflbraucht, wiirde
Gott zu einem Konkurrenten seiner Schopfungswirklichkeit, etwa der Lust,
gemacht. Freilich kann dieses Zeichen nur gelebt werden aus einem leben-
digen, ja leidenschaftlichen Glauben heraus. Wo Gott die alles iiberwilti-
gende Wirklichkeit eines Lebens ist, dort kann der Verzicht zur vollen und
letzten Erfiillung dieses Lebens werden. In einem gewissen Sinn kann
dieses Zeichen dann zu einem Priifstein des Glaubens werden. Eine neue
Einwurzelung und Ausgestaltung dieses Zeichens aber diirfte beginnen
bei einem gewandelten Verhiltnis zu Leib und Lust.

Gelegentlich wird gesagt, personale Reifung im Vollsinn sei nur moglich
durch einen anderen Menschen, an einem einzigen Liebespartner. Bei die-
sem Argument scheint alles darauf anzukommen, nach welchem Kriterium
Reifung bestimmt wird. Bestimmt man sie als optimale zwischenmensch-
liche Gesprachsfahigkeit im weitesten Sinn, oder als Liebesfahigkeit, oder
als optimale Selbstentfaltung, dann kann diese Reifung genauso wie an
einem einzigen Gesprichspartner auch an mehreren Gesprichspartnern,
etwa einer Gemeinde, erfolgen. Sie diirfte allerdings eine eigenstindige
Entwicklung nehmen. Bestimmt man personale Reifung aber von der Be-
wiltigung von Leben, Leiden und Sterben her, dann scheint diese Reifung
im Glauben optimal gegeben zu sein.

8. Zur Situation in der Kirche

Die Krise der behandelten Lebensform scheint keineswegs allein von
auferhalb der Kirche verursacht. Sie scheint zu einem guten Teil »hausge-



Anton Grabner-Haider 224

macht® bzw. in der Kirche selbst sehr verstirkt worden zu sein. Es scheinen
auch sehr konkrete theologische Programme und Argumentationsreihen
dahinter zu stehen. Allerdings diirften nicht wenige dieser Programme,
wenn man sie ndherhin auf ihre logische Konsistenz prift, einer derartigen
Priifung nur sehr schwer oder gar nicht standhalten.

Da ist z. B. eine Theologie, die den Prozef der Sakularisation zu einer
positiven Aufgabe fiir den Glauben machen will. Sdkularisation soll nicht
aufgehalten, sondern zu Ende gefithrt werden, damit der reine Glaube zum
Leuchten komme?®. In diesem Kontext sollen Zeichen fiir Heiliges abgebaut
werden, und eine logische Folge davon mag lauten, daf} das Zeichen frei-
williger Ehelosigkeit ,um des Himmelreiches willen“ seinen Sinn verliert.
Einer dhnlichen Spur folgt eine Theologie, die ein personales Bild von Gott
durch ein funktionales Gottesbild ersetzen will, da dieses fiir heutige Zeit-
genossen leichter fafilich sei. Auch hier wird unserer Lebensform jede
Grundlage entzogen®.

Eine schwere Belastung fiir unsere Lebensform mag auch mit dem Pro-
gramm der Entmythologisierung gegeben sein, denn dieses scheint nicht
wenig zu einer Entwurzelung aus dem Glauben beigetragen zu haben. Ahn-
lich belastend mégen sich gewisse Kompetenziiberschreitungen und Fehl-
einschatzungen der historisch-kritischen Theologie auswirken. Wo diese
meint, normierende Aussagen machen zu konnen iiber die urspriinglichen
Lebensformen der Kirche, dort konnen Lebensformen, die in den Urspriin-
gen erst implizit gegeben sind und sich erst spater ausfalten, schwer belastet
werden. Hier aber scheinen fundamentale forschungslogische Fehleinschit-
zungen vorzuliegen®!,

Damit soll nur der theologische Kontext angedeutet werden, der sehr
zur Krise unserer Lebensform beigetragen haben diirfte. Soll diese Krise
iberwunden werden, dann miissen zuerst diese theologischen Programme
nachhaltig korrigiert werden. Es miissen darin Denkfehler, logische Unver-
traglichkeiten und Widerspriiche aufgedeckt werden. Eine derartige Theo-
logie ndmlich scheint auf einer permanenten Flucht vor dem tatsichlichen
und vermeintlichen Wissen der Zeit zu sein, und sie diirfte den verscharften
Kriterien eines exakten Denkens kaum geniigen. Man konnte von einem

logischen Standpunkt aus von einem regellosen und wildem Denken spre-
chen.

1 Vgl. F. Gogarten, Verhingnis und Hoffnung der Neuzeit. Stuttgart 1958, 10 f; 87f;
102.

% Ich habe dazu ausfiihrlich Stellung genommen in meinem Aufsatz ,Sdkularisierung
und Entmythologisierung in sprachtheoretischer Sicht” in: Zeitschr. f. kath. Theologie 95
(1978) 423-442.

2t Vgl. dazu meinen Aufsatz ,Historisch-kritische Theologie und Glaube“ in: Internat.
kath. Zeitschrift (1974) 110-128.



Ehelosigkeit als Zeichen und Lebensform 225

Ein anderer hemmender Faktor fiirr unsere Lebensform scheint darin zu
liegen, dafl uns eine ,kniende Theologie“ (H. U. von Balthasar) sehr ab-
handen gekommen ist. Eine sitzende Theologie hat weithin die Sprache der
Heiligen und einen staunenden Glauben verdringt. Voraussetzung fiir
eine neue Ausgestaltung unserer Lebensform diirfte sein, dafl eine stau-
nende und kniende Theologie als starkes Gegengewicht zu einer streng wis-
senschaftlichen Theologie erneut gewonnen werde®.

Eine neue Einwurzelung der Lebensform freiwilliger Ehelosigkeit diirfte
mit einer erneuten Einwurzelung in den Glauben beginnen; in einen Glau-
ben, der es gelernt hat, durch alle Wissenschaft und Kritik hindurch betrof-
fen zu staunen; in einen Glauben auch, der keine Angst hat vor dem Wissen
der Zeit; in einen Glauben, der auch oder primir in die Schule geht bei
seinen Zeugen und Heiligen. Eine neue Ausgestaltung unserer Lebensform
wird aber auch sehr erst nehmen, was die Kritik an dieser Lebensform be-
rechtigter Weise vorgebracht hat. Sie wird allerdings diese Kritik sehr
sorgfaltig tberprufen.

Nun ist von einem logischen Standpunkt aus eine historische Kritik, die
zu zeigen vermag, wie diese Lebensform entstanden ist, die schwachste
Form der Kritik. Denn wenn ich zeigen kann, auf welche Weise eine Le-
bensform sich ausgestaltet hat, so spricht das noch an keinem Punkt gegen
die logische und tatsdchliche Moglichkeit dieser Lebensform. Schwerer-
wiegend erscheint empirische Kritik an den Fehlformen dieser Lebensform.
Eine neue Ausgestaltung unserer Lebensform wird sehr bemiiht sein, der-
artige Fehlformen, die die Leuchtkraft des Zeichens verdecken kénnen, zu
korrigieren und zu vermeiden.

Kommen wir noch kurz zum gegenwartigen Gesprach tiber diese Lebens-
form in der Kirche. Es scheint offensichtlich, dafl es nicht wenige Gesprachs-
fehler gegeben hat und gibt, die ein weiterfithrendes Gesprich schwer ma-
chen; mégen diese in ungepriiften Argumenten oder in nicht priifbaren Ge-
neralisierungen bestehen. Nicht immer diirften die konkreten Folgen des
Disputes gesehen worden sein. Es durfte in diesen Fragen zu Kompetenz-
tiberschreitungen, etwa auf seiten theologischer Lehrer, gekommen sein,
oder es diirfte sich darin gelegentlich ein gespanntes Verhaltnis zwischen
Theologie und kirchlichem Lehramt ausgedruckt haben. So scheint es der
Fall zu sein, daf} unter nicht wenigen von diesem Diskurs Betroffenen so
etwas wie eine subjektive Rechtsunsicherheit in dieser Frage entstehen
konnte. Eine objektive Rechtsunsicherheit hat gewifl nie bestanden.

Welche moglichen und dauerhaften Auswege konnten sich im Disput um
diese Lebensform, speziell um die Lebensform des Priesters, abzeichnen?

2 Vgl. C.Bamberg, Was Mensdhisein kostet. Aus der Erfahrung des friihchristlichen
Monchtums gedeutet. Wiirzburg 1971,



Anton Grabner-Haider 226

Wir haben versucht, das Zeichen der Ehelosigkeit von der Sprache und
Verkiindigung des Glaubens her zu bestimmen. Es scheint in unserer Zeit-
situation und Lebenswelt ein sehr dringliches Zeichen fur unsere Rede von
Gott zu sein. Der Stand, der dieses Zeichen in der Kirche zunichst einmal
und primir lebt, ist der Ordensstand. Er hat dieses Zeichen ausgestaltet,
und er verpflichtet sich durch ein freiwilliges Geliibde dazu. Hier ist dieses
Zeichen eingebunden in die beiden anderen Zeichen der Armut und des
Gehorsams.

Umstritten scheint nun die Frage zu sein, ob in unserer heutigen Kirchen-
situation der Ordensstand allein in der Lage ist, dieses spracherzeugende
und sprachverstirkende Zeichen der freiwilligen Ehelosigkeit verstehbar
zu leben. Sieht man auf die sprachliche Situation unserer Lebenswelt, die
wir im 1. Kapitel beschrieben haben, so wird man diese Frage ehrlicher-
weise verneinen missen. Nun hat aber der Priester, ob Ordensmann oder
nicht, eine iberaus enge Hinordnung zur Verkiindigung von Glauben, zur
Rede von Gott also. Deswegen erscheint es nicht nur sinnvoll, sondern not-
wendig, dafl er in seiner Lebensform ein iiberaus starkes und wirksames
Zeichen fiur die transzendente und metaempirische Welt Gottes lebt. Und
dieses Zeichen ist in unserer Kirche die freiwillige Ehelosigkeit.

Deswegen bleibt die Lebensform freiwilliger Ehelosigkeit mit dem Amt
und Dienst des Priesters verbunden. Es kann in unserer teilweise gewan-
delten Lebenswelt aber einerseits eine Berufung zum Dienst am Wort
Gottes gegeben sein und es kann gleichzeitig eine ,Berufung zu ehelicher
Partnerschaft®® vorliegen. Fiir diese Fille hat die Kirche auf dem II. Vati-
canum den Dienst des verheirateten Diakons geschaffen. Es ist zu hoffen,
daf die Kirche in der nichsten Zeit diesen Dienst tragfihig auszugestal-
ten vermag. Dabei obliegt das Lebensalter fiir die Zulassung zu diesem
Dienst dem Ermessen der Kirchenleitung.

Nun hat auch der Dienst des verheirateten Diakons eine enge Zuordnung
zur Verkiindigung und zum Wort Gottes. So scheint es nétig, dal auch
diese Lebensform bestimmte auflersprachliche Zeichen fiir die Rede von
Gott ausgestaltet. Das kann z. B. das Zeichen eines ehrlichen und hinge-
bungsvollen Dienstes an Menschen, etwa an Armen, Notleidenden und Ent-
rechteten, sein. Ein solches Zeichen war wohl mit dem Dienst des Diakons
seit frithem verbunden. Oder es kénnte auch ein anderes Zeichen der evan-
gelischen Rite sein, etwa verantwortbare Armut und Gehorsam. Ohne
auflersprachliche Zeichen, die die Rede von Gott verstirken, scheint kein

# Wir verwenden in unserer natiirlichen Sprache fiir zwei vollig verschiedene Dinge
dasselbe Wort. Berufung zum Wort Gottes (B1) steht nicht auf derselben Ebene wie Beru-
fung zur Ehe (B:). Deswegen setzen wir im zweiten Fall das Wort unter Aufiihrungs-
zeichen.



Ehelosigkeit als Zeichen und Lebensform 227

kirchlicher Dienst auszukommen. Das verkiindigende Wort des Diakons
wiirde in gewisser Weise sogar durch die radikalere Lebensform des Prie-
sters mitgetragen. Umgekehrt konnte fiir das menschliche Wort des Prie-
sters gelten, dafl es von der Lebensform des Diakons mitgetragen wird.
Auch darin konnte sich der stellvertretende Charakter kirchlicher Dienste
zeigen,

So konnte auch der Dienst des verheirateten Diakons in unserer leib-
freundlichen und geschlechtsbejahenden Lebenswelt eine gewisse Notwen-
digkeit darstellen. Er wiirde ausdriicken, dal menschliche Partnerschaft
diese Berufung auch auszugestalten vermag. Freilich wird der Dienst des
Verheirateten andere Schwerpunkte setzen als der Dienst des Ehelosen. So
wiirde der Dienst des Diakons dem voll Rechnung tragen, dafl einer, der
sich zur ehelichen Partnerschaft ,berufen® weiff, gleichzeitig zutiefst zum
Dienst am Evangelium berufen sein kann.

Damit wiirden einander die beiden kirchlichen Dienste, des ehelosen
Priesters und des verheirateten Diakons, in umfassender Weise erginzen.
Mit der einen Lebensform sagt die Kirche aus, daf die Dinge dieses Le-
bens nicht das Letzte sind, sondern dafl sie vergehen und auf Gréferes
und Bleibendes verweisen. Und mit der anderen Lebensform sagt die Kir-
che, dafl sie sich zugleich voll zu diesem Leben in allen seinen Dimensionen
bekennt. Diese beiden Lebensformen tragen in sich das Ja zur Erde und
den Verweis auf die geheimnisvolle Welt Gottes. So erscheint es wichtig,
daf} diese beiden Lebensformen in einem angemessenen Verhéltnis zuein-
ander erscheinen. Zu den dringlichen Fragen diirfte heute gehdren, wie
das Zeichen der Ehelosigkeit erhalten und von neuem ausgestaltet werden
kann; und zum andern, wie die eheliche Lebensform mit dem Verkiindi-
gungsdienst zu verbinden sei.

Fragen wir abschlieflend noch einmal, was getan werden kann, um das
Zeichen der Ehelosigkeit von neuem einzuwurzeln. Erste Voraussetzung ist
eine neue Einwurzelung im Glauben durch alle Herausforderungen des
Wissens hindurch und trotz mancher theologischer Fehler und Umwege.
Zweite Voraussetzung scheint das sachliche und aufrechte Gesprich in der
Kirche zu sein, das verstehende und weiterfithrende Gesprich zwischen
verschiedenen Standpunkten und Meinungen. Das Gelingen dieses Ge-
sprachs ist gewil Gnade; aber es folgt auf seiner menschlichen Seite sehr
konkreten Regeln und es hat seine Ordnung.

In diesem Gesprich gibt es die prinzipielle und tatséchliche Moglichkeit,
eigene Denkfehler einzusehen und zu korrigieren. Es gibt nicht nur die
Méglichkeit moralischer Umkehr, sondern es gibt auch eine Umkehr des
Denkens aufgrund zwingender Argumentenlage. Solche Umkehr aber
scheint duflerst schwer zu fallen. Wir kennen sie jedoch aus unserer ganzen



Eindibung und Weisung 228

Denkgeschichte. Das imponierendste Beispiel in unserem Jahrhundert ist
L. Wittgenstein, der gendtigt ist, die grundlegenden Prinzipien und Vor-
aussetzungen seiner ,ersten“ Philosophie umzustofien. Er mochte sein gan-
zes Denken, sollte es an einem Punkt unlauter sein, verurteilt wissen®.
Unser Gesprach wiirde entscheidend erleichtert, fiele es uns in der Kirche
leichter, Denkfehler und Handlungsfehler einzusehen und daraus Konse-
quenzen zu ziehen.

EINUBUNG UND WEISUNG

Der ,reiche Fischzug® als Berufungsgeschichte
Eine Meditation zu Lk 5, 1-11

An die Stelle, wo die beiden anderen Synoptiker die Berufung der ersten Jiinger
erzahlen (Mk 1, 16-20; Mt 4, 18-22), setzt Lukas einen eigenen Bericht. Ort und
duflere Umstande sind die gleichen — der See, die Fischer bei der Arbeit —, doch in
diese Szene hinein verwebt Lukas absichtsvoll die Geschichte vom reichen Fisch-
zug. Genau diese Verkniipfung ist die Pointe der Erzdhlung; sie verstehen bedeu-
tet die Erzdhlung selber verstehen. Die Berufung der Jinger erfolgt nicht durch
ein ausdriickliches Wort, sondern durch ein Wunder. Gerade dadurch wird sie zur
Aussage, auch fiir uns. Das Wunder macht im Bild deutlich, was Berufung zum
Jinger Jesu ist; oder anders: Diese Berufung selber ist das entscheidende ,, Wun-
der®.

1. ,Fahr hinaus auf den See! Dort werft eure Netze zum Fang aus!“ Eine Auf-
forderung — nach erfolgloser Arbeit in der Nacht, ausgesprochen am hellichten
Tag —, fir die schon der kleinste Fischerjunge bestenfalls ein miides Lacheln iibrig
hat, die aber der erfahrene Fischer mit Stirnrunzeln und ernsthafter Sorge um
den Geisteszustand dessen, der so spricht, beantworten wird. Doch Petrus
gehorcht — trotz aller Einwinde und gegen allen Sachverstand. Sachverstand
heiflt, die Gegebenheiten kennen, wissen um das, was ist, mit den ,Tatsachen®
rechnen und sie ernst nehmen. Nicht aber nur dies, als blofles Wissen. Sachver-
stand ist praktisch, er ,versteht“, in dem Rahmen, der durch die Tatsachen
abgesteckt ist, Handeln moglichst effektiv einzusetzen. So ist Sachverstand die
Voraussetzung dafiir, zu {iberleben. Sonst bleibt der beste Wille erfolglos und geht

24 Vgl. sein Vorwort zu den , Philosophischen Bemerkungen®. Schriften 11, Frankfurt 1964.





