
Ehelosigkeit als Zeichen und Lebensform 213 

äußere Flucht zu ergreifen, lauert an vielen Orten. Doch eine Treue, die 
im Zeichen einer •reineren" Botschaft die eigene Gemeinschaft verläßt, 
liegt kaum auf der Linie Jesu. Gewiß, es geht keineswegs darum, in den 
eigenen Reihen alles für heil zu erklären. Der Mut zum Widerspruch und 
das Wort, das mit der Schärfe des Schwertes die Unwahrheit aufzeigt, ist 
auch heute immer wieder dringend nötig. Doch dieser Mut ist nur dann 
im vollen Sinne christlich, wenn er die Bereitschaft miteinschließt, all das 
auf sich zu nehmen, was der eigene Widerspruch auslösen kann. Wo nur 
kritisiert und vor den Folgen der Kritik die Flucht ergriffen wird, lauert 
Willkür. Werden aber die Folgen des eigenen Widerstandes ertragen, 
dann ist dieser Widerstand nicht Auflehnung, sondern er führt tiefer in 
die eigene Gemeinschaft hinein. 

Ehelosigkeit als Zeichen und Lebensform 
Überlegungen zur Sprache des Glaubens 

Anton Grabner-Haider, Graz 

Die verpflichtende Ehelosigkeit des Priesters gehört seit einiger Zeit zu den 
umstrittensten Themen unserer Kirche. Es werden zahlreiche Gründe ge- 
gen sie wie auch für sie vorgebracht. Das Gespräch über diese Frage scheint 
deswegen besonders schwierig zu sein, da bei den Betroffenen ständig in- 
nerste Gefühlsbereiche, Lebensformen und Glaubensformen mitbetroffen 
werden. So ist es verständlich, daß ein sachliches und weiterführendes Ge- 
spräch nur selten zu gelingen scheint. Gegenwärtig dürfte ein gewisser 
Überdruß an dieser Frage bestehen, und es wird betont, es seien alle we- 
sentlichen Argumente vorgetragen. 

Der folgende Beitrag möchte einige sprachtheoretische Überlegungen in 
die Diskussion einbringen und zu bedenken geben. Es wird dabei versucht, 
die religiös motivierte Ehelosigkeit unter dem Aspekt der Sprache des 
Glaubens zu sehen. In letzter Zeit werden immer häufiger sprachlogische 
Forschungen auch auf die Glaubenssprache ausgedehnt. Dabei tritt exakte, 
überprüfbare Analyse an die Stelle von freier Spekulation über Sprache. 
Dies kann auch für die Theologie sehr konkrete Folgen haben. Wir versu- 



Anton Grabner-Haider 214 

chenhier, nur einen Gesichtspunkt aus dieser Analyse der Glaubenssprache 
herauszugreifen: nämlich die fundamentale Zuordnung von Sprache und 
•Lebensform". (Im Hintergrund steht die Strukturanalyse nichtbeschrei- 
bender Sprechakte.) 

1. Die Lebensform der Ehelosigkeit als •Sprache" des Glaubens 

Es mag eine schmerzliche Erfahrung der Glaubenden zu jeder Zeit sein, 
daß es äußerst schwierig ist, mit Worten allein, also mit sprachlichen Zei- 
chen, von der geheimnisvollen Wirklichkeit Gottes zu sprechen. Glaubende 
Menschen bezeugen uns durchweg, wie wenig Worte tragen, um das auszu- 
sagen, was sie an Gott erfahren. Und dennoch müssen sie davon reden. Sie 
müssen es mitteilen und Glauben verkünden. Ihr Reden ist weithin wie ein 
Stammeln1. Nun ist das in einem gewissen Sinn immer auch unsere Situa- 
tion, wenn wir von Gott reden oder Glauben verkünden. 

Versuchen wir, an einem Punkt unsere profane Sprachsituation und den 
Stellenwert der Rede von Gott in ihr in den Blick zu bekommen. Seit Be- 
ginn unseres Jahrhunderts ist Sprache zum primären oder beinahe aus- 
schließlichen Gegenstand einer philosophischen Richtung geworden: der 
analytischen Philosophie. Diese Denkrichtung, die mit der modernen Logik 
exaktes und überprüfbares Denken auch in die Philosophie eingeführt hat, 
beschäftigt sich immer auch mit der Rede von Gott. Wir beschränken uns 
bei unseren Überlegungen auf einen einzigen Vertreter dieser Richtung, 
einen der schärfsten und aufrechtesten Denker unseres Jahrhunderts, auf 
Ludwig Wittgenstein. 

Wir unterscheiden an Wittgenstein eine •erste" Philosophie (Tractatus 
logico-philosophicus) und eine •zweite" Philosophie (Spätschriften), die 
zwei philosophische Schulen initiiert haben, nämlich den logischen Empi- 
rismus und die Philosophie der natürlichen Sprache2. Was unter Theologen 
am nachhaltigsten bekannt sein dürfte, da es wie ein Schock gewirkt hat, ist 
das Verdikt Wittgensteins aus seiner ersten Periode über religiöse und me- 
taphysische Sprache: •Wovon man nicht sprechen kann, darüber muß man 
schweigen". Oder: •Was sich überhaupt sagen läßt, läßt sich klar sagen"3. 
Wittgenstein war sich völlig klar, daß er dabei selbst metaphysische Sätze 
aussprach (Tract. 6. 54). Wie aber kam er zu diesem Verdikt?: Durch logi- 

1 Um nur einige Beispiele zu nennen, vgl. Augustinus, Confessiones I, 5; X, 2; u. a. Teresa 
von Avila, Das Leben (Hrsg. von A. Alkofer). Sämtliche Schriften I. München s1960, 
XV, 2; XX, 12 u. a. Therese vom Kinde Jesu, Selbstbiographische Schriften, Einsiedeln 
41958, 191 f. 
* Ich habe dies näher dargestellt in •Semiotik und Theologie. Religiöse Rede zwischen 
analytischer und hermeneutischer Philosophie". München 1973, 51 ff, 57 ff. 
* Tractatus 7 und Vorwort. 



Ehelosigkeit als Zeichen und Lebensform 215 

sehe Analyse der Sprache und durch Einschränkung der Wissenschafts- 
sprache auf logische und empirische Sprache. Er suchte nach einem Ausweg 
aus den heillosen Gesprächsschwierigkeiten einer spekulativen Philosophie. 

Nun könnte man leicht der Ansicht sein, Wittgenstein sei in seiner ersten 
Denkphase nichts weiter als strenger Positivist oder Empirist; Neopositi- 
vist also. Doch hier gilt es, genauer zuzusehen: Neben dem, was sich exakt 
sagen läßt, gibt es •allerdings Unaussprechliches. Dies zeigt sich, es ist das 
Mystische" (Tract 6. 522). Es ist der Ort Gottes. •Nicht wie die Welt ist, ist 
das Mystische, sondern daß sie ist" (Tract. 6. 44). Betroffenes Staunen ent- 
zündet sich daran, daß Welt ist und nicht vielmehr nichts. Der Sinn der 
Welt aber liegt außerhalb von Raum und Zeit: •Den Sinn des Lebens, d. i. 
den Sinn der Welt, können wir Gott nennen ... An einen Gott glauben 
heißt sehen, daß es mit den Tatsachen der Welt noch nicht abgetan ist. An 
einen Gott glauben heißt sehen, daß die Welt einen Sinn hat"4. 

Spricht so ein Positivist? Um es klarzustellen: die Wissenschaft hat es mit 
den Tatsachen zu tun und nur mit ihnen. Über sie kann klar gesprochen 
werden und über anderes muß in ihr (und nur in ihr) geschwiegen werden. 
Das Verdikt lautet dann: Worüber man nicht exakt sprechen kann, darüber 
muß man in der Wissenschaft schweigen. Nun gibt es aber etwas, das über 
die Tatsachen hinausgeht. Dieses zeigt sicfi und es ist für ein Leben weitaus 
das wichtigere; und der Tractatus besteht eigentlich aus zwei Teilen, aus 
dem ersten, der geschrieben wurde, und aus dem zweiten, der nicht ge- 
schrieben wurde (weil er in exakter Sprache nicht geschrieben werden 
konnte). Dieser zweite Teil aber wäre der wichtigere, und der Sinn des gan- 
zen Buches ist ein •ethischer"5. 

Alle wissenschaftlichen Fragen zusammen berühren noch an keinem 
Punkt unsere Lebensprobleme (Tract. 6. 52). Freilich können diese Pro- 
bleme verschwinden. •Kann man aber so leben, daß das Leben aufhört, 
problematisch zu sein? Daß man im Ewigen lebt und nicht in der Zeit?"6. 
Das ganze Problem besteht nun darin, wie man von dem reden könne, was 
sich zeigt, vom •Mystischen", vom Sinn des Lebens. •Ist nicht das der 
Grund, warum Menschen, denen der Sinn des Lebens nach langen Zwei- 
feln klar wurde, warum diese dann nicht sagen konnten, worin dieser Sinn 
bestand"7, sagt Wittgenstein in deutlichem Anklang an Augustins Confes- 
siones, mit denen er seine •Philosophischen Untersuchungen" beginnen 
wird. 
4 L. Wittgenstein, Tagebüchern)Zeichnungen aus der Entstehungszeit des Tractatus vom 
11.6. 1916. In: Schriften I. Frankfurt 1960, 165 f. 
5 L. Wittgenstein, Brief an L. Ficker. In: P. Engelmann, Ludwig Wittgenstein. Briefe und 
Begegnungen. Wien-München 1970, 121. 
* Tagebuchaufzeichnung von 1916. In: I, 166. 
7 Tractatus 6. 521. 



Anton Grabner-Haider 216 

Fassen wir kurz zusammen: Am Anfang unseres Jahrhunderts stellt sich 
das Problem der Rede von Gott in voller Schärfe, und es wird in einer 
Weise denkerischer Askese und Selbstbeschränkung beantwortet. Logisch 
exakt kann nur über Tatsachen geredet werden, und dies geschieht inner- 
halb der Wissenschaft. Von Gott wird in einer ganz anderen Weise geredet, 
und Wissenschaft schweigt über ihn. Gott ist kein Thema der Wissenschaft. 
Sie ist in methodischer Hinsicht •atheistisch". Aber der Mensch, der Wis- 
schenschaft treibt, kann leidenschaftlich an Gott glauben. Logik und Mystik 
ergänzen einander, allerdings erkenntnismäßig auf zwei verschiedenen 
Ebenen. So bleibt als Fazit: Es wird in unserer vorwiegend durch Technik 
und Wissenschaft geprägten Lebenswelt immer schwieriger, durch Sprache 
(oder allein durch Sprache) von Gott zu sprechen8. 

In seiner •zweiten" Philosophie hat Wittgenstein die Voraussetzungen 
des Tractatus preisgegeben; ein S achverhalt, der in der Philosophiegeschich- 
te in dieser Schärfe keine Parallele hat. Wir sprechen hier in sprachtheoreti- 
scher Hinsicht von einer •pragmatischen Wende". Anstelle der logischen 
Idealsprache tritt nun eine Vielheit von verschiedenen •Sprachspielen", die 
bestimmten Regeln folgen und nebeneinander bestehen. Die Welt ist uns 
nie an sich gegeben, sondern immer nur in sprachlicher Interpretation. So 
gibt es in unserer Sprache das Sprachspiel des Beschreibens neben dem 
Sprachspiel des Betens', oder das Sprachspiel der Wissenschaft neben dem 
Sprachspiel des Glaubens. Jedes Sprachspiel aber ist ein eigenes Regel- 
system. 

Für ein Sprachspiel konstitutiv ist eine dazugehörige •Lebensform". Das 
Sprechen einer Sprache ist Teil einer Tätigkeit oder einer Lebensform; und 
sich eine Sprache vorstellen heißt, sich eine Lebensform vorstellen10. Jedes 
Sprachspiel wurzelt also in einer bestimmten Lebensform und ist Teil die- 
ser Lebensform; es kann nicht von ihr abgetrennt werden. Die dazugehö- 
rige Lebensform erst gibt einem Sprachspiel Leben und läßt die auszu- 
führenden Sprechakte gelingen. Dabei können wir unter einer Lebensform 
die Summe von tatsächlichen Verhaltensweisen und geordneten Verhal- 
tensregeln verstehen. Dieser Sachverhalt der pragmatischen Wende in der 
Sprachanalyse scheint nun für unsere Frage äußerst bedeutungsvoll zu sein. 

Wir können die Rede von Gott als ein geordnetes Sprachspiel ansehen, 
das ganz bestimmten logischen Regeln folgt. Diese Rede wird nur ver- 
ständlich innerhalb einer Lebensform des Glaubens. Die Rede von Gott 

8 Ith habe dies ausführlich dargestellt in meinem Aufsatz •Wittgenstein und die Theo- 
logie". In: Münchner Theol. Zeitschrift (1974) Heft 3. 
8 L. Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen § 23. 
10 Philosophische Untersuchungen §23; § 19. Vgl. F. von Kutschera, Sprachphilosophie. 
München 1971, 222 ff. 



Ehelosigkeit als Zeichen und Lebensform 217 

(als von Metaempirisdiem) ist ungleich stärker auf die dazugehörige Le- 
bensform angewiesen als etwa die Rede von Tatsachen. Von Gott kann 
gar nicht durch Sprache allein (als geordneter Zeichenfolge) gesprochen 
werden, sondern primär wird von der geheimnisvollen Wirklichkeit Gottes 
durch eine genormte Lebensform des Glaubens gesprochen. Diese Lebens- 
form ist Antwort auf eine •Erschließungssituation"11 des Glaubens (das ist 
eine Lebenssituation, in der ein Sprecher auf die Wirklichkeit Gottes stößt), 
und sie erzeugt erst die Sprache des Glaubens oder hat sie zur Folge. Rede 
von Gott ist eingebunden in eine Lebensform des Glaubens, in die Lebens- 
form der Glaubensgemeinschaft. 

Man könnte nun sagen, diese Lebensform des Glaubens ist von jedem 
Glaubenden in gleicher Weise verlangt. Dem ist in einem einschränkenden 
Sinn einmal zuzustimmen, doch sind noch genauere Unterscheidungen 
nötig. Wie wir gesehen haben, bedient sich die Rede von Gott teils sprach- 
licher und teils außersprachlicher Zeichen. Uns interessieren hier die 
außersprachlichen Zeichen, die mit einer Lebensform gegeben sind. Sie 
hängen zu einem guten Teil von Lebenssituationen, die sich in natürlicher 
Sprache artikulieren, und von den Glaubenssituationen in einer konkreten 
Lebenswelt ab. 

Nun scheint unsere Sprachsituation seit längerem derart zu sein, daß es 
äußerst schwierig ist, durch Sprache allein von Gott verstehbar zu reden 
oder gar Glauben zu verkündigen. Dies scheint Wittgenstein für eine zu- 
nehmend durch Wissenschaft geprägte Lebenswelt sehr deutlich gesehen 
zu haben. Und diese Lebenswelt dürfte sich in unserer Kultur in nächster 
Zukunft kaum wesentlich ändern, ja es dürfte sich ein szientifizierender 
Trend eher noch verstärken. In einer solchen Lebenswelt, in der die empi- 
rischen Tatsachen und Gesetze von primärem Interesse sind, wird es zu- 
nehmend schwierig, auf Metaempirisches aufmerksam zu machen; wenn 
auch unter Zeitgenossen echte Not an tragfähiger Lebensbewältigung ge- 
geben sein kann. 

Nun wird in unserer Kirche eine Lebensform gelebt, die ein äußerst star- 
kes Zeichen für die transzendente Welt Gottes ist bzw. sein kann: die frei- 
willig übernommene Ehelosigkeit •um des Himmelreiches willen". Diese 
Lebensform ist ein außersprachliches oder sprachverstärkendes Zeichen für 
Gott: da setzt einer sein ganzes Leben auf Gott; er verzichtet auf eine fun- 
damentale menschliche Erfüllung und sucht und findet Erfüllung bei Gott 
bzw. bei der •Sache Gottes", der Heilszuwendung Gottes zur Welt und zum 
Menschen; er richtet seine ganzen seelischen Kräfte zuerst einmal auf Gott 

11 Vgl. I. T. Ramsey, Religious Language. An Empirical Placing of Theological Phrases. 
London 1957. Die Struktur der Glaubenssprache habe ich dargestellt in meinem Buch 
•Theorie der Theologie als Wissenschaft". München 1974, 124 ff. 



Anton Grabnet-Haider 218 

hin, um sie von dort wieder zu empfangen und anderen Menschen zu schen- 
ken. Gott wird zum Lebenspartner dieses Menschen, und derart lebt und 
verkündet dieser Glaube. 

Hier weist einer durch eine spezifische Lebensform hin auf die transzen- 
dente Welt Gottes. Hier lebt einer als Träger einer Sinnwelt, und seine 
Worte kommen aus seiner Lebensform bzw. sind von dieser getragen. Hier 
lebt einer an einem zentralen Punkt des menschlichen Lebens den Verzicht, 
um anzudeuten, daß es einen höheren und bleibenden Wert gibt, der 
außerhalb unseres Lebens und unserer Welt liegt. Diese Lebensform wird 
zu einem äußerst starken Zeichen für Gott; und dieses Zeichen mag seine 
Dringlichkeit haben in einer Sprachsituation, in der es zunehmend schwie- 
riger wird, durch Sprache von Gott zu sprechen. 

Glaubenssprache ist ihrer logischen Struktur nach nämlich vorwiegend 
eine •evokative" Sprache: d. h. sie kommt aus Situationen des Glaubens 
(d. i. der personalen Hinbeziehung eines Sprechers zu Gott), und sie will 
beim Hörer ständig neue Glaubenssituationen hervorrufen. Sie ist nicht 
primär beschreibend, sondern sie führt ganz andere Sprechakte aus; z. B. 
Sprechakte des Staunens oder des Preisens. Das Gelingen oder Mißlingen 
dieser Sprechakte aber hängt von konkreten Verhaltensweisen und Hand- 
lungsweisen (Lebensformen) der Sprecher ab. Diese Verhaltensweisen un- 
terstützen entweder den Sprechakt, oder sie verhindern sein Gelingen. Der 
Sprechakt aber folgt genau angebbaren Regeln. 

Die Lebensform gehört also zur Sprache selbst. Vor allem ist die Sprache 
des Glaubens ständig in geregelte Lebensformen des Glaubens hineinver- 
zahnt. Nicht jede dieser Lebensformen hat dieselbe evokative (glaubens- 
weckende) Kraft. Sprachanalyse unterscheidet hier sehr verschiedene Stu- 
fen an •performativer" Kraft. Die Lebensform der Ehelosigkeit um Gottes 
willen hat ohne Zweifel eine besonders starke evokative Kraft. Deswegen 
hat sie ihren bleibenden und unersetzlichen Ort in der Sprache des Glau- 
bens. 

Nun ist die Lebensform der Ehelosigkeit keineswegs in der Kirche das 
einzige Zeichen für die Wirklichkeit Gottes. Zu diesen Zeichen gehören 
gewiß die beiden anderen •evangelischen Räte", zu denen Jesus eingeladen 
hat: die Lebensform der Armut und die Lebensform des Gehorsams. Auch 
diese Zeichen werden vom Glaubenden freiwillig übernommen und ge- 
wählt. Sie drücken aus, daß die Dinge und Werte dieser Welt nicht das 
Letzte sind, daß der Glaubende wo anders als in dieser Welt verwurzelt 
ist. Wer die Lebensform der Armut lebt, löst sich von den Werten seiner 
Lebenswelt und baut auf einen unvergänglichen Wert. Oder wer die Le- 
bensform des Gehorsams lebt, zeigt an, daß er sich konsequent dem Willen 
Gottes unterworfen hat. Auch diese beiden Lebensformen sind in unserer 



Ehelosigkeit als Zeichen und Lebensform 219 

heutigen Lebenswelt äußerst starke Zeichen für die Wirklichkeit Gottes. 
Über diese drei Lebensformen hinaus gibt es Verhaltensweisen, die von 

jedem Christen gefordert sind und die ebenfalls Zeichen für die Wirklich- 
keit Gottes sind. Dazu mag z. B. die Forderung der Feindesliebe gehören, 
oder das unbedingte Liebesgebot, oder die Forderung des Dienstes am 
Bruder usw. Wir können sagen, es gibt Lebensformen als Zeichen für Gott, 
die von jedem Christen gefordert sind; und es gibt Lebensformen als 
spracherzeugende und sprachverstärkende Zeichen für Gott, zu denen es 
besonderer Berufung bedarf. Der primäre Ort für die Lebensform der 
evangelischen Räte ist der Ordensstand. Diese Lebensform hat in einer 
besonderen Weise teil an der nichtsprachlichen Verkündigung des Glau- 
bens. Und wir dürfen diese Lebensform in unserer Zeitsituation als dring- 
lich ansehen. 

Kommen wir nun zu unserer Situation in der Kirche. Da ist von den 
kirchlichen Amtsträgern, die zugleich die primären Verkünder des Glau- 
bens sind, die Lebensform der Ehelosigkeit gefordert. Vor allem um diesen 
Punkt ging in der letzten Zeit der Streit. Von der Sprache des Glaubens 
und unserer heutigen Sprachsituation her betrachtet wäre das Aufgeben 
dieser Forderung ein eindeutiger Verlust; ein Verlust auch für unser Spre- 
chen von Gott. Es scheint umgekehrt der Fall zu sein, daß unsere Lebens- 
welt die genannte Lebensform für die primären Glaubensverkünder sogar 
dringlich macht. Wenn wir dem Glauben dienen wollen, können wir uns 
unsere Glaubenssituation nicht beliebig wählen. 

2. Die Relativität psychologischer Erklärungsschemata 

Fragen wir nun, ob sich die Lebensform der Ehelosigkeit auch rechtfertigen 
läßt vor unserem heutigen Wissen über den Menschen (Anthropologie). 
Dieses Wissen besitzt, wiewohl es prinzipiell in allen seinen Teilen über- 
holbar und fallibel ist, hohe Autorität für unsere Lebenswelt. Nun kommen 
seitens dieses Wissens verschiedene Einwände gegen den Verzicht auf ent- 
faltete Sexualität. Es wird vielfältig gesagt, ein solcher Verzicht hemme die 
gesamtpersonale Entfaltung und Entwicklung eines Menschen, sie führe 
nicht selten zu seelischen Fehlhaltungen und Störungen der zwischen- 
menschlichen Kommunikation. Diese Argumentreihe könnte in beliebiger 
Terminologie fortgesetzt werden. 

Nun scheint es keine Frage zu sein, daß derartige Aussagen die Lebens- 
form der freiwilligen Ehelosigkeit schwer belasten können. Wir werden zu 
sehen haben, welche Grundannahmen hinter derartigen Argumentations- 
reihen stehen. Es ist offensichtlich das relativ stark bewährte Theoriekon- 
zept von S. Freud über die Bedeutung der Sexualiät für das seelische und 



Anton Grahner-Haider 220 

personale Leben des Menschen12. Dieses Theoriekonzept hat in der For- 
schung äußerst fruchtbar gewirkt, wenn es auch einige entscheidende Mo- 
difikationen erfahren hat. Und es scheint unsere Bewußtseinslage in dieser 
Frage wie unsere ganze Kultursituation nachhaltig geprägt zu haben, so 
daß in einem gewissen Sinne eine neue Lebenssituation entstanden bzw. im 

Entstehen ist. 
Fragen wir in diesem Zusammenhang nach unserer heutigen Lebenswelt, 

die längst nicht mehr die Lebenswelt S. Freuds ist. Wir beziehen uns dabei 
auf einen Forscher, der es sich zur Aufgabe gestellt hat, die Grundthesen 
der Psychoanalyse zu •rehumanisieren", auf V. E. Frankl13. Die Psycho- 
analyse hat in einem gewissen Sinn begonnen, die sexuelle Lust des Men- 
schen freizusetzen. Sie hatte den Menschen primär, und in ihren Verzer- 
rungen fast ausschließlich, bestimmt durch seinen Willen und seine Fähig- 
keit zur Lust. Seelenleben entfaltet sich durch Libido hindurch, und Lust- 
verdrängung führt zu seelischen und folglich auch zu gesellschaftlichen 
Konflikten. Euphorie und Enthusiasmus begleiten den damit eingeleiteten 
gesellschaftlichen Prozeß, der heute noch nicht abgeschlossen erscheint. 

Welche aber sind die Folgeerscheinungen dieses Prozesses? Sexuelle Li- 
bido wuchert, vermeintlich befreit und ohne Grenzen, in ein existentielles 
Vakuum hinein. Es wird überraschend deutlich, daß sie keine tragfähige 
Sinnwelt des Lebens ersetzen kann. Der Psychologe sieht sich zunehmend 
mit existentieller Frustration, mit abgründiger Sinnlosigkeit, mit •nooge- 
nen Neurosen" konfrontiert14. Und er fragt sich, ob Selbsterfüllung und 
Selbstverwirklichung tatsächlich die primären Zielwerte des Seelenlebens 
sein können. Hier nun setzt die Korrektur der sogenannten •Logotherapie" 
an, indem sie die stark bewährten Theorien der Psychoanalyse weiterführt 
und ergänzt. 

Mehr noch als durch den Willen zur Lust scheint seelisches Leben durch 
den Willen zum Sinn geprägt zu sein. Ein Leben braucht eine tragfähige 
Sinnwelt, damit es gelingen kann. Und der gewiß fundamentale Wille zur 
Lust ordnet sich dieser Sinnwelt unter. Er kann aber selber nie als trag- 
fähige Sinnwelt fungieren. Hier scheint einer der folgenschwersten Fehler 
unserer Lebenswelt zu liegen. Der Wille zum Sinn aber hat immer Selbst- 
transzendenz des Menschen zur Folge15. Der Mensch übersteigt sich selbst 

12 Vgl. Drei Arbeiten zur Sexualtheorie. Und: Arbeiten zum Sexualleben und zur Neuro- 
senlehre. In: Ges. Schriften V. Leipzig u. a. 1924. Jenseits des Lustprinzips. In: Ges. Schrif- 
ten VI. Leipzig u. a. 1925. 
18 Vgl. V. E. Frankl, Der Mensch auf der Suche nach Sinn. Zur Rehumanisierung der 
Psychotherapie. Freiburg 1973. Ders., Ärztliche Seelsorge. Grundlagen der Logotherapie 
und Existenzanalyse. Wien 71966. Ders., Homo patiens. Versuch einer Pathodizee. Wien 
1950. 
14 V. Frankl, Auf der Suche nach Sinn, 11 ff; 19 ff.      « Vgl. V. Frankl, a. a. 0. 75 f. 



Ehelosigkeit als Zeichen und Lebensform 221 

entweder zu einem anderen Menschen hin oder zur Welt Gottes hin. So 
findet der Wille zum Sinn Erfüllung in einem Dasein für andere oder in 
einem leidenschaftlichen Dasein für Gott. 

Seelenleben ist darauf angewiesen, vor allem dem Leiden und dem Tod 
einen Sinn zu geben. Hier nämlich scheidet Lust als Sinnmöglichkeit aus 
und erweist sich somit nur als ein Teilaspekt des Lebens. Wenn die Psycho- 
analyse den Menschen primär genuß- und leistungsfähig macht, so ver- 
sucht die Logotherapie ergänzend dazu, den Menschen leidensfähig und 
sterbensfähig zu machen. Sie versucht, den Menschen umfassender zu se- 
hen, und dazu gehören wesentlich das Leiden und der Tod. Die tragfähig- 
ste Sinnwelt für Leiden und Sterben freilich scheint im religiösen Glauben 
gegeben zu sein. 

In forschungslogischer Hinsicht haben wir damit zwei relativ stark be- 
währte Theoriekonzepte nebeneinander gestellt. Wir haben versucht, das 
erste durch das zweite zu ergänzen. Dabei kommt ein genereller Aspekt 
unseres Wissens zum Vorschein, daß nämlich jedes Theoriekonzept und 
jedes Erklärungsschema ergänzungsbedürftig ist16. In unserer Lebenswelt 
hat das erste Forschungskonzept den Siegeszug angetreten, aber es ist nicht 
ausgeschlossen, daß zunehmend auch seine Modifizierungen zum Tragen 
kommen. Es dürfte eine an entscheidenden Punkten erweiterte und korri- 
gierte Psychoanalyse sein, die unsere Lebenswelt prägen wird. 

Was bedeutet das aber nun für unsere Frage nach der Lebensform frei- 
williger Ehelosigkeit und freiwilligen Lustverzichtes •um des Himmelrei- 
ches willen"? Das Theoriemodell der Psychoanalyse hatte offensichtlich 
eine schwere Belastung für die Lebensform freiwilliger Ehelosigkeit zur 
Folge. Es kam nicht selten zu Verunsicherungen dieser Lebensform und zu 
einem stark defizienten Selbstbewußtsein ihrer Träger mit den bekannten 
konkreten Folgen. Wir können sagen, daß die Einseitigkeit einer relativ 
stark bewährten wissenschaftlichen Theorie wesentlich zur Krise dieser 
Lebensform beigetragen hat; wenngleich sie keineswegs die einzige Ur- 
sache dieser Krise sein dürfte. Die zweite dieser Ursachen scheint in theo- 
logischen Argumentationen selbst zu liegen, wovon noch zu sprechen sein 
wird. 

Nun hat die Theorie der Psychoanalyse für unsere Lebenswelt gewiß 
auch sehr positive Folgen gezeitigt. Sie hat uns gelehrt, uns selber konse- 
quent als geschlechtliche Wesen zu verstehen17 und mit Sexualität als per- 

18 Vgl. P. Weingartner, Wissenschaftstheorie I. Einführung in die Hauptprobleme. Stutt- 
gart-Bad Cannstatt 1971. W. Stegmüller, Probleme und Resultate der Wissenschafts- 
theorie und Analytischen Philosophie. Berlin u. a. 1969. R. Wohlgenannt, Was ist Wis- 
senschaft? Braunschweig 1969. 
17 Diese Sicht scheint z. B. im Hirtenbrief der deutschen Bischöfe zu Fragen der mensch- 



Anton Grabner-Haider 222 

sönlichkeitsbestimmendem Faktor zu rechnen. Sie dürfte in unserer Kultur 
entscheidend zu einem Abbau von Leibfeindlichkeit und Lustverdrängung 
beigetragen haben, und es dürfte in ihrem Gefolge ein gewandeltes Ver- 
hältnis zum Körper und seinen Kräften entstanden sein oder im Entstehen 
sein. Gewiß wird dieser Prozeß von kommerziellen Interessen mißbraucht, 
und er schlägt nicht selten in das andere Extrem um; er wird zu einer Ver- 
götzung der Lust18. 

Nun gibt es aber deutliche Anzeichen dafür, daß ein einseitiger Prozeß 
in diesem Lebensbereich seine Korrekturen und Modifikationen erfährt. 
Daß das Theoriesystem der Psychoanalyse seine notwendige Ergänzung 
erfährt, dürfte auch in unserer Lebenspraxis immer mehr zum Tragen 
kommen. Es dürfte sich zunehmend die Notwendigkeit zeigen, ein gewan- 
deltes Lebensverhältnis zu Lust und Sexualität in einen tragfähigen Sinn- 
rahmen einzuordnen. Derart dürfte sich der Prozeß des Willens zur Lust 
nicht nur wieder in eine geordnete Lebenswelt einspielen, er könnte sogar 
zum Anstoß werden für ein erneutes Suchen nach Sinn und Sinnwelten. 
Jedenfalls ist er in der Lage, die verschiedensten Formen von Sinnleere 
schonungslos aufzudecken. 

In diesem Kontext soll nun die Lebensform freiwilliger Ehelosigkeit als 
Zeichen für die transzendente Welt Gottes gelebt werden. Es scheint nötig 
zu sein, dieses Zeichen in einer gewandelten Lebenswelt neu auszugestalten 
und einzuwurzeln. Auch der Christ, und gerade er, sagt Ja zur vollen Wirk- 
lichkeit des Menschen und zu allen seinen Kräften, auch zu den Kräften des 
Körpers und der Lust. Er sieht in diesen Kräften dankbar und staunend die 
Schöpfungswirklichkeit Gottes, und in deren sinnvoller und geordneter 
Entfaltung einen Auftrag des Schöpfers. Der Christ ist einer, der leiden- 
schaftlich Ja sagt zum ganzen Menschen, weil Gott dieses Ja zuerst gespro- 
chen hat. Aber er weiß auch um die ständige Selbstgefährdung des Men- 
schen und ist nicht bereit, irgend etwas am Menschen zum Götzen werden zu 
lassen. 

Auf diesem Hintergrund einer gewandelten und konsequent positiven 
Einstellung zum menschlichen Körper erhält das Zeichen des Eheverzichtes 
eine ganz neue Bedeutung und Aussagekraft. Es verzichtet einer auf das, 
was er als einen der höchsten Werte des natürlichen Lebens ansieht; und 
er weist damit, überaus deutlich, hin auf einen außerzeitlichen und außer- 
weltlichen Wert, auf die geheimnisvolle Welt Gottes. Der Verzicht ist das 
Zeichen, und dieses Zeichen wird um so deutlicher, je höher der Wert ist 

liehen Geschlechtlichkeit (Herder Korrespondenz VII, 1973, 338-341) voll zum Tragen 
gekommen zu sein. 
18 Vgl. V. Frankl, Der Mensch auf der Suche nach Sinn, 21 f. 



Ehelosigkeit als Zeichen und Lebensform 223 

und erfahren wird, auf den verzichtet wird. Spuren von Leib- oder Lust- 
feindlichkeit dürften die Kraft dieses Zeichens nur schwächen. 

Voraussetzung für dieses Zeichen ist eine starke Einbindung in die Welt 
Gottes. Es kann tatsächlich zu einem Wechselverhältnis zwischen diesem 
gelebten Zeichen und der Einbindung in die Welt Gottes kommen. Von 
seiner natürlichen Seite her kann also das Zeichen der Ehelosigkeit auch in 
unserer gewandelten Lebenswelt gelebt werden. Es scheint keinen stich- 
haltigen wissenschaftlichen Einwand gegen es zu geben, denn der Wille 
zum Sinn erweist sich als ungleich stärker als der Wille zur Lust. Umge- 
kehrt scheint dieses Zeichen in einer Lebenswelt, die sich mit Leidenschaft 
zu Körper und Lust bekennt, um so deutlicher und kraftvoller zu werden. 
Nicht zuletzt vermag es warnend auf eine Vergötzung der Lust hinzu- 
weisen. 

Wir können sagen, daß dieses Zeichen von unserer heutigen Sprach- 
situation wie von unserer Lebenswelt her eine doppelte Dringlichkeit er- 
hält. Unabdingbare Voraussetzung für seine Verstehbarkeit scheint ein Ja 
zum ganzen Menschen zu sein. Dieses Zeichen würde mißbraucht, würde 
Gott zu einem Konkurrenten seiner Schöpfungswirklichkeit, etwa der Lust, 
gemacht. Freilich kann dieses Zeichen nur gelebt werden aus einem leben- 
digen, ja leidenschaftlichen Glauben heraus. Wo Gott die alles überwälti- 
gende Wirklichkeit eines Lebens ist, dort kann der Verzicht zur vollen und 
letzten Erfüllung dieses Lebens werden. In einem gewissen Sinn kann 
dieses Zeichen dann zu einem Prüfstein des Glaubens werden. Eine neue 
Einwurzelung und Ausgestaltung dieses Zeichens aber dürfte beginnen 
bei einem gewandelten Verhältnis zu Leib und Lust. 

Gelegentlich wird gesagt, personale Reifung im Vollsinn sei nur möglich 
durch einen anderen Menschen, an einem einzigen Liebespartner. Bei die- 
sem Argument scheint alles darauf anzukommen, nach welchem Kriterium 
Reifung bestimmt wird. Bestimmt man sie als optimale zwischenmensch- 
liche Gesprächsfähigkeit im weitesten Sinn, oder als Liebesfähigkeit, oder 
als optimale Selbstentfaltung, dann kann diese Reifung genauso wie an 
einem einzigen Gesprächspartner auch an mehreren Gesprächspartnern, 
etwa einer Gemeinde, erfolgen. Sie dürfte allerdings eine eigenständige 
Entwicklung nehmen. Bestimmt man personale Reifung aber von der Be- 
wältigung von Leben, Leiden und Sterben her, dann scheint diese Reifung 
im Glauben optimal gegeben zu sein. 

3. Zur Situation in der Kirche 

Die Krise der behandelten Lebensform scheint keineswegs allein von 
außerhalb der Kirche verursacht. Sie scheint zu einem guten Teil •hausge- 



Anton Grabner-Haider 224 

macht" bzw. in der Kirche selbst sehr verstärkt worden zu sein. Es scheinen 
auch sehr konkrete theologische Programme und Argumentationsreihen 
dahinter zu stehen. Allerdings dürften nicht wenige dieser Programme, 
wenn man sie näherhin auf ihre logische Konsistenz prüft, einer derartigen 
Prüfung nur sehr schwer oder gar nicht standhalten. 

Da ist z. B. eine Theologie, die den Prozeß der Säkularisation zu einer 
positiven Aufgabe für den Glauben machen will. Säkularisation soll nicht 
aufgehalten, sondern zu Ende geführt werden, damit der reine Glaube zum 
Leuchten komme19. In diesem Kontext sollen Zeichen für Heiliges abgebaut 
werden, und eine logische Folge davon mag lauten, daß das Zeichen frei- 
williger Ehelosigkeit •um des Himmelreiches willen" seinen Sinn verliert. 
Einer ähnlichen Spur folgt eine Theologie, die ein personales Bild von Gott 
durch ein funktionales Gottesbild ersetzen will, da dieses für heutige Zeit- 
genossen leichter faßlich sei. Auch hier wird unserer Lebensform jede 
Grundlage entzogen20. 

Eine schwere Belastung für unsere Lebensform mag auch mit dem Pro- 
gramm der Entmythologisierung gegeben sein, denn dieses scheint nicht 
wenig zu einer Entwurzelung aus dem Glauben beigetragen zu haben. Ähn- 
lich belastend mögen sich gewisse Kompetenzüberschreitungen und Fehl- 
einschätzungen der historisch-kritischen Theologie auswirken. Wo diese 
meint, normierende Aussagen machen zu können über die ursprünglichen 
Lebensformen der Kirche, dort können Lebensformen, die in den Ursprün- 
gen erst implizit gegeben sind und sich erst später ausfalten, schwer belastet 
werden. Hier aber scheinen fundamentale forschungslogische Fehleinschät- 
zungen vorzuliegen21. 

Damit soll nur der theologische Kontext angedeutet werden, der sehr 
zur Krise unserer Lebensform beigetragen haben dürfte. Soll diese Krise 
überwunden werden, dann müssen zuerst diese theologischen Programme 
nachhaltig korrigiert werden. Es müssen darin Denkfehler, logische Unver- 
träglichkeiten und Widersprüche aufgedeckt werden. Eine derartige Theo- 
logie nämlich scheint auf einer permanenten Flucht vor dem tatsächlichen 
und vermeintlichen Wissen der Zeit zu sein, und sie dürfte den verschärften 
Kriterien eines exakten Denkens kaum genügen. Man könnte von einem 
logischen Standpunkt aus von einem regellosen und wildem Denken spre- 
chen. 

19 Vgl. F. Gogarten, Verhängnis und Hoffnung der Neuzeit. Stuttgart 1958, 10 f; 87 f; 
102. 
20 Ich habe dazu ausführlich Stellung genommen in meinem Aufsatz •Säkularisierung 
und Entmythologisierung in sprachtheoretischer Sicht" in: Zeitschr. f. kath. Theologie 95 
(1973) 423-442. 
21 Vgl. dazu meinen Aufsatz •Historisch-kritische Theologie und Glaube" in: Internat, 
kath. Zeitschrift (1974) 110-128. 



Ehelosigkeit als Zeichen und Lebensform 225 

Ein anderer hemmender Faktor für unsere Lebensform scheint darin zu 
liegen, daß uns eine •kniende Theologie" (H. U. von Balthasar) sehr ab- 
handen gekommen ist. Eine sitzende Theologie hat weithin die Sprache der 
Heiligen und einen staunenden Glauben verdrängt. Voraussetzung für 
eine neue Ausgestaltung unserer Lebensform dürfte sein, daß eine stau- 
nende und kniende Theologie als starkes Gegengewicht zu einer streng wis- 
senschaftlichen Theologie erneut gewonnen werde22. 

Eine neue Einwurzelung der Lebensform freiwilliger Ehelosigkeit dürfte 
mit einer erneuten Einwurzelung in den Glauben beginnen; in einen Glau- 
ben, der es gelernt hat, durch alle Wissenschaft und Kritik hindurch betrof- 
fen zu staunen; in einen Glauben auch, der keine Angst hat vor dem Wissen 
der Zeit; in einen Glauben, der auch oder primär in die Schule geht bei 
seinen Zeugen und Heiligen. Eine neue Ausgestaltung unserer Lebensform 
wird aber auch sehr erst nehmen, was die Kritik an dieser Lebensform be- 
rechtigter Weise vorgebracht hat. Sie wird allerdings diese Kritik sehr 
sorgf ältig überprüfen. 

Nun ist von einem logischen Standpunkt aus eine historische Kritik, die 
zu zeigen vermag, wie diese Lebensform entstanden ist, die schwächste 
Form der Kritik. Denn wenn ich zeigen kann, auf welche Weise eine Le- 
bensform sich ausgestaltet hat, so spricht das noch an keinem Punkt gegen 
die logische und tatsächliche Möglichkeit dieser Lebensform. Schwerer- 
wiegend erscheint empirische Kritik an den Fehlformen dieser Lebensform. 
Eine neue Ausgestaltung unserer Lebensform wird sehr bemüht sein, der- 
artige Fehlformen, die die Leuchtkraft des Zeichens verdecken können, zu 
korrigieren und zu vermeiden. 

Kommen wir noch kurz zum gegenwärtigen Gespräch über diese Lebens- 
form in der Kirche. Es scheint offensichtlich, daß es nicht wenige Gesprächs- 
fehler gegeben hat und gibt, die ein weiterführendes Gespräch schwer ma- 
chen; mögen diese in ungeprüften Argumenten oder in nicht prüf baren Ge- 
neralisierungen bestehen. Nicht immer dürften die konkreten Folgen des 
Disputes gesehen worden sein. Es dürfte in diesen Fragen zu Kompetenz- 
überschreitungen, etwa auf Seiten theologischer Lehrer, gekommen sein, 
oder es dürfte sich darin gelegentlich ein gespanntes Verhältnis zwischen 
Theologie und kirchlichem Lehramt ausgedrückt haben. So scheint es der 
Fall zu sein, daß unter nicht wenigen von diesem Diskurs Betroffenen so 
etwas wie eine subjektive Rechtsunsicherheit in dieser Frage entstehen 
konnte. Eine objektive Rechtsunsicherheit hat gewiß nie bestanden. 

Welche möglichen und dauerhaften Auswege könnten sich im Disput um 
diese Lebensform, speziell um die Lebensform des Priesters, abzeichnen? 
22 Vgl.  C. Bamberg,  Was  Mensdisein kostet. Aus der Erfahrung des frühchristlichen 
Mönchtums gedeutet. Würzburg 1971. 



Anton Grabner-Haider 226 

Wir haben versucht, das Zeichen der Ehelosigkeit von der Sprache und 
Verkündigung des Glaubens her zu bestimmen. Es scheint in unserer Zeit- 
situation und Lebenswelt ein sehr dringliches Zeichen für unsere Rede von 
Gott zu sein. Der Stand, der dieses Zeichen in der Kirche zunächst einmal 
und primär lebt, ist der Ordensstand. Er hat dieses Zeichen ausgestaltet, 
und er verpflichtet sich durch ein freiwilliges Gelübde dazu. Hier ist dieses 
Zeichen eingebunden in die beiden anderen Zeichen der Armut und des 
Gehorsams. 

Umstritten scheint nun die Frage zu sein, ob in unserer heutigen Kirchen- 
situation der Ordensstand allein in der Lage ist, dieses spracherzeugende 
und sprachverstärkende Zeichen der freiwilligen Ehelosigkeit verstehbar 
zu leben. Sieht man auf die sprachliche Situation unserer Lebenswelt, die 
wir im 1. Kapitel beschrieben haben, so wird man diese Frage ehrlicher- 
weise verneinen müssen. Nun hat aber der Priester, ob Ordensmann oder 
nicht, eine überaus enge Hinordnung zur Verkündigung von Glauben, zur 
Rede von Gott also. Deswegen erscheint es nicht nur sinnvoll, sondern not- 
wendig, daß er in seiner Lebensform ein überaus starkes und wirksames 
Zeichen für die transzendente und metaempirische Welt Gottes lebt. Und 
dieses Zeichen ist in unserer Kirche die freiwillige Ehelosigkeit. 

Deswegen bleibt die Lebensform freiwilliger Ehelosigkeit mit dem Amt 
und Dienst des Priesters verbunden. Es kann in unserer teilweise gewan- 
delten Lebenswelt aber einerseits eine Berufung zum Dienst am Wort 
Gottes gegeben sein und es kann gleichzeitig eine •Berufung" zu ehelicher 
Partnerschaft23 vorliegen. Für diese Fälle hat die Kirche auf dem II. Vati- 
canum den Dienst des verheirateten Diakons geschaffen. Es ist zu hoffen, 
daß die Kirche in der nächsten Zeit diesen Dienst tragfähig auszugestal- 
ten vermag. Dabei obliegt das Lebensalter für die Zulassung zu diesem 
Dienst dem Ermessen der Kirchenleitung. 

Nun hat auch der Dienst des verheirateten Diakons eine enge Zuordnung 
zur Verkündigung und zum Wort Gottes. So scheint es nötig, daß auch 
diese Lebensform bestimmte außersprachliche Zeichen für die Rede von 
Gott ausgestaltet. Das kann z. B. das Zeichen eines ehrlichen und hinge- 
bungsvollen Dienstes an Menschen, etwa an Armen, Notleidenden und Ent- 
rechteten, sein. Ein solches Zeichen war wohl mit dem Dienst des Diakons 
seit frühem verbunden. Oder es könnte auch ein anderes Zeichen der evan- 
gelischen Räte sein, etwa verantwortbare Armut und Gehorsam. Ohne 
außersprachliche Zeichen, die die Rede von Gott verstärken, scheint kein 

28 Wir verwenden in unserer natürlichen Sprache für zwei völlig verschiedene Dinge 
dasselbe Wort. Berufung zum Wort Gottes (Bi) steht nicht auf derselben Ebene wie Beru- 
fung zur Ehe (B2). Deswegen setzen wir im zweiten Fall das Wort unter Anführungs- 
zeichen. 



Ehelosigkeit als Zeichen und Lebensform 227 

kirchlicher Dienst auszukommen. Das verkündigende Wort des Diakons 
würde in gewisser Weise sogar durch die radikalere Lebensform des Prie- 
sters mitgetragen. Umgekehrt könnte für das menschliche Wort des Prie- 
sters gelten, daß es von der Lebensform des Diakons mitgetragen wird. 
Auch darin könnte sich der stellvertretende Charakter kirchlicher Dienste 
zeigen. 

So könnte auch der Dienst des verheirateten Diakons in unserer leib- 
freundlichen und geschlechtsbejahenden Lebenswelt eine gewisse Notwen- 
digkeit darstellen. Er würde ausdrücken, daß menschliche Partnerschaft 
diese Berufung auch auszugestalten vermag. Freilich wird der Dienst des 
Verheirateten andere Schwerpunkte setzen als der Dienst des Ehelosen. So 
würde der Dienst des Diakons dem voll Rechnung tragen, daß einer, der 
sich zur ehelichen Partnerschaft •berufen" weiß, gleichzeitig zutiefst zum 
Dienst am Evangelium berufen sein kann. 

Damit würden einander die beiden kirchlichen Dienste, des ehelosen 
Priesters und des verheirateten Diakons, in umfassender Weise ergänzen. 
Mit der einen Lebensform sagt die Kirche aus, daß die Dinge dieses Le- 
bens nicht das Letzte sind, sondern daß sie vergehen und auf Größeres 
und Bleibendes verweisen. Und mit der anderen Lebensform sagt die Kir- 
che, daß sie sich zugleich voll zu diesem Leben in allen seinen Dimensionen 
bekennt. Diese beiden Lebensformen tragen in sich das Ja zur Erde und 
den Verweis auf die geheimnisvolle Welt Gottes. So erscheint es wichtig, 
daß diese beiden Lebensformen in einem angemessenen Verhältnis zuein- 
ander erscheinen. Zu den dringlichen Fragen dürfte heute gehören, wie 
das Zeichen der Ehelosigkeit erhalten und von neuem ausgestaltet werden 
kann; und zum andern, wie die eheliche Lebensform mit dem Verkündi- 
gungsdienst zu verbinden sei. 

Fragen wir abschließend noch einmal, was getan werden kann, um das 
Zeichen der Ehelosigkeit von neuem einzuwurzeln. Erste Voraussetzung ist 
eine neue Einwurzelung im Glauben durch alle Herausforderungen des 
Wissens hindurch und trotz mancher theologischer Fehler und Umwege. 
Zweite Voraussetzung scheint das sachliche und aufrechte Gespräch in der 
Kirche zu sein, das verstehende und weiterführende Gespräch zwischen 
verschiedenen Standpunkten und Meinungen. Das Gelingen dieses Ge- 
sprächs ist gewiß Gnade; aber es folgt auf seiner menschlichen Seite sehr 
konkreten Regeln und es hat seine Ordnung. 

In diesem Gespräch gibt es die prinzipielle und tatsächliche Möglichkeit, 
eigene Denkfehler einzusehen und zu korrigieren. Es gibt nicht nur die 
Möglichkeit moralischer Umkehr, sondern es gibt auch eine Umkehr des 
Denkens aufgrund zwingender Argumentenlage. Solche Umkehr aber 
scheint äußerst schwer zu fallen. Wir kennen sie jedoch aus unserer ganzen 



Einübung und Weisung 228 

Denkgeschichte. Das imponierendste Beispiel in unserem Jahrhundert ist 
L. Wittgenstein, der genötigt ist, die grundlegenden Prinzipien und Vor- 
aussetzungen seiner •ersten" Philosophie umzustoßen. Er möchte sein gan- 
zes Denken, sollte es an einem Punkt unlauter sein, verurteilt wissen24. 
Unser Gespräch würde entscheidend erleichtert, fiele es uns in der Kirche 
leichter, Denkfehler und Handlungsfehler einzusehen und daraus Konse- 
quenzen zu ziehen. 

EINÜBUNG UND WEISUNG 

Der •reiche Fischzug" als Berufungsgeschichte 

Eine Meditation zu Lk 5, 1-11 

An die Stelle, wo die beiden anderen Synoptiker die Berufung der ersten Jünger 
erzählen (Mk 1, 16-20; Mt 4, 18-22), setzt Lukas einen eigenen Bericht. Ort und 
äußere Umstände sind die gleichen - der See, die Fischer bei der Arbeit -, doch in 
diese Szene hinein verwebt Lukas absichtsvoll die Geschichte vom reichen Fisch- 
zug. Genau diese Verknüpfung ist die Pointe der Erzählung; sie verstehen bedeu- 
tet die Erzählung selber verstehen. Die Berufung der Jünger erfolgt nicht durdi 
ein ausdrückliches Wort, sondern durch ein Wunder. Gerade dadurch wird sie zur 
Aussage, auch für uns. Das Wunder macht im Bild deutlich, was Berufung zum 
Jünger Jesu ist; oder anders: Diese Berufung selber ist das entscheidende •Wun- 
der". 
1. •Fahr hinaus auf den See! Dort werft eure Netze zum Fang aus!" Eine Auf- 
forderung - nach erfolgloser Arbeit in der Nacht, ausgesprochen am hellichten 
Tag -, für die schon der kleinste Fisdierjunge bestenfalls ein müdes Lächeln übrig 
hat, die aber der erfahrene Fischer mit Stirnrunzeln und ernsthafter Sorge um 
den Geisteszustand dessen, der so spricht, beantworten wird. Doch Petrus 
gehorcht - trotz aller Einwände und gegen allen Sachverstand. Sachverstand 
heißt, die Gegebenheiten kennen, wissen um das, was ist, mit den •Tatsachen" 
rechnen und sie ernst nehmen. Nicht aber nur dies, als bloßes Wissen. Sachver- 
stand ist praktisch, er •versteht", in dem Rahmen, der durch die Tatsachen 
abgesteckt ist, Handeln möglichst effektiv einzusetzen. So ist Sachverstand die 
Voraussetzung dafür, zu überleben. Sonst bleibt der beste Wille erfolglos und geht 

24 Vgl. sein Vorwort zu den •Philosophischen Bemerkungen". Schriften II, Frankfurt 1964. 




