
Einübung und Weisung 231 

verzerrt und in Wirklichkeit stumm ist; wo sie bereit werden, eine Sprache zu 
lernen, die in angstloser und freier Kommunikation neue Denk- und Handlungs- 
möglichkeiten offenhält und sich darüber verständigt. Ihr Ziel erreicht diese 
Sprache in gemeinsamem Handeln und gemeinsamem Mühen - am hellichten Tag. 
Nur so rindet der Glaube an Gott seine Sprache - überzeugend in Wort und Tat. 
Berufung aber ist nichts anderes als die Zumutung, diesen Weg, der kein Ende 
kennt, gemeinsam zu beschreiten. Karl-Heinz Crumbach SJ 

Mystik des Gegenüber 

Eine Erfahrung der Teresa von Avila 

Der unwesentlich verkürzte Erfahrungsbericht aus dem 22. Kapitel des 
Lebens der Heiligen, des »Buches der göttlichen Tröstungen«, wie Teresa 
es nennt, das die spanische Kirchenlehrerin Juan von Avila übersandte, 
klingt wie für unsere Zeit geschrieben. Die ältere deutsche Übersetzung 
von 1903 (Regensburg, Pustet) wurde der neueren von 1933 (München, 
Kösel-Pustet) vorgezogen, da diese nur eine zaghafte und nicht immer 
glückliche Modernisierung der älteren Übersetzung bietet. 

Zweierlei sollte beim Lesen des Textes beachtet werden: Wenn Teresa 
von Verzückungen oder Visionen spricht, versucht sie im psychologischen 
und metaphysischen Sprachspiel ihrer Zeit das auszudrücken, was wir heute 
lieber mit Begegnung, Dialog, Gegenüberstehen bezeichnen möchten; dar- 
über läßt das Gesamtbild des vorliegenden Berichts keinen Zweifel. Über- 
dies ist zu beachten, daß die Heilige sich mit einer dualistischen Anthro- 
pologie zufrieden geben mußte, nach der die Seele sich in dem weniger 
wertvollen Körper befindet. Um so stärker wiegt die mystische Erfahrung, 
in der diese neuplatonische Abwertung des Körperlichen und damit Dialo- 
gischen wenigstens grundsätzlich - wenn auch nicht im Duktus der Sprache - 
überwunden ist. 

Ich will hier etwas besprechen, was mir sehr wichtig scheint. In einigen Büchern, 
welche vom Gebet handeln, heißt es nämlich, die Seele könne zwar nicht aus sich 
zu dem Stand gelangen, von welchem bisher die Rede gewesen, weil das, was der 
Herr hier in ihr wirke, etwas ganz Übernatürliches sei; allein sie könne doch, 
nachdem sie viele Jahre hindurch den Weg der Reinigung gewandelt und auch 
auf dem der Erleuchtung vorangeschritten sei, durch Erhebung des Geistes über 
alles Geschaffene und durch demütigen Aufschwung desselben dazu etwas bei- 
tragen. Solchen Personen nun raten sie dringend an, sich von jeder körperlichen 
Vorstellung loszumachen und sich zur Beschauung der Gottheit zu erheben; denn, 
so sagen sie, die körperlichen Vorstellungen, selbst jene der Menschheit Christi 
nicht ausgenommen, würden diejenigen, welche schon so weit vorangeschritten 
sind, an der vollkommenen Beschauung hindern. 



Einübung und Weisung 232 

Jene Lehrer meinen also, weil die vollkommene Beschauung ein rein geistiges 
Werk sei, so könne alles Körperliche dieselbe nur hemmen und hindern; man 
solle sich darum auf allen Seiten von Gott umgeben und ganz in ihn versenkt 
betrachten. Dies scheint mir allerdings bisweilen gut zu sein; aber sich ganz von 
Christus abzuwenden und seinen göttlichen Leib unter unsere Armseligkeiten 
und unter alles Geschaffene schlechthin zu rechnen, das kann ich nicht ertragen. 
Wohl glaube ich, daß derjenige, welcher nur bis zu dem Gebet der Vereinigung 
und nicht weiter, nämlich zu den Verzückungen, Visionen und anderen Gnaden, 
welche Gott den Seelen erweist, gelangt ist, die erwähnte Anleitung für das Beste 
halten wird, wie ich selbst es dafür gehalten habe. 

Da ich keinen Führer hatte, so las ich in besagten Büchern, indem ich hoffte, 
allmählich von dem Inhalt derselben etwas zu verstehen. Sobald ich ein wenig 
das übernatürliche Gebet, ich meine das Gebet der Ruhe, kostete, suchte ich mich 
von allen körperlichen Gegenständen abzuwenden. Doch ich wagte nicht, meine 
Seele höher zu erheben; denn darin erblickte ich, weil ich immer so böse war, 
eine Vermessenheit. 

Demungeachtet befliß ich mich, da ich Gottes Gegenwart zu fühlen glaubte und 
auch wirklich fühlte, in ihm gesammelt zu bleiben. Diese Gebetsweise ist, wenn 
Gott dazu hilft, sehr schmackhaft und wonnevoll; augenscheinlich gewahrt man 
diesen Gewinn und diese Wonne in sich. Deshalb hätte mich auch niemand 
bewegen können, zur Betrachtung der Menschheit Christi zurückzukehren, da ich 
damals wirklich meinte, es wäre mir dies zum Hindernis. 

O Herr meiner Seele und mein höchstes Gut, du gekreuzigter Jesus! Nie denke 
ich ohne Schmerz an diesen von mir gehegten Wahn, der mir wie ein großer 
Verrat vorkommt, welchen ich, obgleich unwissend, an dir begangen habe. Mein 
ganzes Leben lang hatte ich eine so große Andacht zu Christus getragen, und 
zuletzt, d. i. bevor der Herr anfing, mir diese Gnade der Verzückungen und 
Visionen zu erweisen, ein solcher Irrtum! 

Doch dauerte derselbe nur sehr kurze Zeit, und ich nahm meine vorige Gewohn- 
heit, mich stets meines Herrn zu erfreuen, besonders wenn ich kommunizierte, 
wieder auf. Ich hätte jetzt sein Bild immer vor meinen Augen haben mögen, da 
ich es doch nicht so fest, als ich gewünscht, in meiner Seele eindrücken konnte. 
O mein Herr! Ist es möglich, daß auch nur eine Stunde lang der Gedanke in mir 
Platz fand, du könntest mir an der Erreichung eines größeren Gutes hinderlich 
sein? 

Meines Erachtens ist die Ursache, warum viele Seelen, welche schon bis zum 
Gebete der Vereinigung gekommen sind, nicht weiter voranschreiten, und nicht 
zu einer recht großen Freiheit des Geistes gelangen, in dem erwähnten Irrtum 
gelegen. 

Zwei Gründe sind es, auf die ich meine Ansicht stützen zu können glaube. Ich 
rede aus der Erfahrung, da sich meine Seele sehr übel befand, bis der Herr mich 
endlich erleuchtete. 

Der erste Grund ist, daß hier ein kleiner Mangel an Demut mitunterläuft, der 
so verdeckt und verborgen ist, daß man ihn gar nicht merkt. Wer wird aber so 
hoffärtig und elend sein wie ich, daß er, wenn er auch sein ganzes Leben unter 



Einübung und Weisung 233 

allen erdenklichen Bußübungen, Gebeten und Verfolgungen zugebracht hätte, 
sich nicht für unaussprechlich reich und übergenug belohnt hielte, wenn der Herr 
ihm gestattet, mit dem hl. Johannes unter dem Kreuz zu stehen? Zwar mag der 
Gemütszustand oder die Krankheit nicht allemal gestatten, das Leiden Christi zu 
betrachten, weil dies immerhin etwas Peinliches ist. Aber was hindert uns an der 
Betrachtung des Auferstandenen? 

Ich habe, seitdem ich diese Wahrheit erkannt, mehrere Heilige, die auf einer 
hohen Stufe der Beschauung standen, mit Aufmerksamkeit betrachtet, und gefun- 
den, daß sie keinen anderen Weg gegangen sind als diesen. Der hl. Franziskus 
beweist es durch seine Wundmale, der hl. Antonius von Padua durch seine Ver- 
trautheit mit dem Jesuskind, der heilige Bernhard, die hl. Katharina von Siena 
und viele andere Heilige fanden ihre Wonne in der Betrachtung der Menschheit 
Christi. 

Es ist klar, daß uns die Vergegenwärtigung der Menschheit Christi, selbst wenn 
wir es nicht wollen, genommen wird, wenn Gott, wie wir in den besprochenen 
Gebetsweisen gesehen haben, sämtliche Seelenkräfte aufheben will. In diesem 
Fall mag es immerhin geschehen. Ja, glückseliger Verlust, den wir alsdann erlei- 
den, um mehr noch zu genießen, als wir zu verlieren scheinen! Denn dann gibt sich 
die Seele ganz der Liebe desjenigen hin, den ihr Verstand zu erkennen bemüht; 
sie liebt, was sie nicht begriffen hat, und sie genießt, was sie nicht zu genießen 
vermöchte, wenn sie nicht sich selbst verlöre, um, wie gesagt, desto mehr zu 
gewinnen. 

Um auf das andere, was der zweite Grund ist, zu kommen, so sind wir keine 
Engel, sondern wir haben einen Leib. Uns selbst zu Engeln machen zu wollen, 
während wir noch auf Erden, und noch dazu so tief in dieselbe versunken sind, 
wie ich es war, ist Torheit. 

Wir müssen den Geschäften obliegen, es bestürmen uns Verfolgungen und 
Leiden, es treten Trockenheiten ein - lauter Umstände, in welchen wir eine so 
vollkommene Ruhe nicht genießen können. Da ist nun Christus ein sehr guter 
Freund für uns; denn wir sehen ihn als Menschen, wir sehen ihn in Schwachheiten 
und Leiden, wir haben ihn also zum Genossen. 

Zum Schluß will ich noch bemerken, daß wir allzeit, wenn wir an Christus 
denken, uns auch der Liebe erinnern sollen, in der er uns so viele Gnaden erwie- 
sen, und welch große Liebe Gott uns durch Verleihung eines so kostbaren Unter- 
pfandes seiner Liebe zu uns erzeigt hat; denn Liebe erweckt wieder Liebe. 

Möge Gott uns diese Liebe verleihen, denn seine Majestät weiß es, wie sehr 
wir derselben bedürfen. Möge er sie uns verleihen um der Liebe willen, die er zu 
uns getragen, und um seines glorreichen Sohnes willen, der sich so viel hat kosten 
lassen, uns dieselbe zu offenbaren. Amen. 




