Einiibung und Weisung 231

verzerrt und in Wirklichkeit stumm ist; wo sie bereit werden, eine Sprache zu
lernen, die in angstloser und freier Kommunikation neue Denk- und Handlungs-
moglichkeiten offenhilt und sich dariiber verstindigt. Thr Ziel erreicht diese
Sprache in gemeinsamem Handeln und gemeinsamem Miihen — am hellichten Tag.
Nur so findet der Glaube an Gott seine Sprache — iiberzeugend in Wort und Tat.
Berufung aber ist nichts anderes als die Zumutung, diesen Weg, der kein Ende
kennt, gemeinsam zu beschreiten. Karl-Heinz Crumbach S]

Mystik des Gegeniiber

Eine Erfahrung der Teresa von Avila

Der unwesentlich verkiirzte Erfahrungsbericht aus dem 22. Kapitel des
Lebens der Heiligen, des »Buches der gottlichen Trostungen«, wie Teresa
es nennt, das die spanische Kirchenlehrerin Juan von Avila iibersandte,
klingt wie fiir unsere Zeit geschrieben. Die dltere deutsche Ubersetzung
von 1908 (Regensburg, Pustet) wurde der neueren von 1933 (Miinchen,
Késel-Pustet) vorgezogen, da diese nur eine zaghafte und nicht immer
gliickliche Modernisierung der alteren Ubersetzung bietet.

Zweierlei sollte beim Lesen des Textes beachtet werden: Wenn Teresa
von Verziikungen oder Visionen spricht, versucht sie im psychologischen
und metaphysischen Sprachspiel ihrer Zeit das auszudriicken, was wir heute
lieber mit Begegnung, Dialog, Gegeniiberstehen bezeichnen méchten; dar-
iiber 148t das Gesamtbild des vorliegenden Berichts keinen Zweifel. Uber-
dies ist zu beachten, dafl die Heilige sich mit einer dualistischen Anthro-
pologie zufrieden geben mufite, nach der die Seele sich in dem weniger
wertvollen Kérper befindet. Um so stirker wiegt die mystische Erfahrung,
in der diese neuplatonische Abwertung des Kérperlichen und damit Dialo-
gischen wenigstens grundsitzlich — wenn auch nicht im Duktus der Sprache —
iiberwunden ist.

Ich will hier etwas besprechen, was mir sehr wichtig scheint. In einigen Biichern,
welche vom Gebet handeln, heifit es nimlich, die Seele kénne zwar nicht aus sich
zu dem Stand gelangen, von welchem bisher die Rede gewesen, weil das, was der
Herr hier in ihr wirke, etwas ganz Ubernatiirliches sei; allein sie kénne doch,
nachdem sie viele Jahre hindurch den Weg der Reinigung gewandelt und auch
auf dem der Erleuchtung vorangeschritten sei, durch Erhebung des Geistes iiber
alles Geschaffene und durch demiitigen Aufschwung desselben dazu etwas bei-
tragen. Solchen Personen nun raten sie dringend an, sich von jeder korperlichen
Vorstellung loszumachen und sich zur Beschauung der Gottheit zu erhcben; denn,
so sagen sie, die korperlichen Vorstellungen, selbst jene der Menschheit Christi
nicht ausgenommen, wirden diejenigen, welche schon so weit vorangeschritten
sind, an der vollkommenen Beschauung hindern.



Eintibung und Weisung 232

Jene Lehrer meinen also, weil die vollkommene Beschauung ein rein geistiges
Werk sei, so kénne alles Korperliche dieselbe nur hemmen und hindern; man
solle sich darum auf allen Seiten von Gott umgeben und ganz in ihn versenkt
betrachten. Dies scheint mir allerdings bisweilen gut zu sein; aber sich ganz von
Christus abzuwenden und seinen géttlichen Leib unter unsere Armseligkeiten
und unter alles Geschaffene schlechthin zu rechnen, das kann ich nicht ertragen.
Wohl glaube ich, da derjenige, welcher nur bis zu dem Gebet der Vereinigung
und nicht weiter, ndmlich zu den Verziickungen, Visionen und anderen Gnaden,
welche Gott den Seelen erweist, gelangt ist, die erwihnte Anleitung fiir das Beste
halten wird, wie ich selbst es dafiir gehalten habe.

Da ich keinen Fiithrer hatte, so las ich in besagten Biichern, indem ich hoffte,
allmahlich von dem Inhalt derselben etwas zu verstchen. Sobald ich ein wenig
das iibernatiirliche Gebet, ich meine das Gebet der Ruhe, kostete, suchte ich mich
von allen kérperlichen Gegenstanden abzuwenden. Doch ich wagte nicht, meine
Seele hoher zu erheben; denn darin erblickte ich, weil ich immer so bése war,
eine Vermessenheit.

Demungeachtet befliff ich mich, da ich Gottes Gegenwart zu fithlen glaubte und
auch wirklich fiihlte, in ihm gesammelt zu bleiben. Diese Gebetsweise ist, wenn
Gott dazu hilft, sehr schmackhaft und wonnevoll; augenscheinlich gewahrt man
diesen Gewinn und diese Wonne in sich. Deshalb hitte mich auch niemand
bewegen kénnen, zur Betrachtung der Menschheit Christi zuriickzukehren, da ich
damals wirklich meinte, es ware mir dies zum Hindernis.

O Herr meiner Seele und mein hochstes-Gut, du gekreuzigter Jesus! Nie denke
ich ohne Schmerz an diesen von mir gehegten Wahn, der mir wie ein grofler
Verrat vorkommt, welchen ich, obgleich unwissend, an dir begangen habe. Mein
ganzes Leben lang hatte ich eine so grofle Andacht zu Christus getragen, und
zuletzt, d.i. bevor der Herr anfing, mir diese Gnade der Verziickungen und
Visionen zu erweisen, ein solcher Irrtum!

Doch dauerte derselbe nur sehr kurze Zeit, und ich nahm meine vorige Gewohn-
heit, mich stets meines Herrn zu erfreuen, besonders wenn ich kommunizierte,
wieder auf. Ich hétte jetzt sein Bild immer vor meinen Augen haben mégen, da
ich es doch nicht so fest, als ich gewiinscht, in meiner Seele eindriicken konnte.
O mein Herr! Ist es moglich, dafl auch nur eine Stunde lang der Gedanke in mir
Platz fand, du kénntest mir an der Erreichung eines gréfieren Gutes hinderlich
sein?

Meines Erachtens ist die Ursache, warum viele Seelen, welche schon bis zum
Gebete der Vereinigung gekommen sind, nicht weiter voranschreiten, und nicht
zu einer recht groflen Freiheit des Geistes gelangen, in dem erwihnten Irrtum
gelegen.

Zwei Griinde sind es, auf die ich meine Ansicht stiitzen zu kénnen glaube. Ich
rede aus der Erfahrung, da sich meine Seele sehr iibel befand, bis der Herr mich
endlich erleuchtete.

Der erste Grund ist, daf} hier ein kleiner Mangel an Demut mitunterliuft, der
so verdeckt und verborgen ist, dafl man ihn gar nicht merki. Wer wird aber so
hoffértig und elend sein wie ich, dafl er, wenn er auch sein ganzes Leben unter



Einiibung und Weisung 233

allen erdenklichen Bufiiibungen, Gebeten und Verfolgungen zugebracht hitte,
sich nicht fiir unaussprechlich reich und iibergenug belohnt hielte, wenn der Herr
ihm gestattet, mit dem hl. Johannes unter dem Kreuz zu stehen? Zwar mag der
Gemiitszustand oder die Krankheit nicht allemal gestatten, das Leiden Christi zu
betrachten, weil dies immerhin etwas Peinliches ist. Aber was hindert uns an der
Betrachtung des Auferstandenen?

Ich habe, seitdem ich diese Wahrheit erkannt, mehrere Heilige, die auf einer
hohen Stufe der Beschauung standen, mit Aufmerksamkeit betrachtet, und gefun-
den, daf sie keinen anderen Weg gegangen sind als diesen. Der hl. Franziskus
beweist es durch seine Wundmale, der hl. Antonius von Padua durch seine Ver-
trautheit mit dem Jesuskind, der heilige Bernhard, die hl. Katharina von Siena
und viele andere Heilige fanden ihre Wonne in der Betrachtung der Menschheit
Christi.

Es ist klar, dafl uns die Vergegenwirtigung der Menschheit Christi, selbst wenn
wir es nicht wollen, genommen wird, wenn Gott, wie wir in den besprochenen
Gebetsweisen gesehen haben, simtliche Seelenkrifte aufheben will. In diesem
Fall mag es immerhin geschehen. Ja, glickseliger Verlust, den wir alsdann erlei-
den, um mehr noch zu genieflen, als wir zu verlieren scheinen! Denn dann gibt sich
die Seele ganz der Liebe desjenigen hin, den ihr Verstand zu erkennen bemiiht;
sie liebt, was sie nicht begriffen hat, und sie geniefit, was sie nicht zu genieflen
vermdchte, wenn sie nicht sich selbst verlore, um, wie gesagt, desto mehr zu
gewinnen.

Um auf das andere, was der zweite Grund ist, zu kommen, so sind wir keine
Engel, sondern wir haben einen Leib. Uns selbst zu Engeln machen zu wollen,
wihrend wir noch auf Erden, und noch dazu so tief in dieselbe versunken sind,
wie ich es war, ist Torheit.

Wir miissen den Geschiften obliegen, es bestiirmen uns Verfolgungen und
Leiden, es treten Trockenheiten ein — lauter Umstinde, in welchen wir eine so
vollkommene Ruhe nicht genieflen kdnnen. Da ist nun Christus ein sehr guter
Freund fiir uns; denn wir sehen ihn als Menschen, wir sehen ihn in Schwachheiten
und Leiden, wir haben ihn also zum Genossen.

Zum Schluf will ich noch bemerken, dafl wir allzeit, wenn wir an Christus
denken, uns auch der Liebe erinnern sollen, in der er uns so viele Gnaden erwie-
sen, und welch grofle Liebe Gott uns durch Verleihung eines so kostbaren Unter-
pfandes seiner Liebe zu uns erzeigt hat; denn Liebe erweckt wieder Liebe.

Mége Gott uns diese Liebe verleihen, denn seine Majestit weill es, wie sehr
wir derselben bediirfen. Mége er sie uns verleihen um der Liebe willen, die er zu
uns getragen, und um seines glorreichen Sohnes willen, der sich so viel hat kosten
lassen, uns dieselbe zu offenbaren. Amen.





