
Die ewige Unruhe zum je größeren Gott 
Zur Theologie des Gebetes und ihrem ignatianischen Hintergrund 
nach Karl Rahner 

Michael Meßner SJ, Innsbruck 

1. Gebet als totaler Grundakt menschlicher Existenz 

In seinem Leben ist der Mensch in die Vielfalt konkreter Möglichkeiten, 
sich in seiner Geschichte zu verwirklichen, auseinandergerissen. Er selbst 
ist Vielfalt von Geist und Leib, von Innen und Außen, Freud und Leid, 
Raum und Zeit, Tat und Gesinnung. Und er selbst ist es, dem in seinem 
reflexen Erkennen sich dieses Unterscheiden hartnäckig aufdrängt. Nichts 
von dem kann er ergreifen und als das Ganze, das allein Wichtige erklären. 

Und doch lebt in ihm die Sehnsucht nach der Einheit, nach etwas, •das 
alles in einem und der Mühe, der letzten Kraft und Liebe des Herzens 
wert ist"1. 

Im •Prozeß des Sich-von-sich-Freimachens"2 stellt der Mensch sein 
unvertretbares Ich, dem er sonst gern davonläuft, um seine Verantwortung 
auf die Umwelt abzuschieben, der unüberbietbaren Vielfalt der •übrigen 
Dinge"3, die zwischen seinem bloßen Ich und Gott stehen, und mit denen 
er sich sonst naiv identifiziert, gegenüber. Dieser Prozeß kann so weit 
gehen, daß alles, was der Mensch abgeben kann, zu den •übrigen Dingen" 
gehört. Was bleibt, ist die •Spitze der Seele", die Person, die von Gott 
gesetzt, frei und sich verantwortet ist. In ihr meint der Mensch sich als den 
einen ganzen, der um sich als Geheimnis weiß. Er weiß von sich aber nur, 
indem er - von sich aus-gehend - in den von ihm verschiedenen •übrigen 
Dingen", die er tut und erleidet, sich selbst vollzieht. Dabei wird er sich 
- von sich wegschauend - seiner Einheit bewußt. Diese den •anderen Din- 
gen" Ursprung gebende, um sich wissende Einheit der Person ist zugleich 
die, die frei entscheidet und sich wagt, antwortet, sich (in Liebe) aussagt 
oder sich versagt. - Als solche ist sie der Punkt, •wo der Mensch an das 
Geheimnis Gottes grenzt, der Punkt, wo der Mensch im eigenen Ursprung 
aus Gott, als dessen Partner, diesem entweder sich selbst, in der ursprüng- 
lichen Einheit sich selber entspringend wiedergibt, oder sich Ihm frevelnd 
versagend und nach unten gerichtet stürzt in die eigene Leere seiner Ver- 
dammnis"4. 

1 Von der Not und dem Segen des Gebetes, Freiburg i. Br. 1958, 7. 
2 Betrachtungen zum ignatianischen Exerzitienbuch, München 1965, 23. 
3 Ignatius von Loyola, Exerzitienbuch, 23. 
4 Siehe dieses Herz, Schriften z. Theologie III, 382. 



Die ewige Unruhe zum je größeren Gott 245 

Dieses Tun, in dem das eine Ganze des Menschen sich vollzieht - ähnlich 
wie in Liebe, Vertrauen, Hoffnung, Angst, Selbstlosigkeit, Schweigen, Ver- 
stehen - und das deshalb •alles in einem und der Mühe, der letzten Kraft 
und Liebe des Herzens wert ist"5, kann als solches keinen Punkt außerhalb 
haben, von dem her es aufgebaut werden könnte, um verstanden zu wer- 
den, bevor es geschieht. Es wird - wie Liebe, Vertrauen, Angst usw. - •in 
seiner Möglichkeit und in seinem Sinn nur greifbar und verständlich im 
Akt des Vollzugs solcher Grundgeschehnisse der menschlichen Existenz 
selbst"6: es wird als in sich schon geschehend vorgefunden und als Angebot 
an die Freiheit angenommen oder ist schon verdrängt und abgestorben. - 
Diesen •totalen Grundakt menschlicher Existenz", in dem diese als ganze 
an das Geheimnis Gottes grenzt und auf es hin vertrauend und liebend 
sich bewegt, nennt K. Rahner Gebet. In der •Spitze der Seele" ist es uns 
immer schon gegeben - Paulus nennt es das geheime Flehen des Geistes 
Gottes -, und wir müssen im Tun unserer Freiheit in es einstimmen. 

2. Das Geheimnis Gottes 

Das Woraufhin des Gebetes als eines Grundaktes der menschlichen Exi- 
stenz ist das Geheimnis Gottes, namenlos, antlitzlos und unsagbar, das in 
der Erfahrung des Gebetes dem Menschen •in der Ganzheit seiner Exi- 
stenz"7 entgegentritt, ihn umfaßt und ihn in Erkenntnis und Freiheit 
immer schon in sich wesen läßt. Kann man aber dieses alles tragende und 
umfassende Geheimnis im Gebet ansprechen und damit zu einem - eigent- 
lich von sich selbst nochmals unterschiedenen - •Gegenstand" unseres 
Redens und Denkens machen? Muß man vor ihm nicht •mit abgewandtem 
Gesicht verstummen"8, um sich der für uns überschaubaren •Welt" zuzu- 
wenden? 

Gebet ist nach K. Rahner nur es selber, •wenn es sich selbst versteht als 
den letzten Augenblick des Redens vor dem Verstummen, als die Tat der 
Verfügung über sich selbst, eben bevor über einen die Unbegreiflichkeit 
Gottes verfügt, als die Reflexion, noch eben bevor man sich selbst nach aller 
letzten Kraftentfaltung voll Vertrauen fallen läßt in das unendliche Ganze, 
das die Reflexion nie aufarbeiten kann"9. Im Gebet bleibt Gott das unsag- 
bare, unbegreifliche, heilige Geheimnis, zu dem man nur kommt, wenn 
man freibleibt in der Liebe zu dem, was außer ihm ist, wenn man den Mut 

8 Von der Not und dem Segen des Gebetes, a. a. 0. 7. 
• Über das Beten, GuL 45 (1972) 85. 
7 Ebda. 89. 
8 Ebda. 
• Ebda. 89 f. 



Michael Meßner 246 

hat, in das Schweigen und in die Leere des Uns-selbst-genommen-seins, 
das sich wie eine Wüste um uns herum ausbreitet, hinein zu sagen: •Vater 
unser." Dieses Wagnis, das unbegreifliche Geheimnis Gottes anzureden, 
kann und muß immer von neuem unternommen werden. 

Daß dabei der Mensch das ihn tragende und in sich wesen lassende 
Geheimnis, das Geschöpf den Schöpfer wirklich ansprechen kann, wird 
nochmals ermöglicht durch dieses Geheimnis. Die radikale Abhängigkeit 
bewirkt nicht, daß das Geschöpf seine Eigenständigkeit verliert; der 
Schöpfer schafft das Geschöpf als wirklich freies Anderes, er setzt es so 
frei, •daß wir wirklich auch vor ihm und auf ihn hin etwas sind"10. Abhän- 
gigkeit und Selbständigkeit sind hier Größen, die im selben Maß wachsen. 

Da das Gebet einer der Grundvollzüge der menschlichen Existenz ist 
- wie Liebe, Treue, Daseinsangst usw. -, die man nicht von einem Punkt 
außerhalb aufbauen kann, um sie zu verstehen, bevor sie geschehen, die 
vielmehr erst greifbar und verständlich werden im Vollzug, ist es berech- 
tigt, in der Frage nach der Legitimation •des anrufenden Gebetes" aus- 
zugehen von der Tatsache, daß es das Gebet überall in der Menschheits- 
geschichte gibt und daß es sich - abgesehen von der jeweiligen gegenständ- 
lichen Vermittlung - wie die anderen menschlichen Grundvollzüge gegen 
alle skeptischen Anzweiflungen, Versuche der Forterklärung und Auf- 
lösung und gegen die modernen Zeiten der Rationalität behauptet; sicher- 
lich unter den seltsamsten und verschiedensten Formen; es läßt sich aber 
•durch alle seine Entstellungen und geschichtlichen Gestalten hindurch 
immer erkennen als jener geheimnisvolle Vorgang, in dem ein Mensch 
sich auf das letzte Geheimnis seines Daseins als solches vertrauend, aus- 
drücklich, thematisch einläßt"11. Es gibt das Gebet, •das Gebet, in dem 
Gott das Du wird, der Angeredete, von dem grundsätzlich erwartet wird, 
daß er antworten kann, daß er sogar schon sein Wort an uns gerichtet hat, 
bevor wir zu reden anfingen, daß unsere Anrede an Gott also eine ant- 
wortende Anrede ist"12. 

Das ist so, nicht weil wir von einem ausgedachten Wesen des Menschen 
ausgehen und dann fragen, ob solches Anreden sinnvoll sein kann; unser 
Ausgangspunkt ist die Wirklichkeit solchen anbetenden Anredens; von da 
aus gilt es, das Wesen des Menschen zu bestimmen: der Mensch ist der, der 
zu Gott Du sagen kann, der in Endlichkeit und Abhängigkeit dennoch und 
erst recht als ein Selbständiger, als Partner, Gott gegenüber offen ist, so, 
daß er sich Gott im Gebet übergibt, ihm, von dem er alles hat, selbst das 
Anreden. 

10 Ebda. 90 f. 
11 Ebda. 86. 
12 Ebda. 91. 



Die ewige Unruhe zum je größeren Gott 247 

Und unser Anreden ist so, wie es sein muß, wenn wir dieses Dusagen- 
können als von •Gott her eröffnete höchste Möglichkeit des Menschen"13 

erfahren; wenn wir merken, daß unser gesprochenes Wort, das wir Gott 
sagen und das bei ihm ankommt, von ihm selbst uns gesagt ist, wenn wir 
erfahren, •daß Gottes Geist in uns beten muß und er selbst Abba, lieber 
Vater sagen muß als unser Wort, damit wir Vater sagen können"14. 

Dieser menschliche Grundakt kann wie jeder andere verkümmern - 
nicht nur aus Schuld. Mit dem Vollzug erschwert sich zunächst die Ver- 
ständlichkeit solchen Tuns, und die Antlitzlosigkeit des Geheimnisses läßt 
uns erst recht unsere völlige Nichtigkeit und die Fragwürdigkeit des Spre- 
chens mit diesem für uns drohend abweisend gewordenen dunklen Ge- 
heimnis erfahren. - Erst im vertrauenden und hoffenden, immer wieder 
von neuem vollzogenen Sich-Einlassen auf dieses Geheimnis, das [ = Sich- 
Einlassen] nicht sogleich eine partikuläre umwerfende Antwort fordert, 
kann man Du zu Gott sagen, •wartend auf den Augenblick, da dieses 
Geheimnis unseres Daseins sein Antlitz unverhüllt zeigen wird als die 
ewige Liebe, die ein unendliches Du zu Du ist"15. 

Bei all dem aber bleiben noch wesentliche Fragen offen: Warum grenzt 
der Mensch in der Tiefe seiner Existenz wirklich an das Geheimnis Gottes, 
als dessen Partner, dem er sich öffnen oder versagen kann? Warum ist 
Gebet tatsächlich noch der •letzte Augenblick vor dem Verstummen" und 
nicht einfach Verstummen vor dem unbegreiflichen Geheimnis? Warum 
kann man zum Geheimnis Gottes kommen, wenn man frei bleibt in der 
Liebe zu dem, was außer ihm ist, den Mut hat, in das Schweigen und die 
Leere des Uns-genommen-seins hinein zu sagen: •Vater unser"? Muß 
Gebet nicht letztlich doch ein Monolog des Menschen vor dem unbegreif- 
lichen Geheimnis Gottes bleiben, von dem er sich für sein konkretes Leben 
keine konkrete Antwort erwarten kann? 

3. Jesus Christus 

Das dunkle Geheimnis, das den Menschen in sich wesen läßt, das er als 
drohend abweisend oder als sanft und still bergend erfährt, ist aus der 
•Unbezüglichkeit und der Herrlichkeit seines eigenen, in sich selbst grün- 
denden Lebens"16 herausgetreten und hat sich selbst ausgesagt: es gibt 
einen Menschen, der geboren wurde und gelebt hat wie wir; sein Dasein 
hat •einen Sinn und seligen Ausgang, eine Verstehbarkeit", auch wenn wir 

'» Ebda. 
14 Ebda. 16. 
15 Ebda. 92. 
'• Einübung priesterlidier Existenz, Freiburg i. Br. 1970, 86. 



Michael Meßner 248 

sie noch nicht begreifen; denn •hier wurde das ewige Wort Gottes, die 
überselige Selbsterkenntnis des Vaters geboren, und zwar so, daß er sich 
zeigen wollte, den Menschen sehen ließ"17. - Mehr noch: in dem göttlichen 
Entschluß, sich selbst mitzuteilen, ist nicht bloß Inkarnation, sondern 
zugleich menschliche Mitwelt und Welt überhaupt beschlossen, in der sich 
Selbstmitteilung Gottes erst wirklich vollziehen kann, d. h. begnadete 
Gesamtwirklichkeit. Diese durch die Inkarnation die Welt begnadende 
und vergöttlichende Selbstmitteilung Gottes enthüllt das, was wir das 
Geheimnis der Trinität nennen: das ursprunglose, namenlose Geheimnis 
aller Wirklichkeit, das sich im Logos aussagt und der Welt mitteilt, wo- 
durch die Welt die begnadete ist, d. h. die mit dem Geist Gottes erfüllte. 
Menschwerdung des Sohnes geschieht dann zwar in einem bestimmten 
Punkt der Geschichte, ist aber das, •was von vornherein das Ganze der 
Welt, der Schöpfung und ihrer Geschichte als innere Entelechie trägt"18. 

Damit aber ist Gott in die Leere und Ausweglosigkeit unseres Daseins, 
in die Schwachheit, Armut, Enge und Dunkelheit unseres Lebens gekom- 
men; unsere Welt ist im Grunde erfüllt von seinem Licht, seiner Wahrheit, 
seinem Leben und •von der Freiheit, die wirklich gilt"19. Indem Gott in 
der Menschwerdung irdische Wirklichkeit als die seine angenommen und 
als Mensch in einer menschlichen Mitwelt gelebt und gelitten hat, •ist 
schon im Logos selbst durch seine Menschwerdung die Welt und die 
Menschheit angenommen, sind wir angenommen"20. 

Nachfolge Christi heißt dann: das eigene menschliche Dasein annehmen, 
einverstanden sein mit dem, was dazu gehört: Leiblichkeit, Geschlechtlich- 
keit, Todverfallenheit, Schmerz, Mitsein mit anderen, Eingefügtsein in die 
Menschheitsgeschichte, in die Geschichte der Natur; all das ist Nachvollzug 
der Menschwerdung des Logos. - Aber nicht bloß diese abstrakte Annahme 
der menschlichen Natur, sondern erst recht die Konkretheit des Schicksals, 
in dem der Logos als Mensch gelebt hat, ist das •Existential unseres eige- 
nen Daseins"21, d. h. wir sind getragen und entworfen im Logos, der die 
Menschheit angenommen und als solcher dieses konkrete Leben als Offen- 
barung und Selbstaussage gelebt hat. Sein konkretes Menschenleben - von 
dem wir getragen und auf das hin wir ja entworfen sind - zeigt uns, was 
mit unserem Leben eigentlich gemeint ist, läßt Christus-förmiges Leben 
möglich werden. •Deswegen betrachten wir das Leben Jesu, deswegen 

17 Betrachtungen zum ignatianischen Exerzitienbuch, a. a. 0., 150. 
18 Einübung priesterlicher Existenz, a. a. 0. 87. 
10 Betrachtungen zum ignatianischen Exerzitienbuch, a. a. O. 145. 
20 Einübung priesterlicher Existenz, a. a. 0. 97 f. 
21 Ebda. 92. 



Die ewige Unruhe zum je größeren Gott 249 

sagen wir, daß unser Dasein unweigerlich eine Teilnahme am Tod und 
am Kreuz Christi ist"22. 

Deshalb gilt für unser Gebet: •Den Mut, Gott in einer säkularisierten 
Welt, in einer Welt des ,Todes Gottes', der .Abwesenheit Gottes' anzu- 
reden, schöpft der christliche Mensch offensichtlich aus seiner Verbunden- 
heit mit Christus, aus seiner Teilnahme am Leben und am Tod des 
geschichtlichen Jesus"23. Denn durch die Menschwerdung des Logos, durch 
die die Welt in ihrer tiefsten Wurzel, in der •Spitze der Seele" eines 
Menschen von der begnadigenden und vergöttlichenden Selbstmitteilung 
Gottes getragen und bewegt, d. h. mit dem Geist Gottes erfüllt ist, •ist 
alles Sprechen der Erlösten auf Gott hin letztlich unaussprechliches Rufen 
des Geistes unseres Herrn Jesus Christus in der Mitte unseres Daseins, ist 
einbezogen in die Fülle des Wortes, das unser Fleisch und Blut angenom- 
men hat, um es in alle Ewigkeit zu behalten, und langt dort ein, wo das 
lebendige Geheimnis des göttlichen Seins ursprunglos waltet"24; nicht 
bloß die Gebete in mystischen Erfahrungen, sondern auch die Gebete 
unserer durchschnittlichen Alltäglichkeit, selbst das stumm gewordene 
Hinausharren •in die fragende dunkle Leere Gottes"25. 

4. Formen des Gebetes - das Bittgebet 

Hier haben die verschiedensten Formen des Gebetes ihren Ursprung: 
Gebet als Doxologie, Anbetung, Lob, Dank und das Bittgebet. 

Gebet ist das vertrauende und liebende Sich-hinbewegen der mensch- 
lichen Existenz als ganzer auf Gott zu, der auch in seinem Verhältnis zu 
uns frei und unbegreiflich bleibt. Bittgebet ist deshalb nur dann vor Gott 
sinnvoll, wenn der Mensch im Bitten um ein bestimmtes Gut vertrauend 
sich •in den souverän verfügenden Willen Gottes"26 hinein übergibt. In 
dieser bedingungslosen, glaubend, hoffend und liebend sich vollziehenden 
Überantwortung des Menschen in Gott hinein aber relativiert er schon 
alle endlichen Güter, die er erbittet, grundsätzlich: auch das Gegenteil des 
Erbetenen kann heilshaft sein, •wenn es nur von der unbegreiflichen Frei- 
heit Gottes geschickt und vom Menschen als Wille Gottes angenommen 
wird"27. Diese bedingungslose Übergabe an Gott befreit den Menschen 
zu einer Freiheit, die keiner Einzelmacht in seinem Leben mehr unterwor- 

» Ebda. 93. 
» Glaube und Gebet. GuL 42 (1969) 182. 
u Betrachtungen zum ignatianisdien Exerzitienbuch, a. a. 0. 146. 
» Ebda. 146 f. 
«• Über das Beten, a. a. O. 93. 
" Ebda. 94. 



Michael Meßner 250 

fen ist. Erst die Bitte, die in dieser Freiheit an Gott gerichtet wird, hat die 
Gewißheit anzukommen28. 

Der Mensch, der sich so dem souverän verfügenden Willen Gottes über- 
läßt, ist der konkrete Mensch mit seinen alltäglichen, banalen Lebens- 
bedürfnissen und Lebensnöten. Er kann und soll sich so im Gebet vor Gott 
stellen, wie er ist, mit seiner Bitte um etwas Bestimmtes, von dem er 
annimmt, daß es seine Not wenden wird; er soll dies, weil er nicht wissen 
kann, ob er nicht gerade so mit seiner Bitte von Gott selbst gewollt ist, 
mit einer Bitte, die ihm Gott konkret erfüllen will. •Wenn aber ein 
Mensch als einer, der mit seiner Bedrohtheit ganz in Gott hinein sich ergibt 
und zugleich unweigerlich und legitim ein Bestimmtes will, sich vor Gott 
hinstellt, ein in seiner Konkretheit sich Überantwortender ist, dann spricht 
er ein Bittgebet"29, und er weiß zugleich, daß es ein Einstimmen ist in das 
Flehen des Geistes Jesu, einbezogen in die fleischgewordene Fülle des 
Wortes, und dort angelangt, •wo das lebendige Geheimnis des göttlichen 
Seins ursprunglos waltet"30. 

5. Gebet als dialektische Einheit von christlichem Beten und christlichem 
Tun, von Weltflucht und Weltfreudigkeit 

Der Ort des Gebetes ist die durch die Selbstmitteilung Gottes vergöttlichte 
Gesamtwirklichkeit; wo die letzte Tiefe dieser Wirklichkeit erreicht wird 
- im geduldigen Ertragen des anderen, im Aushalten der Unbegreiflich- 
keit unseres Daseins, in der wissenschaftlichen und technischen Leistung -, 
ist ihre scheinbare Profanität •durchgebrochen in die Gnade Gottes hin- 
ein"31. Jeder ausdrückliche Lebensvollzug in Glaube, Hoffnung und Liebe 
auf Gott hin ist dann formell Ehrung Gottes und Gebet. Die •Gebets- 
übung" ist demgegenüber eher •Vorbereitung darauf, daß der Mensch in 
seinem ganzen Lebensvollzug sich ausdrücklich auf Gott beziehe und dies 
in einer solchen Situation tue, in der er wirklich über sich als ganzen mit 
der ganzen existentiellen Kraft, die ihm zu Gebote steht, verfügen kann"32. 

Ignatius von Loyola hat auf die enge Beziehung zwischen Gebet und 
•Selbstverleugnung" (d. h. den willentlichen Verzicht auf innerweltliche 
Güter im Dienst an Menschen oder zum Zeugnis für den •größeren Gott") 
hingewiesen. Richtig verstandene Selbstverleugnung ist schon die aus- 
drückliche Übergabe in Glaube, Hoffnung und Liebe an Gott, auf die das 

28 Vgl. das weiter unten zur ignatianisthen Indifferenz Gesagte. 
29 Über das Beten, a. a. O. 94 f. 
30 Betrachtungen zum ignatianischen Exerzitienbuch, a. a. O. 146. 
81 Vom Beten heute, GuL 42, 1969, 10. 
32 Glaube und Gebet, a. a. O. 180. 



Die ewige Unruhe zum je größeren Gott 251 

Gebet hinzielt. Im Gebet geschieht gleichsam geistig vorwegnehmend, was 
in der Selbstverleugnung •existentiell" vollzogen wird. Nach Ignatius ist 
deshalb die Vollkommenheit des Menschen mehr an dieser Selbstverleug- 
nung als am Gebet zu messen. 

Am Beispiel des Ignatius von Loyola kann damit gezeigt werden: 
a) Solche Frömmigkeit ist eine Frömmigkeit des Kreuzes. 
Im Strom urchristlicher mystischer Frömmigkeit stehend, die eine in Chri- 
stus hineinsterbende, das Kleid des armen und gekreuzigten Christus tra- 
gende, dem Genuß, der Selbstbehauptung und der irdischen Liebe unter- 
gehende ist, betet Ignatius gleichsam mit der Urkirche: •Es komme die 
Gnade und es gehe diese Welt"33. Zeit und Ewigkeit, Gott und Welt stehen 
nicht selbstverständlich zusammen in einer lächelnden Harmonie. Die 
ständige Versuchung des Menschen, •die Welt als die endgültige Offen- 
barung Gottes zu nehmen, so Gott zum Sinn der Welt zu machen, daß die 
Welt der Sinn Gottes wird"34, ist aufgesprengt dadurch, daß der •größere 
Gott" in das Dasein des Menschen eingebrochen ist und ihn herausruft 
aus seiner Welt in das Leben des dreipersönlichen Gottes hinein. Dadurch 
ist die Welt, die •Natur" mit ihrer Tendenz, •die geschlossene Harmonie 
ihres immanenten Systems aufrechtzuerhalten und zu vollenden"35 zur 
Vorläufigkeit degradiert und die Hingabe ihrer Güter und Werte über die 
Forderungen einer innerweltlichen Ethik hinaus sinnvoll, in gewissem 
Maße notwendig. In solchem •Vorbeigehenlassen der Welt" bekennt der 
Mensch existentiell, •daß Gott den Mittelpunkt seiner menschlichen Exi- 
stenz aus der Welt hinaus" verlagert hat36. Gott ist der freie, über der 
Welt stehende, sich offenbarende und geschichtlich am Menschen han- 
delnde; nach seinem Willensbefehl sucht der Mensch in seiner konkreten 
Situation37. Gottes freie Tat in der Geschichte kann uns zeigen, was Gott 
ist und wie er zum Menschen steht. Gott hat in Jesus Christus, dem Gekreu- 
zigten, geschichtlich gehandelt; darum bekennt sich Ignatius •zum Kreuz 
und zur Torheit Christi. Denn all diese Kreuzestorheit ist ihm nur Aus- 
druck und Einübung der Bereitschaft, diesem freien Gott auch dann zu 
folgen, wenn er hinausruft aus der Welt, aus ihrem inneren Sinn und Licht, 
hinein in sein eigenes Licht, in dem es dem Menschen wird, als gehe er ein 
in die Nacht"38. 

33 Die ignatianische Mystik der Weltfreudigkeit, Schriften z. Theologie III, 335, Zitat 
aus Didache 10. 
34 Ebda. 338. 
38 Ebda. 339. 
36 Ebda. 340. 
37 Vgl. dazu den folgenden Abschnitt. 
38 Ebda. 342. 



Midiael Meßner 252 

b) Solche Frömmigkeit ist Weltbejahung. 
Das so verstandene •Vorbeigehenlassen der Welt" als antwortendes Be- 
kenntnis, daß der weltjenseitige, frei sich offenbarende Gott die innere 
Mitte unseres Daseins ist und als •existentieller Nachvollzug" der durch 
den Gott der Gnade immer schon vollzogenen Verlagerung unseres Schwer- 
punktes in den dreipersönlichen Gott hinein, ist erst recht, wenn es zugleich 
bekennt, •daß diese neue Mitte unserer Existenz nur durch freie Gnade 
Gottes"89 geschenkt ist. Dadurch unterscheidet sich •christliche Weltflucht" 
von jeder weltimmanenten - obzwar theonom garantierten - Ethik und 
jeder außerchristlichen Weltflucht, die in der Weltflucht das Mittel sehen, 
um von sich aus •das Innewerden des Absoluten"40 zu erzwingen. Erst im 
Glauben an die freie Gnade des sich mitteilenden Gottes weiß der Christ, 
daß Gott auch jene Taten des Menschen segnet, die von sich aus diesen 
•Stempel" nicht schon an sich tragen, daß auch der •Dienst an der Welt", 
die ja die in Christus begnadete Gesamtwirklichkeit ist, als Weg zu Gott 
führt. •Wenn sich der Mensch einmal unter das Kreuz gestellt hat und mit 
Christus gestorben ist, eingegangen in das Dunkel des Glaubens und in 
die Ekstasis der Liebe zum fernen Gott"41, dann kann jedes innerweltliche 
sinnvolle Tun dieses Menschen von der Gnade übernatürlich so erhöht 
werden, daß es über seine innerweltliche Bedeutung hinaus hineinreicht 
in das Leben Gottes. In einem solchen Kommen von Gott, dem der Mensch 
sich •in der Demut anbetender Hingabe ausgeliefert" hatte42, ist er zurück- 
gesendet in die Welt, •die zu lassen er in der Torheit des Kreuzes den Mut 
gefunden hatte"43. 

Aus dieser ignatianischen Dialektik von Weltflucht und Weltfreudig- 
keit ergeben sich die beiden Maximen der •indifferencia" und des •Gott- 
findens in allen Dingen". 

6. Gebet als Dialog und Willenskundgabe Gottes 

Bei all dem Gesagten bleibt noch die Frage, ob denn das so verstandene 
Gebet nicht letztlich doch ein Selbstgespräch oder ein Monolog bleibt, 
bestenfalls eine Anrede Gottes, die aber nie zur Zwiesprache wird. Ist 
denn das, was in der unbefangenen Frömmigkeit als Anrede Gottes an uns 
im Gebet interpretiert wird, wirklich mehr als •eine eigene seelische 

s» Ebda. 
40 Ebda. 343. 
41 Ebda. 344. 
42 Ebda. 344 f. 
48 Ebda. 345. 



Die ewige Unruhe zum je größeren Gott 253 

Zuständlichkeit oder Tätigkeit"44, als die sie zunächst erfahren wird? Ist 
solches Gebet nicht einfach ein Mit-sich-selbst-zu-Rate-Gehen des Men- 
schen, ein Selbstgespräch über Gott als dem Geheimnis menschlicher Exi- 
stenz, eine Selbstreflektion vor Gott, eine Auseinandersetzung mit der 
Tatsache der Inkarnation, mit dem Wort Gottes in der Heiligen Schrift, 
wobei gerade offenbleibt, wie dieser die menschlichen Bedingtheiten an 
sich tragende Bewußtseinsinhalt (d.h. das gehörte Wort der Heiligen 
Schrift) •als Wort Gottes gehört und verstanden werden könne"45. - Wie 
kann der Mensch aus dem an sich allgemeinen Schriftwort für seine indi- 
viduelle Lebensentscheidung eine konkrete Anrede Gottes erfahren? 

Diese Fragen ergeben sich, wenn man erwartet, daß Gott im Gebet 
•etwas", einen bestimmten Bewußtseinsinhalt unmittelbar so sage, daß 
dieser in seiner besonderen Bewirktheit auch erfaßt werde. - K. Rahner 
schlägt einen anderen Weg vor: •Wie aber, wenn wir sagen würden und 
sagen dürften: im Gebet erfahren wir uns selber als die von Gott Gesag- 
ten, als die in der Konkretheit unserer Existenz von der souveränen Frei- 
heit Gottes Herkommenden und Verfügten? Wie, wenn wir sagen: Was 
Gott uns zunächst einmal sagt, sind wir selber in der Verfügtheit unserer 
Freiheit, in der Unverfügbarkeit unserer Zukunft, in der nie restlos auf- 
lösbaren und nie funktional rationalisierbaren Faktizität unserer Ver- 
gangenheit und Gegenwart?"46 

In einem so verstandenen Gebet erfährt sich der Mensch in seiner jeweils 
konkreten einmaligen geschichtlichen Existenz als sich selber aufgegeben 
und so von Gott sich selbst zugesagt. Das Wort, das Gott ursprünglich in 
die freie Einmaligkeit des Menschen hinein sagt, ist dieser Mensch •selbst 
in der Einheit, Ganzheit und Verwiesenheit auf das unbegreifliche Ge- 
heimnis, das wir Gott nennen"47. Wichtig ist, daß dabei vorausgesetzt 
wird, daß diese Verwiesenheit des Menschen nicht einfach auf das Sein 
überhaupt geht, sondern durch die in der Selbstmitteilung Gottes gegebene 
übernatürliche Gnade wegen des allgemeinen Heilswillens Gottes immer 
schon und überall •erhoben und radikalisiert ist auf die Unmittelbarkeit 
Gottes hin"48. 

Gebet ist Zwiesprache mit Gott, wenn der Mensch - von der übernatür- 
lichen Gnade erhoben - sich von Gott gesagt erfährt, wenn •dies sein 
eigentliches Wesen ausmacht", zu dessen Konkretheit auch gehört, daß 
Gott sich ihm in freier Gnade mitteilt, •und wenn er diese Existenz als 
Wort Gottes, in dem Gott sich selbst in seinem WORT dem Menschen 

44 Gebet - Zwiegespräch mit Gott? in: •Der Mensch vor dem Anspruch der Wahrheit und 
der Freiheit", Festgabe für Johannes B. Lotz, Hrsg.: J. de Vries u. W. Brugger, Frank- 
furt/M. 1973, 230. 
« Ebda. 232.      " Ebda. 234.      « Ebda. 235.      « Ebda. 



Michael Meßner 254 

zusagt, im Gebet vorläßt und frei annimmt"49, vorgängig zur Trennung 
des Gebetes in Gebet als •Gebetsübung" und in Gebet als •Selbstverleug- 
nung". 

Es bleibt noch zu bemerken, daß dieses dialogische Verhältnis zwischen 
Gott und dem Menschen aus seinem Wesen heraus einmalig bleiben muß 
und nicht einfach nach dem Muster partnerschaftlicher Verhältnisse im 
zwischenmenschlichen Bereich vorgestellt werden darf. 

Auf einen Weg, der die Voraussetzungen solchen Gebetes ansatzweise 
reflektiert (die transzendentale Offenheit; Ignatius nennt es Indifferenz) 
und das hier Gesagte in Richtung Willenskundgabe Gottes konkret wei- 
terführt, weist Ignatius von Loyola hin: In der Erfahrung der gelungenen 
Synthese von Weltflucht und Weltfreudigkeit bekennt der unter dem 
Kreuz Christi sich selbst gestorbene Mensch, daß der weit jenseitige, frei 
sich offenbarende Gott die innere Mitte seines Daseins ist50; darin kommt 
die in das Wesen des Menschen eingeschriebene natürliche und über- 
natürliche Wesensindifferenz zu sich selbst. 

Auf der untersten denkbaren Stufe ist dieses Erlebnis ein in einziger 
Reinheit sich vollziehendes Transzendenzerlebnis. Als solches ist es die 
absolute geistige Transzendenz auf das Sein überhaupt hin, die faktisch 
immer schon von der übernatürlichen Gnade erhoben und überformt ist 
•zu einer Dynamik in die Teilnahme am Leben Gottes selbst"51. Im Nor- 
malfall ist diese übernatürlich erhöhte Transzendenz in jedem geistigen 
Akt als dessen bedingende Möglichkeit unausdrücklich immer schon mit- 
gegeben und wird zunächst erst am gegenständlichen Objekt bewußt. In 
dem Maße, in dem dieses gegenständliche Objekt transparenter wird und 
damit die reine Bewegung auf Gott hin •als ihr reines und uneingeschränk- 
tes Woraufhin"52 nicht nur als Erkenntnis gegeben ist, •sondern auch als 
reine Dynamik des bejahenden, sich öffnenden Willens, also der Liebe"53, 
nähert sich dieses Transzendenzerlebnis dem, was Ignatius Indifferenz, 

49 Ebda.; in seiner Anthropologie hat K. Rahner gezeigt, wie das hier Gesagte nicht ein- 
fach sachhafte Aussagen sind, die dem Menschen an sich zukommen, sondern dem Inhalt 
nach als nicht thematisierte Bedingungen der Möglichkeit in jedem geistigen und freien 
Selbstvollzug des Menschen mitvollzogen und mitgewußt sind, •so daß dann diese trans- 
zendental dialogische Existenz im Gebet vorgelassen, in etwa thematisiert und auch in 
reflexer Freiheit angenommen werden kann und so das Gebet sich als Dialog zu verstehen 
vermag", 236. 
50 Vgl. S. 9 f. 
61 Die ignatianische Logik der existentiellen Erkenntnis - Über einige theologische Pro- 
bleme in den Wahlregeln der Exerzitien des heiligen Ignatius, in: •Ignatius von Loyola. 
Seine Gestalt und sein Vermächtnis", Hrsg. Fr. Wulf, Würzburg 1956, 387. 
52 Ebda. Vgl. auch S. 12. 
53 Ebda. 388; wo Gott als rein er selber gegeben ist, •in der die Seele ,ganz' zur Liebe 
Gottes als Gottes [der göttlichen Majestät] gezogen ist", 386. 



Die ewige Unruhe zum je größeren Gott 255 

•und (wenn diese Indifferenz wirklich radikal frei vollzogen und durch- 
gehalten wird)"54, •Trost ohne vorausgehende Ursache" nennt55. 

Wenn Ignatius sagt, daß in dieser - jetzt voll entfalteten - Erfahrung 
Betrug ausgeschlossen sei, d. h. unbezweifelbar Gott selbst in ihr gegeben 
ist, so hat das darin seinen Grund, daß ja nicht mit menschlichen Begriffen 
und Vorstellungen, die selbst immer unter der •conversio ad phantasma" 
(Hinwendung zum Sinnenhaften) stehen, ein theoretischer Satz über Gott 
hergestellt wird; vielmehr wird die Transzendenz als solche, die reine 
Offenheit, und darin Gott als ihr Woraufhin thematisch gemacht. Diese 
reine Offenheit schließt alles ein, sie •meint immer den wahren Gott, weil 
sie ihm kein Gesetz zuspricht, das ihn vergewaltigen könnte, da sie keinen 
Satz sagt, der endlich wäre und so ihn falsch eingrenzen könnte"56. Wo der 
Mensch als ganzer sich in diese Offenheit einläßt - und er tut dies, wenn er 
unter dem Kreuz Christi sich selbst gestorben ist -, da kann der Trost sich 
einstellen, der nicht trügen kann, weil da der Grund erfahren wird, der 
alle Wahrheit, allen Trost und alle Sicherheit erst trägt. 

Innerhalb dieser Offenheit im Transzendenzerlebnis kann ein bestimm- 
ter Gegenstand, dem gegenüber man sich entscheiden soll, begegnen, ohne 
daß durch ihn diese Offenheit auf Gott hin verstellt, getrübt wird; viel- 
mehr wird er als die Vermittlung erfahren, •durch die dieses indifferente 
Offensein auf Gott in bedingungsloser Weggabe an ihn"57 gefördert und 
angenommen wird. Hier wird Gebet zum Dialog, und der wie immer 
innerweltlich bedingte Wahlgegenstand kann und darf als Moment an 
diesem in der Offenheit des Transzendenzerlebnisses erfahrenen •dialo- 
gischen Verhältnis zwischen Gott und Mensch aufgefaßt werden, weil und 
insofern dieser Wahlgegenstand sich in das Ganze dieses dialogischen 
Gesprächs einfügt, ohne dessen grenzenlose und bedingungslose Offenheit 
zu gefährden oder aufzuheben"58. Rein innerweltlich gesehen, kann sich 
dieser Wahlgegenstand, zu dem sich der Mensch betend entscheidet, später 
als ungenügend, überholbar, sogar schädlich erweisen; für diesen konkre- 
ten Augenblick aber war er die beste Vermittlung der •transzendentalen 
Offenheit, in der der Mensch sich als Wort Gottes zugesagt erfährt, und 
darum heilshaft Wille Gottes"59. 

Hier wird das dialogisch verstandene Gebet, in dem der Mensch selbst 
als das von Gott sich zugesagte Wort Gottes die Anrede Gottes an den 
Menschen ist, auch noch •in seiner kategorialen Einzelinhaltlichkeit dialo- 
gisch"60. Nicht Plötzlichkeit und Unerwartetheit oder sentimentale Rüh- 

54 Gebet - Zwiegespräch mit Gott?, a. a. 0. 237. 
65 Ignatius v. Loyola, Exerzitienbuch 330; 336. 
56 Ignatianische Logik der existentiellen Erkenntnis, a. a. O. 390. 
" Gebet - Zwiegespräch mit Gott?, a. a. 0. 237. 



Michael Meßner 256 

rung weisen dabei auf die Gottgewirktheit hin; wo •vielmehr die partiku- 
läre Wirklichkeit im Bewußtsein, zu der man sich entscheidet, als positive 
Vermittlung bestehen kann vor einer bleibenden und bedingungslosen 
Offenheit auf Gott hin (wir könnten auch sagen: vor einer unbedingten 
kritischen Freiheit), da darf ein solcher partikulärer Gegenstand als uns 
von Gott zugesagt verstanden werden in und mit jener grundlegenden 
Anrede Gottes an uns selbst, die wir selber sind und die wir im Gebet 
vernehmen und annehmen"61. 

Hierin verwirklicht und entfaltet sich das, was Ignatius Indifferenz 
nennt: die Bereitschaft des Menschen zu jeder Willenskundgabe des je 
größeren Gottes, der größer ist als was wir von ihm erfahren, größer als 
alle bestimmten Orte und Wege, über die wir ihn zu finden meinen, auch 
größer als unsere Liebe zum Kreuz. 

Gerade deshalb aber kann sich Gott überall finden lassen: im Fliehen 
von der Welt und mitten auf ihren Straßen und Plätzen. •Und darum 
kennt Ignatius für seine ewige Unruhe zu Gott nur ein Gesetz: ihn in 
allen Dingen suchen, wo er sich je und je finden lassen will"62; oder: •alle 
Dinge" können als uns von Gott für unsere konkrete Situation zugesagt 
verstanden und damit als Anrede Gottes an uns angenommen werden, 
wenn das je einzelne •Ding" in der jeweiligen konkreten Situation die 
Offenheit auf Gott hin fördert. 

Die ewige Unruhe zu Gott, ihn in allen Dingen zu suchen, wo er sich je und 
je finden lassen will, ist das im eigentlichen Sinn zu sich gekommene Gebet; 
in ihr hat sich der Mensch unter das Kreuz gestellt und ist mit Christus 
gestorben, eingegangen •in das Dunkel des Glaubens und in die Ekstasis 
der Liebe zum fernen Gott"63. In dieser Ekstase der Liebe zum fernen Gott 
sind Weltfreudigkeit und Weltflucht, christliches Beten und christliches 
Tun noch eine dialektische Einheit, die sich im indifferenten Menschen je 
nach dem Willen Gottes so oder so ausfaltet. Sie ist die zu sich gekommene 
Einheit, nach der der Mensch - ausgespannt in die Vielheit der •übrigen 
Dinge" - sich sehnt, sie ist •alles in einem und der Mühe, der letzten Kraft 
und Liebe des Herzens wert"64; sie ist der entfaltete •totale Grundakt 
menschlicher Existenz, in dem diese als ganze an das Geheimnis Gottes 
grenzt und auf es hin vertrauend und liebend sich bewegt65; sie ist das uns 
immer schon gegebene Flehen des Geistes Gottes, in das wir in unserer 
Freiheit einstimmen. 
81 Ebda. 237 f. 
62 Die ignatianisdie Mystik der Weltfreudigkeit, a. a. O. 346. 
43 Ebda. 344. 
64 Von der Not und dem Segen des Gebetes, a. a. 0. 7. 
«• Ebda.     M Ebda.        » Ebda.        «5 Vgl. S. 2. 




