Die ewige Unruhe zum je grb’Beren Gott

Zur Theologie des Gebetes und ihrem ignatianischen Hintergrund
nach Karl Rahner

Michael Mefiner SJ, Innsbruck

1. Gebet als totaler Grundakt menschlicher Existenz

In seinem Leben ist der Mensch in die Vielfalt konkreter Moglichkeiten,
sich in seiner Geschichte zu verwirklichen, auseinandergerissen. Er selbst
ist Vielfalt von Geist und Leib, von Innen und Auflen, Freud und Leid,
Raum und Zeit, Tat und Gesinnung. Und er selbst ist es, dem in seinem
reflexen Erkennen sich dieses Unterscheiden hartnackig aufdrangt. Nichts
von dem kann er ergreifen und als das Ganze, das allein Wichtige erklaren.

Und doch lebt in ihm die Sehnsucht nach der Einheit, nach etwas, ,das
alles in einem und der Miihe, der letzten Kraft und Liebe des Herzens
wert ist“L,

Im ,Prozefl des Sich-von-sich-Freimachens“? stellt der Mensch sein
unvertretbares Ich, dem er sonst gern davonléduft, um seine Verantwortung
auf die Umwelt abzuschieben, der uniiberbietbaren Vielfalt der ,iibrigen
Dinge“?, die zwischen seinem bloflen Ich und Gott stehen, und mit denen
er sich sonst naiv identifiziert, gegeniiber. Dieser Prozefl kann so weit
gehen, dafl alles, was der Mensch abgeben kann, zu den ,ubrigen Dingen®
gehort. Was bleibt, ist die ,Spitze der Seele”, die Person, die von Gott
gesetzt, frei und sich verantwortet ist. In ihr meint der Mensch sich als den
einen ganzen, der um sich als Geheimnis weif. Er weifl von sich aber nur,
indem er — von sich aus-gehend — in den von ihm verschiedenen ,iibrigen
Dingen®, die er tut und erleidet, sich selbst vollzieht. Dabei wird er sich
— von sich wegschauend — seiner Einheit bewufit. Diese den ,,anderen Din-
gen“ Ursprung gebende, um sich wissende Einheit der Person ist zugleich
die, die frei entscheidet und sich wagt, antwortet, sich (in Liebe) aussagt
oder sich versagt. — Als solche ist sie der Punkt, ,wo der Mensch an das
Geheimnis Gottes grenzt, der Punkt, wo der Mensch im eigenen Ursprung
aus Gott, als dessen Partner, diesem entweder sich selbst, in der urspriing-
lichen Einheit sich selber entspringend wiedergibt, oder sich Ihm frevelnd
versagend und nach unten gerichtet stiirzt in die eigene Leere seiner Ver-
dammnis“4.

1 Von der Not und dem Segen des Gebetes, Freiburg i. Br. 1958, 7.

2 Betrachtungen zum ignatianischen Exerzitienbuch, Miinchen 1965, 23.
3 Ignatius von Loyola, Exerzitienbuch, 28.

4 Siche dieses Herz, Schriften z. Theologie 111, 382.



Die ewige Unruhe zum je grofieren Gott 245

Dieses Tun, in dem das eine Ganze des Menschen sich vollzieht — dhnlich
wie in Liebe, Vertrauen, Hoffnung, Angst, Selbstlosigkeit, Schweigen, Ver-
stehen — und das deshalb ,alles in einem und der Miihe, der letzten Kraft
und Liebe des Herzens wert ist“3, kann als solches keinen Punkt auflerhalb
haben, von dem her es aufgebaut werden konnte, um verstanden zu wer-
den, bevor es geschieht. Es wird — wie Liebe, Vertrauen, Angst usw. — ,in
seiner Moglichkeit und in seinem Sinn nur greifbar und verstidndlich im
Akt des Vollzugs solcher Grundgeschehnisse der menschlichen Existenz
selbst“8: es wird als in sich schon geschehend vorgefunden und als Angebot
an die Freiheit angenommen oder ist schon verdrangt und abgestorben. —
Diesen ,totalen Grundakt menschlicher Existenz*, in dem diese als ganze
an das Geheimnis Gottes grenzt und auf es hin vertrauend und liebend
sich bewegt, nennt K. Rahner Gebet. In der ,Spitze der Seele® ist es uns
immer schon gegeben — Paulus nennt es das geheime Flehen des Geistes
Gottes —, und wir miissen im Tun unserer Freiheit in es einstimmen.

2. Das Geheimnis Gottes

Das Woraufhin des Gebetes als eines Grundaktes der menschlichen Exi-
stenz ist das Geheimnis Gottes, namenlos, antlitzlos und unsagbar, das in
der Erfahrung des Gebetes dem Menschen ,in der Ganzheit seiner Exi-
stenz“? entgegentritt, ihn umfaflt und ihn in Erkenntnis und Freiheit
immer schon in sich wesen 1if}t. Kann man aber dieses alles tragende und
umfassende Geheimnis im Gebet ansprechen und damit zu einem — eigent-
lich von sich selbst nochmals unterschiedenen - ,Gegenstand“ unseres
Redens und Denkens machen? Muff man vor ithm nicht ,mit abgewandtem
Gesicht verstummen®®, um sich der fiir uns iiberschaubaren , Welt“ zuzu-
wenden?

Gebet ist nach K. Rahner nur es selber, ,wenn es sich selbst versteht als
den letzten Augenblick des Redens vor dem Verstummen, als die Tat der
Verfiigung iiber sich selbst, eben bevor tiber einen die Unbegreiflichkeit
Gottes verfiigt, als die Reflexion, noch eben bevor man sich selbst nach aller
letzten Kraftentfaltung voll Vertrauen fallen 14fit in das unendliche Ganze,
das die Reflexion nie aufarbeiten kann“?. Im Gebet bleibt Gott das unsag-
bare, unbegreifliche, heilige Geheimnis, zu dem man nur kommt, wenn
man freibleibt in der Liebe zu dem, was aufler ihm ist, wenn man den Mut

8 Von der Not und dem Segen des Gebetes, a.a. O. 7.
8 Uber das Beten, GuL 45 (1972) 85.

7 Ebda. 89.

8 Ebda.

® Ebda. 89f.



Michael Mefiner 246

hat, in das Schweigen und in die Leere des Uns-selbst-genommen-seins,
das sich wie eine Wiiste um uns herum ausbreitet, hinein zu sagen: , Vater
unser.“ Dieses Wagnis, das unbegreifliche Geheimnis Gottes anzureden,
kann und mufl immer von neuem unternommen werden.

Dafl dabei der Mensch das ihn tragende und in sich wesen lassende
Geheimnis, das Geschépf den Schopfer wirklich ansprechen kann, wird
nochmals erméglicht durch dieses Geheimnis. Die radikale Abhingigkeit
bewirkt nicht, dafl das Geschopf seine Eigenstindigkeit verliert; der
Schépfer schafft das Geschopf als wirklich freies Anderes, er setzt es so
frei, ,,dal wir wirklich auch vor ihm und auf ihn hin etwas sind“!°. Abhin-
gigkeit und Selbstdndigkeit sind hier Gréfen, die im selben Mafl wachsen.

Da das Gebet einer der Grundvollziige der menschlichen Existenz ist
- wie Liebe, Treue, Daseinsangst usw. —, die man nicht von einem Punkt
auferhalb aufbauen kann, um sie zu verstehen, bevor sie geschehen, die
vielmehr erst greifbar und verstindlich werden im Vollzug, ist es berech-
tigt, in der Frage nach der Legitimation ,des anrufenden Gebetes“ aus-
zugehen von der Tatsache, daf} es das Gebet iiberall in der Menschheits-
geschichte gibt und daf es sich - abgeschen von der jeweiligen gegenstind-
lichen Vermittlung — wie die anderen menschlichen Grundvollziige gegen
alle skeptischen Anzweiflungen, Versuche der Forterklirung und Auf-
16sung und gegen die modernen Zeiten der Rationalitit behauptet; sicher-
lich unter den seltsamsten und verschiedensten Formen; es 148t sich aber
»durch alle seine Entstellungen und geschichtlichen Gestalten hindurch
immer erkennen als jener geheimnisvolle Vorgang, in dem ein Mensch
sich auf das letzte Geheimnis seines Daseins als solches vertrauend, aus-
driicklich, thematisch einlaft“!!. Es gibt das Gebet, ,das Gebet, in dem
Gott das Du wird, der Angeredete, von dem grundsitzlich erwartet wird,
dafl er antworten kann, daf§ er sogar schon sein Wort an uns gerichtet hat,
bevor wir zu reden anfingen, dafl unsere Anrede an Gott also eine ant-
wortende Anrede ist“2.

Das ist so, nicht weil wir von einem ausgedachten Wesen des Menschen
ausgehen und dann fragen, ob solches Anreden sinnvoll sein kann; unser
Ausgangspunkt ist die Wirklichkeit solchen anbetenden Anredens; von da
aus gilt es, das Wesen des Menschen zu bestimmen: der Mensch ist der, der
zu Gott Du sagen kann, der in Endlichkeit und Abhingigkeit dennoch und
erst recht als ein Selbstdndiger, als Partner, Gott gegeniiber offen ist, so,
daf er sich Gott im Gebet tibergibt, ihm, von dem er alles hat, selbst das
Anreden.

10 Ebda. 90 f.

1t Ebda. 86.
12 Ebda. 91.



Die ewige Unruhe zum je grifieren Gott 247

Und unser Anreden ist so, wie es sein muff, wenn wir dieses Dusagen-
konnen als von ,Gott her eréffnete hochste Moglichkeit des Menschen®®
erfahren; wenn wir merken, dafl unser gesprochenes Wort, das wir Gott
sagen und das bei ihm ankommt, von ihm selbst uns gesagt ist, wenn wir
erfahren, ,dafl Gottes Geist in uns beten mufl und er selbst Abba, lieber
Vater sagen muf} als unser Wort, damit wir Vater sagen konnen“!“.

Dieser menschliche Grundakt kann wie jeder andere verkiimmern —
nicht nur aus Schuld. Mit dem Vollzug erschwert sich zunéchst die Ver-
standlichkeit solchen Tuns, und die Antlitzlosigkeit des Geheimnisses 1aft
uns erst recht unsere vollige Nichtigkeit und die Fragwiirdigkeit des Spre-
chens mit diesem fiir uns drohend abweisend gewordenen dunklen Ge-
heimnis erfahren. — Erst im vertrauenden und hoffenden, immer wieder
von neuem vollzogenen Sich-Einlassen auf dieses Geheimnis, das [ = Sich-
Einlassen] nicht sogleich eine partikulire umwerfende Antwort fordert,
kann man Du zu Gott sagen, ,wartend auf den Augenblick, da dieses
Geheimnis unseres Daseins sein Antlitz unverhillt zeigen wird als die
ewige Liebe, die ein unendliches Du zu Du ist“%5,

Bei all dem aber bleiben noch wesentliche Fragen offen: Warum grenzt
der Mensch in der Tiefe seiner Existenz wirklich an das Geheimnis Gottes,
als dessen Partner, dem er sich 6ffnen oder versagen kann? Warum ist
Gebet tatsachlich noch der ,letzte Augenblick vor dem Verstummen® und
nicht einfach Verstummen vor dem unbegreiflichen Geheimnis? Warum
kann man zum Geheimnis Gottes kommen, wenn man frei bleibt in der
Liebe zu dem, was aufler ihm ist, den Mut hat, in das Schweigen und die
Leere des Uns-genommen-seins hinein zu sagen: ,Vater unser“? Muf}
Gebet nicht letztlich doch ein Monolog des Menschen vor dem unbegreif-
lichen Geheimnis Gottes bleiben, von dem er sich fiir sein konkretes Leben
keine konkrete Antwort erwarten kann?

3. Jesus Christus

Das dunkle Geheimnis, das den Menschen in sich wesen 1a8t, das er als
drohend abweisend oder als sanft und still bergend erfdhrt, ist aus der
»Unbezliglichkeit und der Herrlichkeit seines eigenen, in sich selbst griin-
denden Lebens“!® herausgetreten und hat sich selbst ausgesagt: es gibt
einen Menschen, der geboren wurde und gelebt hat wie wir; sein Dasein
hat ,einen Sinn und seligen Ausgang, eine Verstehbarkeit“, auch wenn wir

13 Ebda.

14 Ebda. 16.

15 Ebda. 92.

18 Einiibung priesterlicher Existenz, Freiburg i. Br. 1970, 86.



Michael Mefiner 248

sie noch nicht begreifen; denn ,hier wurde das ewige Wort Gottes, die
liberselige Selbsterkenntnis des Vaters geboren, und zwar so, dafl er sich
zeigen wollte, den Menschen sehen lieR“Y. — Mehr noch: in dem géttlichen
Entschlufl, sich selbst mitzuteilen, ist nicht blof Inkarnation, sondern
zugleich menschliche Mitwelt und Welt tiberhaupt beschlossen, in der sich
Selbstmitteilung Gottes erst wirklich vollziehen kann, d. h. begnadete
Gesamtwirklichkeit. Diese durch die Inkarnation die Welt begnadende
und vergdttlichende Selbstmitteilung Gottes enthiillt das, was wir das
Geheimnis der Trinitit nennen: das ursprunglose, namenlose Geheimnis
aller Wirklichkeit, das sich im Logos aussagt und der Welt mitteilt, wo-
durch die Welt die begnadete ist, d. h. die mit dem Geist Gottes erfiillte.
Menschwerdung des Sohnes geschieht dann zwar in einem bestimmten
Punkt der Geschichte, ist aber das, ,was von vornherein das Ganze der
Welt, der Schopfung und ihrer Geschichte als innere Entelechie trigt“:.

Damit aber ist Gott in die Leere und Ausweglosigkeit unseres Daseins,
in die Schwachheit, Armut, Enge und Dunkelheit unseres Lebens gekom-
men; unsere Welt ist im Grunde erfillt von seinem Licht, seiner Wahrheit,
seinem Leben und ,von der Freiheit, die wirklich gilt“?®. Indem Gott in
der Menschwerdung irdische Wirklichkeit als die seine angenommen und
als Mensch in einer menschlichen Mitwelt gelebt und gelitten hat, ,ist
schon im Logos selbst durch seine Menschwerdung die Welt und die
Menschheit angenommen, sind wir angenommen“2°,

Nachfolge Christi heifit dann: das eigene menschliche Dasein annehmen,
einverstanden sein mit dem, was dazu gehort: Leiblichkeit, Geschlechtlich-
keit, Todverfallenheit, Schmerz, Mitsein mit anderen, Eingefiigtsein in die
Menschheitsgeschichte, in die Geschichte der Natur; all das ist Nachvollzug
der Menschwerdung des Logos. ~ Aber nicht blof diese abstrakte Annahme
der menschlichen Natur, sondern erst recht die Konkretheit des Schicksals,
in dem der Logos als Mensch gelebt hat, ist das ,Existential unseres eige-
nen Daseins“*, d. h. wir sind getragen und entworfen im Logos, der die
Menschheit angenommen und als solcher dieses konkrete Leben als Offen-
barung und Selbstaussage gelebt hat. Sein konkretes Menschenleben — von
dem wir getragen und auf das hin wir ja entworfen sind — zeigt uns, was
mit unserem Leben eigentlich gemeint ist, 148t Christus-férmiges Leben
moéglich werden. ,Deswegen betrachten wir das Leben Jesu, deswegen

17 Betrachtungen zum ignatianischen Exerzitienbuch, a.a. 0., 150.
18 Eindibung priesterlicher Existenz, a.a. Q. 87.

1 Betrachtungen zum ignatianischen Exerzitienbuch, a. a. O. 145.
* Einiibung priesterlicher Existenz, a. a. 0. 97 £.

2t Ebda. 92.



Die ewige Unruhe zum je gréfieren Gott 249

sagen wir, da unser Dasein unweigerlich eine Teilnahme am Tod und
am Kreuz Christi ist“%.

Deshalb gilt fiir unser Gebet: ,Den Mut, Gott in einer sdkularisierten
Welt, in einer Welt des ,Todes Gottes’, der ,Abwesenheit Gottes anzu-
reden, schopft der christliche Mensch offensichtlich aus seiner Verbunden-
heit mit Christus, aus seiner Teilnahme am Leben und am Tod des
geschichtlichen Jesus“%. Denn durch die Menschwerdung des Logos, durch
die die Welt in ihrer tiefsten Wurzel, in der ,Spitze der Seele“ eines
Menschen von der begnadigenden und vergottlichenden Selbstmitteilung
Gottes getragen und bewegt, d.h. mit dem Geist Gottes erfiillt ist, ,ist
alles Sprechen der Erlosten auf Gott hin letztlich unaussprechliches Rufen
des Geistes unseres Herrn Jesus Christus in der Mitte unseres Daseins, ist
einbezogen in die Fiille des Wortes, das unser Fleisch und Blut angenom-
men hat, um es in alle Ewigkeit zu behalten, und langt dort ein, wo das
lebendige Geheimnis des géttlichen Seins ursprunglos waltet“?; nicht
blof die Gebete in mystischen Erfahrungen, sondern auch die Gebete
unserer durchschnittlichen Alltdglichkeit, selbst das stumm gewordene
Hinausharren ,in die fragende dunkle Leere Gottes“?.

4. Formen des Gebetes — das Bittgebet

Hier haben die verschiedensten Formen des Gebetes ihren Ursprung:
Gebet als Doxologie, Anbetung, Lob, Dank und das Bittgebet.

Gebet ist das vertrauende und liebende Sich-hinbewegen der mensch-
lichen Existenz als ganzer auf Gott zu, der auch in seinem Verhiltnis zu
uns frei und unbegreiflich bleibt. Bittgebet ist deshalb nur dann vor Gott
sinnvoll, wenn der Mensch im Bitten um ein bestimmtes Gut vertrauend
sich ,in den souverin verfiigenden Willen Gottes“2 hinein iibergibt. In
dieser bedingungslosen, glaubend, hoffend und liebend sich vollziehenden
Uberantwortung des Menschen in Gott hinein aber relativiert er schon
alle endlichen Giiter, die er erbittet, grundsétzlich: auch das Gegenteil des
Erbetenen kann heilshaft sein, ,wenn es nur von der unbegreiflichen Frei-
heit Gottes geschickt und vom Menschen als Wille Gottes angenommen
wird“?. Diese bedingungslose Ubergabe an Gott befreit den Menschen
zu einer Freiheit, die keiner Einzelmacht in seinem Leben mehr unterwor-

2 FEbda. 93.

B Glaube und Gebet. GuL 42 (1969) 182.

% Betrachtungen zum ignatianischen Exerzitienbuch, a. a. O. 146.
2 Fbda. 146 f.

8 Uber das Beten, a. a. 0. 93.

27 Ebda. 94.



Michael Mefiner 250

fen ist. Erst die Bitte, die in dieser Freiheit an Gott gerichtet wird, hat die
Gewiflheit anzukommen?s,

Der Mensch, der sich so dem souverin verfiigenden Willen Gottes fiber-
1aft, ist der konkrete Mensch mit seinen alltdglichen, banalen Lebens-
bediirfnissen und Lebensnéten. Er kann und soll sich so im Gebet vor Gott
stellen, wie er ist, mit seiner Bitte um etwas Bestimmtes, von dem er
annimmt, dafl es seine Not wenden wird; er soll dies, weil er nicht wissen
kann, ob er nicht gerade so mit seiner Bitte von Gott selbst gewollt ist,
mit einer Bitte, die ihm Gott konkret erfilllen will. ,Wenn aber ein
Mensch als einer, der mit seiner Bedrohtheit ganz in Gott hinein sich ergibt
und zugleich unweigerlich und legitim ein Bestimmtes will, sich vor Gott
hinstellt, ein in seiner Konkretheit sich Uberantwortender ist, dann spricht
er ein Bittgebet“?, und er weif} zugleich, daf} es ein Einstimmen ist in das
Flehen des Geistes Jesu, einbezogen in die fleischgewordene Fiille des
Wortes, und dort angelangt, ,wo das lebendige Geheimnis des gottlichen
Seins ursprunglos waltet“%,

5. Gebet als dialektische Einheit von christlichem Beten und christlichem
Tun, von Weltflucht und Weltfreudigkeit

Der Ort des Gebetes ist die durch die Selbstmitteilung Gottes vergéttlichte
Gesamtwirklichkeit; wo die letzte Tiefe dieser Wirklichkeit erreicht wird
— im geduldigen Ertragen des anderen, im Aushalten der Unbegreiflich-
keit unseres Daseins, in der wissenschaftlichen und technischen Leistung —,
ist ihre scheinbare Profanitit ,durchgebrochen in die Gnade Gottes hin-
ein“®, Jeder ausdriickliche Lebensvollzug in Glaube, Hoffnung und Liebe
auf Gott hin ist dann formell Ehrung Gottes und Gebet. Die ,Gebets-
itbung® ist demgegeniiber eher , Vorbereitung darauf, dafl der Mensch in
seinem ganzen Lebensvollzug sich ausdriicklich auf Gott beziehe und dies
in einer solchen Situation tue, in der er wirklich iiber sich als ganzen mit
der ganzen existentiellen Kraft, die ihm zu Gebote steht, verfiigen kann“?2,

Ignatius von Loyola hat auf die enge Beziehung zwischen Gebet und
»Selbstverleugnung® (d.h. den willentlichen Verzicht auf innerweltliche
Giiter im Dienst an Menschen oder zum Zeugnis fiir den ,, grofleren Gott*)
hingewiesen. Richtig verstandene Selbstverleugnung ist schon die aus-
driickliche Ubergabe in Glaube, Hoffnung und Liebe an Gott, auf die das

* Vgl. das weiter unten zur ignatianischen Indifferenz Gesagte.
2 Uber das Beten, a. a. Q. 94 f.

30 Betrachtungen zum ignatianischen Exerzitienbuch, a. a. Q. 146.
31 Vom Beten heute, Gul 42, 1969, 10.

32 Glaube und Gebet, a. a. 0. 180.



Die ewige Unruhe zum je gréfieren Gott 251

Gebet hinzielt. Im Gebet geschicht gleichsam geistig vorwegnehmend, was
in der Selbstverleugnung ,existentiell“ vollzogen wird. Nach Ignatius ist
deshalb die Vollkommenheit des Menschen mehr an dieser Selbstverleug-
nung als am Gebet zu messen.

Am Beispiel des Ignatius von Loyola kann damit gezeigt werden:

a) Solche Frommigkeit ist eine Frommigkeit des Kreuzes.

Im Strom urchristlicher mystischer Frommigkeit stehend, die eine in Chri-
stus hineinsterbende, das Kleid des armen und gekreuzigten Christus tra-
gende, dem Genuf}, der Selbstbehauptung und der irdischen Liebe unter-
gehende ist, betet Ignatius gleichsam mit der Urkirche: ,Es komme die
Gnade und es gehe diese Welt“3. Zeit und Ewigkeit, Gott und Welt stehen
nicht selbstverstindlich zusammen in einer lachelnden Harmonie. Die
stindige Versuchung des Menschen, ,die Welt als die endgiiltige Offen-
barung Gottes zu nehmen, so Gott zum Sinn der Welt zu machen, daf} die
Welt der Sinn Gottes wird“®, ist aufgesprengt dadurch, daf der ,groflere
Gott“ in das Dasein des Menschen eingebrochen ist und ihn herausruft
aus seiner Welt in das Leben des dreipersénlichen Gottes hinein. Dadurch
ist die Welt, die ,Natur® mit ihrer Tendenz, ,die geschlossene Harmonie
ihres immanenten Systems aufrechtzuerhalten und zu vollenden®%® zur
Vorlaufigkeit degradiert und die Hingabe ihrer Giiter und Werte iiber die
Forderungen einer innerweltlichen Ethik hinaus sinnvoll, in gewissem
Mafle notwendig. In solchem , Vorbeigehenlassen der Welt“ bekennt der
Mensch existentiell, ,dafl Gott den Mittelpunkt seiner menschlichen Exi-
stenz aus der Welt hinaus“ verlagert hat*. Gott ist der freie, iiber der
Welt stehende, sich offenbarende und geschichtlich am Menschen han-
delnde; nach seinem Willensbefehl sucht der Mensch in seiner konkreten
Situation®”. Gottes freie Tat in der Geschichte kann uns zeigen, was Gott
ist und wie er zum Menschen steht. Gott hat in Jesus Christus, dem Gekreu-
zigten, geschichtlich gehandelt; darum bekennt sich Ignatius ,,zum Kreuz
und zur Torheit Christi. Denn all diese Kreuzestorheit ist ihm nur Aus-
druck und Einitbung der Bereitschaft, diesem freien Gott auch dann zu
folgen, wenn er hinausruft aus der Welt, aus ihrem inneren Sinn und Licht,
hinein in sein eigenes Licht, in dem es dem Menschen wird, als gehe er ein
in die Nacht“,

3 Die ignatianische Mystik der Weltfreudigkeit, Schriften z. Theologie III, 835, Zitat
aus Didache 10.

3¢ Ebda. 338.

3 Ebda. 339.

36 Ebda. 340.

37 Vgl. dazu den folgenden Abschnitt.

3% Ebda. 342.



Michael Mefiner 252

b) Solche Frommigkeit ist Weltbejahung.
Das so verstandene ,,Vorbeigehenlassen der Welt“ als antwortendes Be-
kenntnis, dafl der weltjenseitige, frei sich offenbarende Gott die innere
Mitte unseres Daseins ist und als ,existentieller Nachvollzug® der durch
den Gott der Gnade immer schon vollzogenen Verlagerung unseres Schwer-
punktes in den dreipersénlichen Gott hinein, ist erst recht, wenn es zugleich
bekennt, ,dafl diese neue Mitte unserer Existenz nur durch freie Gnade
Gottes“s geschenkt ist. Dadurch unterscheidet sich ,, christliche Weltflucht“
von jeder weltimmanenten — obzwar theonom garantierten — Ethik und
jeder auflerchristlichen Weltflucht, die in der Weltflucht das Mittel sehen,
um von sich aus ,das Innewerden des Absoluten“#® zu erzwingen. Erst im
Glauben an die freie Gnade des sich mitteilenden Gottes weify der Christ,
dafl Gott auch jene Taten des Menschen segnet, die von sich aus diesen
»otempel® nicht schon an sich tragen, dafl auch der ,Dienst an der Welt¥,
die ja die in Christus begnadete Gesamtwirklichkeit ist, als Weg zu Gott
fiihrt. , Wenn sich der Mensch einmal unter das Kreuz gestellt hat und mit
Christus gestorben ist, eingegangen in das Dunkel des Glaubens und in
die Ekstasis der Liebe zum fernen Gott“4, dann kann jedes innerweltliche
sinnvolle Tun dieses Menschen von der Gnade iibernatiirlich so erhsht
werden, daf} es iiber seine innerweltliche Bedeutung hinaus hineinreicht
in das Leben Gottes. In einem solchen Kommen von Gott, dem der Mensch
sich ,in der Demut anbetender Hingabe ausgeliefert® hatte2, ist er zuriick-
gesendet in die Welt, , die zu lassen er in der Torheit des Kreuzes den Mut
gefunden hatte“4s.

Aus dieser ignatianischen Dialektik von Weltflucht und Welifreudig-
keit ergeben sich die beiden Maximen der ,indifferencia® und des ,Gott-
findens in allen Dingen®.

6. Gebet als Dialog und Willenskundgabe Gottes

Bei all dem Gesagten bleibt noch die Frage, ob denn das so verstandene
Gebet nicht letztlich doch ein Selbstgesprich oder ein Monolog bleibt,
bestenfalls eine Anrede Gottes, die aber nie zur Zwiesprache wird. Ist
denn das, was in der unbefangenen Frommigkeit als Anrede Gottes an uns
im Gebet interpretiert wird, wirklich mehr als ,eine eigene seelische

39 Ebda.

40 Ebda. 348.
41 Ebda. 344.
42 Ebda. 344 f.
4 Ebda. 345.



Die ewige Unruhe zum je grofieren Gott 258

Zustandlichkeit oder Tatigkeit“4, als die sie zunéchst erfahren wird? Ist
solches Gebet nicht einfach ein Mit-sich-selbst-zu-Rate-Gehen des Men-
schen, ein Selbstgesprach iber Gott als dem Geheimnis menschlicher Exi-
stenz, eine Selbstreflektion vor Gott, eine Auseinandersetzung mit der
Tatsache der Inkarnation, mit dem Wort Gottes in der Heiligen Schrift,
wobei gerade offenbleibt, wie dieser die menschlichen Bedingtheiten an
sich tragende BewuBtseinsinhalt (d.h. das gehdrte Wort der Heiligen
Schrift) ,als Wort Gottes gehort und verstanden werden konne“4, — Wie
kann der Mensch aus dem an sich allgemeinen Schriftwort fiir seine indi-
viduelle Lebensentscheidung eine konkrete Anrede Gottes erfahren?

Diese Fragen ergeben sich, wenn man erwartet, dafl Gott im Gebet
.etwas®, einen bestimmten Bewuf¥tseinsinhalt unmittelbar so sage, dafl
dieser in seiner besonderen Bewirktheit auch erfafit werde. — K. Rahner
schlagt einen anderen Weg vor: ,, Wie aber, wenn wir sagen wiirden und
sagen dirften: im Gebet erfahren wir uns selber als die von Gott Gesag-
ten, als die in der Konkretheit unserer Existenz von der souverdnen Frei-
heit Gottes Herkommenden und Verfiigten? Wie, wenn wir sagen: Was
Gott uns zunachst einmal sagt, sind wir selber in der Verfiigtheit unserer
Freiheit, in der Unverfugbarkeit unserer Zukunft, in der nie restlos auf-
losbaren und nie funktional rationalisierbaren Faktizitdt unserer Ver-
gangenheit und Gegenwart?“4®

In einem so verstandenen Gebet erfdhrt sich der Mensch in seiner jeweils
konkreten einmaligen geschichtlichen Existenz als sich selber aufgegeben
und so von Gott sich selbst zugesagt. Das Wort, das Gott urspriinglich in
die freie Einmaligkeit des Menschen hinein sagt, ist dieser Mensch ,,selbst
in der Einheit, Ganzheit und Verwiesenheit auf das unbegreifliche Ge-
heimnis, das wir Gott nennen“¥. Wichtig ist, dafl dabei vorausgesetzt
wird, daf} diese Verwiesenheit des Menschen nicht einfach auf das Sein
iiberhaupt geht, sondern durch die in der Selbstmitteilung Gottes gegebene
iibernatirliche Gnade wegen des allgemeinen Heilswillens Gottes immer
schon und uberall ,erhoben und radikalisiert ist auf die Unmittelbarkeit
Gottes hin“%,

Gebet ist Zwiesprache mit Gott, wenn der Mensch — von der ibernatiir-
lichen Gnade erhoben — sich von Gott gesagt erfdhrt, wenn ,dies sein
eigentliches Wesen ausmacht®, zu dessen Konkretheit auch gehort, dafl
Gott sich ithm in freier Gnade mitteilt, ,und wenn er diese Existenz als
Wort Gottes, in dem Gott sich selbst in seinem WORT dem Menschen

U Gebet - Zwiegesprich mit Gott? in: ,Der Mensch vor dem Anspruch der Wakrheit und
der Freiheit”, Festgabe fiir Johannes B. Lotz, Hrsg.: J. de Vries u. W. Brugger, Frank-
furt/M. 1978, 230.

45 Ebda.282. % Ebda.234. ¢ Ebda.285. 8 Ebda.



Michael Mefiner 254

zusagt, im Gebet vorldfit und frei annimmt“#, vorgéngig zur Trennung
des Gebetes in Gebet als ,Gebetsiibung® und in Gebet als ,Selbstverleug-
nung*.

Es bleibt noch zu bemerken, daf} dieses dialogische Verhiltnis zwischen
Gott und dem Menschen aus seinem Wesen heraus einmalig bleiben muf}
und nicht einfach nach dem Muster partnerschaftlicher Verhaltnisse im
zwischenmenschlichen Bereich vorgestellt werden darf.

Auf einen Weg, der die Voraussetzungen solchen Gebetes ansatzweise
reflektiert (die transzendentale Offenheit; Ignatius nennt es Indifferenz)
und das hier Gesagte in Richtung Willenskundgabe Gottes konkret wei-
terfiihrt, weist Ignatius von Loyola hin: In der Erfahrung der gelungenen
Synthese von Weltflucht und Weltfreudigkeit bekennt der unter dem
Kreuz Christi sich selbst gestorbene Mensch, dafl der weltjenseitige, frei
sich offenbarende Gott die innere Mitte seines Daseins ist®; darin kommt
die in das Wesen des Menschen eingeschriebene natiirliche und iber-
natiirliche Wesensindifferenz zu sich selbst.

Auf der untersten denkbaren Stufe ist dieses Erlebnis ein in einziger
Reinheit sich vollzichendes Transzendenzerlebnis. Als solches ist es die
absolute geistige Transzendenz auf das Sein iiberhaupt hin, die faktisch
immer schon von der iibernatiirlichen Gnade erhoben und iiberformt ist
»zu einer Dynamik in die Teilnahme am Leben Gottes selbst“5t, Im Nor-
malfall ist diese iibernatiirlich erhohte Transzendenz in jedem geistigen
Akt als dessen bedingende Moglichkeit unausdriicklich immer schon mit-
gegeben und wird zunédchst erst am gegenstindlichen Objekt bewufit. In
dem Mafle, in dem dieses gegenstdndliche Objekt transparenter wird und
damit die reine Bewegung auf Gott hin ,als ihr reines und uneingeschrink-
tes Woraufhin“®? nicht nur als Erkenntnis gegeben ist, ,sondern auch als
reine Dynamik des bejahenden, sich 6ffnenden Willens, also der Liebe“®,
nahert sich dieses Transzendenzerlebnis dem, was Ignatius Indifferenz,

4 Ebda.; in seiner Anthropologie hat K. Rahner gezeigt, wie das hier Gesagte nicht ein-
fach sachhafte Aussagen sind, die dem Menschen an sich zukommen, sondern dem Inhalt
nach als nicht thematisierte Bedingungen der Moglichkeit in jedem geistigen und freien
Selbstvollzug des Menschen mitvollzogen und mitgewnfit sind, ,so daff dann diese trans-
zendental dialogische Existenz im Gebet vorgelassen, in etwa thematisiert und auch in
reflexer Freiheit angenommen werden kann und so das Gebet sich als Dialog zu verstchen
vermag®, 236.

5 Vgl. S.9f1.

8! Die ignatianische Logik der existentiellen Erkenntnis — Uber einige theologische Pro-
bleme in den Wahlregeln der Exerzitien des heiligen Ignatius, in: ,Ignatius von Loyola.
Seine Gestalt und sein Vermdichinis“, Hrsg. Fr. Wulf, Wiirzburg 1956, 387.

52 Ebda. Vgl. auch S. 12.

53 Ebda. 388; wo Gott als rein er selber gegeben ist, ,in der die Seele ,ganz’ zur Liebe
Gottes als Gottes [der gottlichen Majestit] gezogen ist*, 386.



Die ewige Unruhe zum je gréferen Gott 255

»und (wenn diese Indifferenz wirklich radikal frei vollzogen und durch-
gehalten wird)“%, ,Trost ohne vorausgehende Ursache“ nennt®s.

Wenn Ignatius sagt, dal in dieser — jetzt voll entfalteten — Erfahrung
Betrug ausgeschlossen sei, d. h. unbezweifelbar Gott selbst in ihr gegeben
ist, so hat das darin seinen Grund, daf} ja nicht mit menschlichen Begriffen
und Vorstellungen, die selbst immer unter der ,conversio ad phantasma“
(Hinwendung zum Sinnenhaften) stehen, ein theoretischer Satz uber Gott
hergestellt wird; vielmehr wird die Transzendenz als solche, die reine
Offenheit, und darin Gott als ihr Woraufhin thematisch gemacht. Diese
reine Offenheit schliefit alles ein, sie ,meint immer den wahren Gott, weil
sie ihm kein Gesetz zuspricht, das ihn vergewaltigen konnte, da sie keinen
Satz sagt, der endlich wére und so ihn falsch eingrenzen konnte“s, Wo der
Mensch als ganzer sich in diese Offenheit einlafit — und er tut dies, wenn er
unter dem Kreuz Christi sich selbst gestorben ist —, da kann der Trost sich
einstellen, der nicht triigen kann, weil da der Grund erfahren wird, der
alle Wahrheit, allen Trost und alle Sicherheit erst tragt.

Innerhalb dieser Offenheit im Transzendenzerlebnis kann ein bestimm-
ter Gegenstand, dem gegeniiber man sich entscheiden soll, begegnen, ohne
dafl durch ihn diese Offenheit auf Gott hin verstellt, getriibt wird; viel-
mehr wird er als die Vermittlung erfahren, ,durch die dieses indifferente
Offensein auf Gott in bedingungsloser Weggabe an ihn“% geférdert und
angenommen wird. Hier wird Gebet zum Dialog, und der wie immer
innerweltlich bedingte Wahlgegenstand kann und darf als Moment an
diesem in der Offenheit des Transzendenzerlebnisses erfahrenen ,dialo-
gischen Verhiltnis zwischen Gott und Mensch aufgefafit werden, weil und
insofern dieser Wahlgegenstand sich in das Ganze dieses dialogischen
Gesprachs einfligt, ohne dessen grenzenlose und bedingungslose Offenheit
zu gefdhrden oder aufzuheben®®. Rein innerweltlich gesehen, kann sich
dieser Wahlgegenstand, zu dem sich der Mensch betend entscheidet, spéter
als ungentigend, Gberholbar, sogar schidlich erweisen; fiir diesen konkre-
ten Augenblick aber war er die beste Vermittlung der ,transzendentalen
Offenheit, in der der Mensch sich als Wort Gottes zugesagt erfiahrt, und
darum heilshaft Wille Gottes“?.

Hier wird das dialogisch verstandene Gebet, in dem der Mensch selbst
als das von Gott sich zugesagte Wort Gottes die Anrede Gottes an den
Menschen ist, auch noch ,in seiner kategorialen Einzelinhaltlichkeit dialo-
gisch“®. Nicht Plotzlichkeit und Unerwartetheit oder sentimentale Riih-

54 Gebet —~ Zwiegesprich mit Gott?, a. a. 0. 237.

8 Ignatius v. Loyola, Exerzitienbuch 330; 336.

5 lgnatianische Logik der existentiellen Erkenntnis, a.a. Q. 390.
57 Gebet - Zwiegesprich mit Gott?, a. a. 0. 287.



Michael Mefiner 256

rung weisen dabei auf die Gottgewirktheit hin; wo , vielmehr die partiku-
lare Wirklichkeit im Bewufitsein, zu der man sich entscheidet, als positive
Vermittlung bestehen kann vor einer bleibenden und bedingungslosen
Offenheit auf Gott hin (wir konnten auch sagen: vor einer unbedingten
kritischen Freiheit), da darf ein solcher partikuldrer Gegenstand als uns
von Gott zugesagt verstanden werden in und mit jener grundlegenden
Anrede Gottes an uns selbst, die wir selber sind und die wir im Gebet
vernehmen und annehmen“®.

Hierin verwirklicht und entfaltet sich das, was Ignatius Indifferenz
nennt: die Bereitschaft des Menschen zu jeder Willenskundgabe des je
grofleren Gottes, der grofler ist als was wir von ihm erfahren, grofier als
alle bestimmten Orte und Wege, iiber die wir ihn zu finden meinen, auch
grofer als unsere Liebe zum Kreuz.

Gerade deshalb aber kann sich Gott ilberall finden lassen: im Fliehen
von der Welt und mitten auf ihren Strafien und Plitzen. ,Und darum
kennt Ignatius fiir seine ewige Unrube zu Gott nur ein Gesetz: ihn in
allen Dingen suchen, wo er sich je und je finden lassen will“®2; oder: ,alle
Dinge“ konnen als uns von Gott fiir unsere konkrete Situation zugesagt
verstanden und damit als Anrede Gottes an uns angenommen werden,
wenn das je einzelne ,Ding”“ in der jeweiligen konkreten Situation die
Offenheit auf Gott hin fordert.

Die ewige Unruhe zu Gott, ihn in allen Dingen zu suchen, wo er sich je und
je finden lassen will, ist das im eigentlichen Sinn zu sich gekommene Gebet;
in ihr hat sich der Mensch unter das Kreuz gestellt und ist mit Christus
gestorben, eingegangen ,in das Dunkel des Glaubens und in die Ekstasis
der Liebe zum fernen Gott“%3. In dieser Ekstase der Liebe zum fernen Gott
sind Weltfreudigkeit und Weltflucht, christliches Beten und christliches
Tun noch eine dialektische Einheit, die sich im indifferenten Menschen je
nach dem Willen Gottes so oder so ausfaltet. Sie ist die zu sich gekommene
Einheit, nach der der Mensch — ausgespannt in die Vielheit der ,iibrigen
Dinge* — sich sehnt, sie ist ,alles in einem und der Miihe, der letzten Kraft
und Liebe des Herzens wert“4; sie ist der entfaltete ,totale Grundakt
menschlicher Existenz, in dem diese als ganze an das Geheimnis Gottes
grenzt und auf es hin vertrauend und liebend sich bewegt®; sie ist das uns
immer schon gegebene Flehen des Geistes Gottes, in das wir in unserer
Freiheit einstimmen.

81 Ebda. 237 f.

%2 Die ignatianische Mystik der Weltfreudigkeit, a. a. O. 346.

8 Ebda. 344.

8¢ Von der Not und dem Segen des Gebetes, a.a. 0. 7.
% Ebda. % Ebda. 5 Ebda. 6 Vgl S. 2.





