Urchristliches Gemeindeleben als Frage
an die Kirche von heute

Johannes Beutler SJ, Frankfurt am Main

Wenn wir hier nach der Urkirche fragen, so ist dies nicht etwa Ausdruck
jener Welle der Nostalgie, die unsere ganze Generation und namentlich
die Jingeren unter uns erfafit zu haben scheint.

Wir fragen auch nicht nach der Urkirche in der irrigen Annahme, es
gelte in der Misere der heutigen Kirche nur zu den idealen Urspriingen
zuriickzukehren. In einer solchen Annahme wiirde ein mehrfaches Mif}-
verstindnis stecken. Es wiére ein historischer Irrtum, zu meinen, die Urzeit
der Kirche sei eine Idealzeit gewesen. Schon die oberflichlichste Lektiire
der Paulusbriefe oder des Jakobusbriefs miifite einen das Gegenteil lehren.
Es wire zudem ein praktischer und hermeneutischer Irrtum, zu meinen,
die Strukturen und Ausdrucksformen der Urkirche liefen sich, selbst wenn
sie ideal gewesen waren, einfachhin auf die heutige Kirche und die heuti-
gen Gemeinden ibertragen. Und es wire schlieflich ein theologischer
Irrtum, anzunehmen, es habe in der Kirche irgendwann einmal eine Peri-
ode gegeben, in der sie (noch) nicht Kirche der Siinder gewesen wire und
in der sich ihre siindige Schwiche nicht auch in threm Gemeindeleben und
seinen Ausdrucksformen niedergeschlagen hatte. Es geniigt fiir eine Reform
gerade der kirchlichen Strukturen auch nicht, auf die (hypothetisch rekon-
struierten) Strukturen der Urgemeinde oder der paulinischen Gemeinden
hinzuweisen, da sie ihren Niederschlag im Neuen Testament als der ver-
bindlichen Quelle der christlichen Offenbarung gefunden hétten. Ein sol-
ches Mifiverstandnis kénnte vielleicht von einem reformatorischen Ansatz
her aufkommen. Und doch lehrt uns gerade der schweizerisch-reformierte
Exeget E. Schweizer, dafl ein solches Vorgehen vor dem Neuen Testament
selbst nicht standhalten wiirde. Es wiirde, wenn es das Neue Testament
auf verbindlich in ihm festgelegte Strukturen befragte, dieses nicht mehr
als Evangelium, sondern als Gesetz lesen und damit sein innerstes Wesen
— befreiender Heilszuspruch zu sein — verkennen!.

Worum also geht es? Nun, wir wollen versuchen, uns bei der Suche nach
einer Orientierungshilfe fiir unsere heutigen Gemeinden, die sich zweifel-
los in einer Zeit des Umbruchs und der Neuausrichtung befinden, einige
grundlegende Erfahrungen der ersten christlichen Gemeinden zunutze

1 E. Schweizer, Gemeinde und Gemeindeordnung im Neuen Testament, Ziirich 21959, 7 f
(Abschnitt 1a).



Johannes Beutler 258

zu machen. An den ersten christlichen Gemeinden Palistinas, Syriens,
Kleinasiens und Griechenlands wird ja zum erstenmal ablesbar, was christ-
liche Gemeinde ist und sein kann. Hier konnen wir gewissermaflen zuse-
hen, wie sich allererst iberhaupt christliche Gemeinde bildet, und zwar
noch unter dem unmittelbaren Eindruck Jesu selber und des ersten Jiinger-
kreises, den er noch zu Lebzeiten um sich gesammelt hatte. Von daher ist
die Urkirche keine beliebige Zeit der Kirchengeschichte, und schon des-
wegen bleibt sie — unter den gemachten Vorbehalten — normativ fiir alle
kommenden Generationen. Sie ist selber, wie ihre zentrale Feier (das
Mahl und Opfer der ,Neuen Stiftung“) und wie ihr zentrales Buch (das
sich herausbildende ,Neue Testament“), das Testament, das Vermichtnis
des Herrn und behalt als solches bleibende Bedeutung.

Der Ausdruck ,urchristliche Gemeinde® bedarf wohl noch eines Wortes
der Erklarung. Wir meinen mit diesem Wort nicht die sog. Urgemeinde
von Jerusalem, wenigstens nicht ausschlieflich. Auf der anderen Seite
dehnen wir die urchristliche Gemeinde auch nicht so weit aus, dafl wir sie
mit der Gemeinde des Neuen Testaments identifizieren. H. Conzelmann
hat in seinem Buch ,Geschichte des Urdchristentums“® mit Recht davor
gewarnt, eine solche Gleichsetzung vorzunehmen. Die neutestamentliche
Ara reicht ja bis weit ins zweite Jahrhundert hinein, und mehrere Schrif-
ten der sog. Apostolischen Vater (wie die Klemens- und die Ignatiusbriefe
sowie die Didache) sind zeitlich frither anzusetzen als die letzten Schriften
des Neuen Testaments (z. B. der Zweite Petrusbrief). Mit H. Conzelmann
zichen wir es daher vor, eine andere Abgrenzung des Urchristentums vor-
zunehmen. Das Urdhristentum geht nach ihm dort zu Ende, wo man
beginnt, vom apostolischen Zeitalter zu sprechen und sich von diesem
abzugrenzen. Das ist etwa in der dritten christlichen Generation der Fall?,
zu der namentlich Lukas gehért, aber wohl auch der Verfasser der Pasto-
ralbriefe. Wir werden noch sehen, wie hier aus der historischen Distanz
nun auch schon vereinfachende Tendenzen zutage treten: Lukas identifi-
ziert die Apostel mit den Zwolf Jungern Jesu und 1dft die Kirche aus-
schliefBlich von ihnen gegriindet sein. Wir wissen heute, daf} hier historisch
viel komplexere Prozesse zu einem vereinfachten Bild zusammengeordnet
worden sind. Fiir unsere Abgrenzung des urchristlichen Zeitalters mag es
jedoch geniigen, die beginnende Riickschau auf das apostolische Zeitalter
als die Grenze des Urchristentums anzusetzen. Wir werden hier auf das
Ende des ersten Jahrhunderts gefiihrt.

Was kennzeichnet nun das Gemeindeleben des so bestimmten urchrist-
lichen Zeitalters? Wenn wir so fragen, missen wir vor allem nach dem

2 Géttingen 1969.
3 Ebda., 81.



Urdhristliches Gemeindeleben als Frage an die Kirche von heute 259

Leben der einzelnen christlichen Gemeinden fragen. Ganz gewifl besteht
zwischen den einzelnen christlichen Gemeinden der von uns untersuchten
Zeit ein einigendes Band des Glaubens und der Liebe, von dem noch zu
sprechen sein wird. Dennoch meint das griechische Wort éxxinoia nicht nur
und nicht in erster Linie das, was wir heute mit dem Wort ,Kirche“ bezeich-
nen. Es steht vielmehr auch und sogar in erster Linie fiir die Ortsgemeinde,
also die Kirche Gottes in Korinth usw. (1 Kor 1,2; 2 Kor 1, 1), die freilich
als Vorort und konkrete Verwirklichung der ganzen Kirche Gottes gesehen
wird, und sogar fiir die Hausgemeinde (vgl. Kol 4, 15; Phlm 2). Das deut-
sche Wort ,Gemeinde“ bringt diesen Sachverhalt besser zum Ausdruck
als das Wort ,Kirche“, und es macht zudem deutlich, dafl das griechische
Wort urspriinglich , Volksversammlung® meint, also vom Menschen her
denkt, nicht von der Institution.

Was also erfahren wir aus dem Neuen Testament iiber das Leben der
einzelnen urchristlichen Gemeinden? Wenn man die Beobachtungen auf
eine kurze Formel bringen will, so kénnen wir in den urchristlichen Ge-
meinden eine doppelte Charakteristik entdecken, die zunachst zusammen-
genommen einen Widerspruch zu ergeben scheint: die urchristliche
Gemeinde scheint sowohl eine geschlossene wie eine offene Gemeinde
gewesen zu sein. Dafl es sich hier nicht um einen Widerspruch handelt und
in welchem Sinne, muf} unsere Untersuchung selber erweisen. Wenn wir
im iibrigen gerade diese beiden Charakteristika herausgreifen und das
mannigfache und vielgestaltige Leben der Urgemeinde gerade auf dieses
Begriffspaar bringen, so erheben wir damit nicht den Anspruch geschichts-
loser Objektivitdt. Eine solche gibt es bekanntlich nicht. Vielmehr wird
unser Interesse bereits von der heutigen kirchlichen Situation und ihrer
Bewaltigung geleitet, ohne dafl wir dieses Anliegen hier noch eigens als
solches thematisch zu machen brauchten. Die Untersuchung und der Blick
auf die urchristliche Gemeinde selbst wird uns vielmehr helfen, uns iiber
unser Anliegen klarer zu werden.

1. Geschlossene Gemeinde

Mit ,geschlossener® Gemeinde meinen wir hier nicht dasselbe wie ,abge-
schlossene“ oder sogar ,abgekapselte® Gemeinde. Wir meinen vielmehr
eine Gemeinde von innerer Lebendigkeit, die vor und bei allen Auflen-
kontakten zundchst einmal ein ausgepragtes eigenes Profil hat. Daf} dies
der Fall gewesen sei, wird man bei den ersten christlichen Gemeinden
sagen dirfen.

Blicken wir zunichst auf die erste christliche Gemeinde, von der wir
geschichtliche Nachrichten haben, die von Jerusalem. Lukas hat uns in der



Johannes Beutler 260

sog. Apostelgeschichte ein lebendiges Bild von dieser Urgemeinde in Jeru-
salem vermittelt. Er entwirft hier freilich nicht nur ein Idealbild von dieser
ersten christlichen Gemeinde, sondern erweckt auch den Eindrudk, es
handle sich hier auch historisch gesehen um die erste und zunachst einzige
christliche Gemeinde. Diese leztere Behauptung wird widerlegt durch
Spuren von christlichen Gemeinden der ersten Generation in Galilda,
denen wir in den Evangelien begegnen. Aber bleiben wir zunichst bei der
Schilderung des urchristlichen Gemeindelebens durch Lukas.

In mehreren kurzen Sammelberichten hat Lukas in den ersten Kapiteln
der Apostelgeschichte (2,42-47; 4,32-37; 5,12~16) einen Eindruck vom
Leben der Jerusalemer Urgemeinde zu vermitteln gesucht. Schon Apg 2,42,
wo Lukas erstmalig das Leben der Kirche von Jerusalem zu schildern ver-
sucht, in die die Neubekehrten vom ersten Pfingstfest auf genommen wur-
den, enthdlt alle charakteristischen Ziige, die auch in den iibrigen Sammel-
berichten hervortreten: ,Sie beharrten in der Lehre der Apostel und in der
Gemeinschaft, im Brechen des Brotes und in den Gebeten.“ Die erste
Gemeinde ist also nicht nur einmiitig im Glauben, der hier als die Lehre
der Apostel und damit die ,reine“ Lehre charakterisiert wird, sondern
auch in der Liebe: man kommt zusammen und bricht das Brot, womit
offenbar sowohl gemeinsame Mahlzeiten wie auch im besonderen die
gemeinsame Feier der Eucharistie gemeint ist, man trifft sich zum Gebet
und man teilt auch Hab und Gut. Daf} diese ersten Christen ,alles gemein-
sam hatten“, ist eine Behauptung, die wir in den Sammelberichten auch
sonst noch finden und die im Laufe der Kirchengeschichte immer wieder
Interesse gefunden hat. Diese sog. Gitergemeinschaft ist wohl schon Apg
2,42 mit dem Wort xowwvia gemeintt. Die Gemeinsamkeit dieser ersten
Christen zeigt sich nach dieser Darstellung also in besonders eindrucks-
voller Weise dadurch, daf sie bis in den materiellen Bereich hineinreicht
und dabei die Gblichen Besitzstrukturen durchbricht.

Nun trifft dieses ideale Gemeindebild historisch geschen auf einige
Schwierigkeiten, wenn man es als eine riickschauende Darstellung aus der
Sicht des Lukas am Ende des ersten Jahrhunderts erkennt. Schon das Fest-
halten der ersten Christen an der Lehre der Apostel erscheint als Ausdruck
jenes Riickblicks auf die apostolische Zeit, von dem wir gesprochen haben.
Die Kirche ist zur Zeit des Lukas bereits von der beginnenden Gnosis
bedroht® und braucht das Vorbild der an der Lehre der Apostel orientierten
ersten Gemeinde fiir das Standhalten gegenitber dem Angebot an neuen
Heilslehren auch innerhalb der Kirche. Treue zur Lehre der Apostel heifit

¢ Vgl. H. Conzelmann, Die Apostelgeschichte, Tibingen 1968, und E.Haenchen, Die
Apostelgeschichte, Gottingen 51965, zu Apg 2, 42.
8 Vgl dazu Ch. H. Talbert, Luke and the Gnostics, Nashville (USA) 1966.



Urdhristliches Gemeindeleben als Frage an die Kirche von heute 261

also Treue zur Verkiindigung Jesu und zur urspriinglichen Verkiindigung
iiber Jesus, zum Zeugnis der ersten Zeugen.

Auch die starke Hervorhebung der Giitergemeinschaft scheint einem
Anliegen des Lukas zu entsprechen, das ihm durch das starke Sozialgefalle
in seiner eigenen Gemeinde aufgegeben war. Nicht zu unrecht ist der
dritte Evangelist ,Lukas, Evangelist der Armen“ genannt werden®.

Ahnlich konnte der Hinweis auf die Einmiitigkeit der ersten Gemeinde
im Gebet und beim Brotbrechen zeitgeschichtliche Hintergriinde haben.

Damit ist freilich nicht gesagt, Lukas habe das von ihm entworfene
Gemilde der Urgemeinde frei geschaffen, um damit seine eigene Gemeinde
zu erbauen. Alles spricht vielmehr dafiir, daf er es versteht, aus vereinzel-
ten Notizen iiber das Leben der Urgemeinde ein lebendiges Gesamtbild
zu rekonstruieren, das als Ganzes zwar nicht der Wirklichkeit entspricht,
aber doch eine Reihe auch sonst nachpriifbarer Einzelziige enthilt.

Da ist zunichst die urchristliche Gemeinde als Glaubensgemeinschaft.
Was die ersten Christen einte, war zunachst das gemeinsame Bekenntnis
zu Christus, dem Auferstandenen. Sie alle kamen aus dem Judentum, und
schon vorgingig zum christlichen Bekenntnis einte sie der Glaube an den
Schopfergott und Gott Israels, den sie im Kult feierten und im Gebet anrie-
fen und dessen Gesetz sie befolgten. Was sie gemeinsam aus dem Judentum
mitbrachten, war ferner die Erwartung einer endzeitlichen Vollendung
der Welt und der Geschicke Israels. Dennoch war es mehr als ein neuer
Glaubensartikel, der die ersten Christen zusammenfiihrte und zusammen-
hielt. Es war die Glaubensiiberzeugung, dafl Gott sich in Jesus endgiiltig
und uniiberholbar offenbart hatte, und zwar iiber den Tod Jesu hinweg.
Dieser Glaube artikulierte sich im Glauben an die Auferstehung oder
besser Auferweckung Jesu. So sind die ersten christlichen Bekenntnisse
Bekenntnisse zu Jesus, dem Auferstandenen bzw. Auferweckten. Wenn
nach Apg 2,42 die ersten Christen also ,in der Lehre der Apostel beharr-
ten, so heifdt dies historisch gesprochen zunéchst, daf} sie am Bekenntnis zu
Jesus, dem Auferweckten festhielten, von dem Lukas selbst uns zahlreiche
Beispiele in seiner Apostelgeschichte hinterlassen hat. Es ist dabei wichtig
festzuhalten, dafl das gemeinsame Glaubensbekenntnis zu Jesus in diesem
Stadium Sache jedes einzelnenist. Es gibt also noch kein Auseinanderfallen
zwischen Volkskirche und Entscheidungschristentum. Gemeinde ist viel-
mehr Gemeinde, soweit sie durch das persénliche Glaubensbekenntnis und
die personliche Glaubensiiberzeugung jedes einzelnen getragen wird.

Selbstverstandlich bildet sich dieser erste Kreis von Christen nicht spon-
tan und gleichsam von selbst aus dem Nichts. Es sind vielmehr zunachst als
innerster Kern die irdischen Jinger Jesu, die sich auch nach seiner Auf-
erstehung zu ihm bekennen. Der vordsterliche Jiingerkreis besteht also die



Johannes Beutler 262

Bewihrungsprobe und konstituiert sich als Gemeinde im gemeinsamen
Bekenntnis zu Jesus als dem Auferstandenen. Man hat in den letzten Jah-
ren gern von einer Sammlungsbewegung gesprochen?, die das Auftreten
und Wirken Jesu begleitete. Jesus ruft nicht einzelne zur Bufle wie Johan-
nes der Téufer, sondern er stiftet zugleich unter den von ihm Berufenen
Gemeinschaft. So ist es nun kein Wunder, daf die Erinnerung an ihn und
das Bekenntnis zu ihm als dem Lebenden sich auch in der Gemeinschaft
vollzieht. Gemeinsam wird er im Gebet angerufen, gemeinsam erinnert
man sich seiner vor allem beim Brotbrechen, das rasch zum terminus tech-
nicus fiir die Eucharistiefeier wird. Der Ausdruck 1Rt freilich noch erken-
nen, wie sich diese christliche Liturgiefeier aus dem Mahl heraus ent-
wickelt hat. Eine vorpaulinische Form der Abendmahlsfeier, die bei Pau-
lus 1 Kor 11 erkennbar wird, scheint eine Verbindung von gewdhnlicher
Abendmahlzeit und Eucharistiefeier zu kennen, bei der die Worte tiber
Brot und Wein (als ,,Segensbecher“) das gemeinsame abendliche Mahl der
Gemeinde noch einrahmen. Man kann also sagen, daf} in diesem Stadium
biirgerliches und Gemeindeleben noch ineinandergreifen, dafl es noch
nicht oder nicht mehr eine Trennung von Sakralem und Profanem gibt,
wie sie etwa das Judentum kennt und wie sie sich bald auch wieder in der
Kirche abzeichnen wird. Fir die allererste Zeit scheint die Kirche im {ibri-
gen noch in die Institutionen des Judentums eingebettet. Man trifft sich im
Tempel, auch zum Gebet, ohne dafl dies nun fiir die Christen der aus-
schliefliche Platz der Gottesverehrung wire, und befolgt auch das Gesetz,
ohne dariiber als Heilsweg zu reflektieren. Das erste Christentum erscheint
also als eine Art Sekte oder Gruppe innerhalb des Judentums.

Was schliefllich die Giitergemeinschaft anlangt, so hat Lukas auch hier
anscheinend auf tatsichlich vorkommende Falle zuriickgreifen konnen. Sie
sind aus der Apostelgeschichte selbst noch erkennbar und stehen dort in
einer eigentiimlichen Spannung zu den von Lukas hinzugefiigten generali-
sierenden Angaben. Das bekannteste Beispiel freiwilliger Ubereignung
des Eigentums an die Apostel ist das von Hananias und Saphira in Apg
5,1-11. Sie verkaufen ein ihnen gehoriges Grundstiick (ob es ihr einziger
Besitz ist, wird nicht gesagt) und geben den Erlés den Aposteln, d. h. der
Gemeindeleitung, freilich unter heimlicher Finbehaltung eines Teiles des
Erlgses. Da sie so die Apostel und damit den Heiligen Geist betrogen
haben, trifft sie die Strafe Gottes, und sie werden nacheinander tot hinaus-
getragen. Das eigentliche todeswirdige Vergehen besteht hier also nicht
darin, daf} sie die Gitergemeinschaft nicht voll durchgefiihrt haben, son-

® Vgl. das gleichnamige Buch von H.-]. Degenhardt, Stuttgart 1965,
7 Vgl. zuletzt R. Pesch in seinem Vortrag: Gemeinschaft als Ort des Glaubens: Hirschberg
(Monatsschrift des Bundes Neudeutschland) 27 (1974) 90-97.



Urdhristliches Gemeindeleben als Frage an die Kirche von heute 263

dern daf sie ,nicht Menschen belogen (haben), sondern Gott“. Ausdriick-
lich wird hervorgehoben, dafl sie ihren Besitz durchaus fiir sich hitten
behalten kénnen (vgl. Apg 5,8f.). Ein dhnlicher, offenbar freiwilliger
Ejnzelfall wird von dem spiteren Apostel Barnabas erzahlt (Apg 4,36 f.).
Lukas benutzt diese Einzelnotizen offenbar dazu, um in dem unmittelbar
vorangehenden Sammelbericht generalisierend festzustellen: ,Alle, die
Grundstiicke und Hauser besaRen, verkauften ihren Besitz und legten ihn
den Aposteln zu Fien. Jedem wurde davon zuteil, was er nétig hatte“
(Apg 4,34 f.). Dadurch gab es nach diesem Bericht dann auch keinen, der
Not litt (ebd.). Wir wissen diese einander etwas widersprechenden Berichte
von der Giitergemeinschaft in der Urgemeinde nun etwas besser einzu-
ordnen. Es handelt sich keinesfalls um einen ,Kommunismus in der Urge-
meinde®, wie man vielleicht denken kdnnte®. Vielmehr wird in einzelnen
Fallen Besitz verkauft, um damit die Not der Armen decken zu konnen,
wobei die Verteilung durch die Gemeinde bzw. deren Leitung geschieht.
Offenbar setzt sich hier ein Wesenszug des Jiingerkreises Jesu fort. Auch
Jesus verlangt von einzelnen, die in seine Nachfolge gerufen werden, die
Trennung von ihrem Besitz und dessen Verkauf zugunsten der Armen
(Mk 10, 21 parr.; Lk 12, 38), auch wenn dies nicht zur allgemeinen Bedin-
gung der Nachfolge erhoben wird. Sein engster Jingerkreis scheint im
iibrigen eine gemeinsame Kasse gehabt zu haben, wie an verschiedenen
Stellen in den Evangelien deutlich wird. Mag Lukas also auch bei seiner
Auffassung von der Giitergemeinschaft der ersten Christen auferchristlich
beeinflult gewesen sein (sei es von seiten der Qumrangemeinde, die in
echter Giitergemeinschaft lebte, sei es von seiten der Pythagoreer, sei es von
bestimmten jiidischen Bruderschaften her®): die Praxis des Besitzverkaufs,
die in der Apostelgeschichte erkennbar wird, geht doch wohl auf den Kreis
Jesu zuriick und motiviert sich unmittelbar von der Verkiindigung Jesu
her: wie das von Jesus verkiindete Gottesreich alle irdischen Werte relati-
viert, so auch die Botschaft der ersten Gemeinde. Die Bereitschaft, alles
aufzugeben, um das Reich zu gewinnen, iibersetzt sich hier spontan in die
Bereitschaft, mit dem Erlos der eigenen Habe den Armen in der Gemeinde
zu helfen. Eben dadurch verwirklicht sich offenbar schon ein Stiick Basileia,
wird sichtbar, wie die von Jesus heraufgefithrte neue Ordnung ist.

Wir haben uns mit der Urgemeinde von Jerusalem und den in ihr geiib-
ten Solidarititskundgebungen bewufit etwas linger aufgehalten, da bei
diesen Ausdrucksformen des urchristlichen Gemeindelebens auch nach

8 Vgl. U. Wilckens, Urdhristlicher Kommunismus, in: W. Lobff u. a., Hrsg., Christentum
und Gesellschaft, Gottingen 1969, 129-144.

» Vgl. H. Conzelmann, a.a. 0. (Anm. 4), 81; F. Haudk, Art. xowés: TRWNT 3 (1938),
bes. 791-797; J. P. Audet, La Didacké. Instructions des Apéires, Paris 1958, 331-537.



Johannes Beutler 264

Abzug aller Ubermalungen immer noch geniigend Stoff zum Nachdenken
bleibt.

Fassen wir uns also etwas kiirzer bei der Darstellung der paulinischen
und der johanneischen Gemeinden.

Die von Paulus gegriindeten Gemeinden fallen uns zunichst durch ihre
Heterogenitit auf. Es gibt in ihnen einerseits Christen, die aus dem Grie-
chisch sprechenden Judentum der Diaspora kommen, anderseits wohl schon
vor Paulus Christen aus dem Heidentum, d.h. der griechisch-romischen
Religion und verschiedenen Mysterienkulten. Sie alle finden sich zusam-
men im Glauben an den einen Gott und an den einen Herrn Jesus Christus.
Noch weniger als bei der paléstinensisch-judenchristlichen Gemeinde ist es
hier die gemeinsame religiose Herkunft, noch mehr die eigene Entschei-
dung und Erwihlung, die diese Christen vereint und zusammenhailt. Zu
diesen Unterschieden der religiésen Herkunft kommen solche der sozialen
Zugehérigkeit zur Schicht der Besitzenden oder zu der viel groferen der
sozial Unterprivilegierten. So kann Paulus nach Korinth schreiben: ,Seht
doch auf eure Berufung, Briider! Da sind nicht viele Weise im irdischen
Sinn, nicht viele Michtige, nicht viele Vornehme ... (1 Kor 1,26). Es
ware naiv, anzunehmen, diese Unterschiede hitten sich in den paulinischen
Gemeinden nicht von Anfang an belastend bemerkbar gemacht. Wir sehen
Paulus unermiidlich darauf ausgerichtet, sie nicht spiirbar werden zu las-
sen, sie vielmehr vom Zentrum seiner Botschaft her zu iiberwinden: dem
Heil von Gott her, das an keine menschlichen Voraussetzungen gebunden
ist, weder an soziale wie Bildung noch an religiése. Einen konkreten Anlaf}
bietet die Abendmahlsfeier, bei der es anscheinend schon friih zu sozialen
Spannungen und vielleicht auch religidsen Gruppierungen kommt. Paulus
tritt diesen Miflbrduchen energisch entgegen, indem er auf das Beispiel
Christi verweist, der sich in seinem gerade im Abendmahl gefeierten Tod
dienend fiir die Seinen hingegeben hat (vgl. 1 Kor 11, 17-84). Charakteri-
stisch ist im {ibrigen gerade fiir die Gemeinde von Korinth die grofie Hoch-
schitzung fiir die jedem einzelnen Gemeindemitglied verliehenen Gnaden-
gaben, sei es fiir die Feier des Gottesdienstes, sei es fiir das tibrige Leben
der Gemeinde. Wie im Rémerbrief (Kap.12), so gibt Paulus auch im
1. Korintherbrief ausfiihrliche Anweisungen, wie diese mannigfachen Aus-
drucksformen der Geisterfahrung in der Gemeinde so in Einklang gebracht
werden kénnen, dafl dabei die Liebe das entscheidende Kriterium bleibt
(vgl. 1 Kor 12f.). Wie in Jerusalem, so ist auch hier in Korinth und den
anderen paulinischen Gemeinden offenbar noch alles im Werden. Ge-
meinde ist nichts Vorgegebenes, sondern etwas, was sich immer wieder neu
konstituiert und sich seine Ausdrucksformen kreativ schafft. Darum die
Vielfalt der Charismen und Verantwortlichkeiten, die sich — trotz der all-



Urdhristliches Gemeindeleben als Frage an die Kirche von heute 265

gemein anerkannten Autoritit des Apostels — noch nicht in ein eigentliches
,Amt® institutionalisiert zu haben scheint. Auch die Einheit der Gemeinde
ist so noch nicht recht institutionell abgesichert, sondern erscheint noch
starker als Prozef}, als Ergebnis eines stindig neuen Ringens und Betens.

Die Verbindung der paulinischen Gemeinden unter sich scheint verhalt-
nismiflig intensiv gewesen zu sein. Diejenige mit der Muttergemeinde in
Jerusalem ist dafiir lockerer. Trotzdem ist Paulus an ihr gelegen. Sie
besteht u. a. darin, daf} sich Paulus die Kollekte fiir die Armen von Jeru-
salem sehr angelegen sein 1at. Man kann zwar nicht — mit O. Cullmann'® -
sagen, dafl Paulus hier das einzige einigende Band bei fehlender Einheit
im Credo und in der Missionsstrategie gesehen hitte (Cullmann sieht hier
einen moglichen Modellfall, der die getrennten Kirchen von Rom und der
Reformation trotz getrennten Bekenntnisses miteinander verbinden
konnte). Trotzdem fallt auf, wie hier die Einheit der Kirche nicht nur in der
Orthodoxie, sondern — um einen heute gern gehérten Ausdruck zu gebrau-
chen — auch in der Orthopraxie gesucht wird, ndmlich in der aus der christ-
lichen Liebe entspringenden Sorge fireinander und fir die Armen der
anderen Gemeinde.

Noch kurz ein Wort zur johanneischen Gemeinde. Auch hier ist zwischen
Anspruch und Wirklichkeit zu unterscheiden. Vor allem in den Abschieds-
reden Jesu in den Kapiteln 13-17 des Johannesevangeliums wird die Ein-
heit der Gemeinde thematisch. Der vierte Evangelist macht sie in Joh 17
zum Gegenstand eines eindringlichen Gebets des scheidenden Jesus. Bleibt
hier noch offen, wieweit die johanneische Gemeinde wirklich in sich ge-
schlossen war (wire sie es in der gewiinschten Weise, mifite Jesus dann fiir
ihre Einheit beten?), so verrit uns doch die Sprache und Gedankenwelt
dieses Evangeliums, dafl wir es hier mit einer in sich geschlossenen Gruppe
zu tun haben. Charakteristisch ist hier, wie namentlich im Prolog und in
den Abschiedsreden die ,Welt* als ,bose Welt“ begriffen wird, die sich
der Offenbarung in Jesus widersetzt. In dieser Sicht erhoht sich noch die
Geschlossenheit der Gemeinde. Kennzeichnend ist dabei die Formulierung
des Gebots der Nichstenliebe: es wird in der johanneischen Gemeinde zum
Gebot der Bruderliebe, gilt also zunéchst und vor allem dem andern Mit-
glied der Gemeinde, nicht — wie bei den Synoptikern — dem beliebigen
Nachsten, der in Not ist, oder sogar dem Feind. Hier haben wir eine
Gruppe vor uns, deren Geschlossenheit bis an den Rand des Sektiererischen
geht. Wir werden noch sehen, wie die Johannesgemeinde versucht, mit
dieser Tendenz fertig zu werden.

19 Okumenische Kollekte und Giitergemeinschaft im Urchristentum, in: ders., Vortrige
und Aufsitze 1925-1962, Tibingen/Ziirich 1966, 600-604.



Johannes Beutler 266
2. Offene Gemeinde

Sehen wir einmal von dem etwas schwierigen Sonderfall der johanneischen
Gemeinde ab, so konnen wir die auf den ersten Blick paradox erscheinende
Beobachtung machen, dafl die erste christliche Gemeinde trotz ihrer Ge-
schlossenheit (ja, darf man sagen: gerade wegen ihrer Geschlossenheit?)
eine offene Gemeinde ist.

Bleiben wir zundchst bei dem Beispiel der Urgemeinde von Jerusalem.
Gewil} hat Lukas den missionarischen Elan und die missionarischen Erfolge
dieser jungen Gemeinde wiederum idealistisch dargestellt. Er spricht (Apg
2,41) von dreitausend Gliubigen, die auf die Pfingstpredigt des Petrus
hin der christlichen Glaubensgemeinschaft hinzugefiigt wurden. Auf jeden
Fall verstand sich die werdende Kirche von allem Anfang an missionarisch.
Die erste Phase der Mission scheint nur paléstinensische Juden umfafit zu
haben. Aber noch in Jerusalem dehnt sich die Missionstatigkeit offenbar
auch auf Juden aus der griechisch sprechenden Diaspora aus. Die Apostel-
geschichte spricht von ihnen als ,Hellenisten“, was nicht heifit, daf} es sich
hier schon um Heiden gehandelt hitte. Spannungen zwischen den beiden
Gruppen der aus dem semitischen Sprachbereich und der aus der griechisch
sprechenden Welt kommenden Neuchristen miissen unvermeidlich gewe-
sen sein. Die Apostelgeschichte deutet sie wenigstens noch an in der Ge-
schichte von der Einsetzung der Sieben, die nur als Diener des Tisches
und den Aposteln untergeordnete Gemeindehelfer geschildert werden, die
aber in Wirklichkeit eine selbstindige Gemeindeleitung der hellenistischen
Judenchristen gewesen sein miissen. Von einzelnen dieser Sieben, nament-
lich Stephanus und Philippus, schildert uns Lukas selbst eine Verkiindi-
gung des Wortes bzw. Mission im Kiistengebiet.

Das orthodoxe Judentum hat die Werbung gerade unter den helleni-
stischen Juden der Hauptstadt offenbar nicht ertragen, und so kommt es
zur Auswanderung der hellenistischen Judenchristen nach Syrien, nament-
lich Antiochien, wo nun auch die ersten Bekehrungen von Heiden erfolgen,
denen man Beschneidung und Ubernahme des Gesetzes nicht mehr zur
Pflicht macht. Uns scheint dies heute ein ganz natiirlicher Vorgang. Fiir
jeden, der aus dem Judentum stammte, mufl der Schritt zur ,gesetzesfreien
Heidenmission“ gewaltig gewesen sein.

Und doch erfolgte die Trennung vom Judentum offenbar nicht aufgrund
einer neuen Abgrenzung von seiten der Christen, sondern aufgrund eines
Ausschlusses von seiten der Synagoge. Spuren davon haben sich noch im
Johannesevangelium erhalten. Sie werden auch in der Apostelgeschichte
noch sichtbar, nach der die Christen zunéchst an Tempelkult und Synago-
gengottesdienst teilnehmen, bis man sie aus dem israelitisch-jiidischen



Urdhristliches Gemeindeleben als Frage an die Kirche von heute 267

Kultverband ausschliefit. Nicht aufgrund ihrer Exklusivitét, sondern auf-
grund ihrer Offenheit wird die junge Christengemeinde also ausgeschlos-
sen. E. Schweizer, den wir bereits zitierten, fiihrt diese Offenheit der Ur-
gemeinde auf die Offenheit des Jingerkreises um Jesus zuriick und
schreibt!!: ,So ist es paradoxerweise gerade das Weiterwirken der Offen-
heit des Jiingerkreises, das schlieflich die Trennung vom Judentum be-
stimmt hat. Fehlentwicklung ware also dort, wo die Gemeinde die Mauern
wieder errichtete, auch wenn an die Stelle der zu leistenden Gesetzesgerech-
tigkeit das zu leistende sacrificium intellectus und das Fiir-wahr-halten
dogmatischer Formeln, an die Stelle der Orthopraxie also die Orthodoxie
trate.“ Dieser Satz geht freilich Giber die Frage der Offenheit der Urge-
meinde weit hinaus. Wir werden die hier aufgeworfene Problematik
unten unter den ,Fragen® wieder aufgreifen miissen.

Doch werfen wir vor der Formulierung unserer Fragen noch einen Blick
auf die paulinische und die johanneische Gemeinde.

Fiir die von Paulus gegriindeten Gemeinden ist die Dynamik charakte-
ristisch, die sich vom Apostel her ihnen mitteilt. Es ist schier unglaublich,
wieviele Gemeinden dieser eine Apostel in so kurzer Zeit entweder begriin-
dete oder wenigstens mitbegriindete. Es tut wenig zur Sache, ob die Wer-
bung fir den Glauben mehr aufgrund des intensiven Gemeindelebens
zustande kam oder Frucht unmittelbarer Predigt bei Juden und Heiden
war. Auf jeden Fall haben wir es bei den paulinischen Gemeinden mit
einem Typ von Gemeinden zu tun, der weit davon entfernt ist, sich exklu-
siv mit internen Problemen zu beschiftigen, der vielmehr Mission unter
noch nicht Gldubigen zu seinen wesentlichen Aufgaben zahlt.

Selbst der Gemeindegottesdienst ist offenbar nicht reine Privatsache
der Gemeinde, sondern soll so vor sich gehen, daff ein anwesender Nicht-
glaubiger nicht abgestoflen, sondern angezogen wird. Dieser Grundsatz
wird fiir Paulus in dem berithmten Kap. 1 Kor 14 geradezu zum Kriterium
dafiir, ob und wieweit in der Gemeinde verziickt gesprochen werden darf.
Es soll nur mit Hilfe eines Deuters der verziickten Rede geschehen, und der
Maflstab, wieweit dies iiberhaupt geschehen soll, ist der Eindruck, den ein
anwesender Nichtgldubiger haben wiirde. Man wird hier wohl den Schluf§
ziehen diirfen, dafl Paulus selbst den Gemeindegottesdienst offen fiir
Aufienstehende wiinscht und fiir die Gestaltung des Gottesdienstes selbst
daraus sogar Folgerungen zieht. Auch hier stoflen wir also auf eine offene
Kirche, selbst bei der Feier des Gottesdienstes, in dem sie ihre Identitit
vollzieht.

Im iibrigen ist das Christentum fiir Paulus vom Zentrum seiner Theo-
logie her auf Offenheit angelegt: es ist eben Verkiindigung von einem
1 A 2. 0. (Anm. 1), 39 (Abschnitt 3e).



Johannes Beutler 268

Heil, das an keinen menschlichen Voraussetzungen irgendwelcher Art
hingt — darum der Kampf gegen das ,Gesetz“. Wir haben davon gespro-
chen.

So bleibt uns nur noch ein abschlieRender Blick auf die Gemeinde, der
das Johannesevangelium entstammt!®. Uns war dort die eigentiimliche
Formulierung des Gebotes der Néchstenliebe als Bruderliebe aufgefallen.
Schlieflt sich hier nicht eine Gemeinde nun definitiv von der (als ,bdse*
empfundenen) Welt ab und pflegt die eigene Nestwirme? Achten wir ein-
mal auf die Formulierung des Gebotes der Bruderliebe, wie wir sie etwa
Joh 13, 84 finden: ,Liebt einander; wie ich euch geliebt habe, so sollt auch
ihr einander lieben. Daran werden alle erkennen, daf ihr meine Jiinger
seid, wenn ihr Liebe habt zueinander.“ Die Liebe der Jiinger tragt zwar
ihren Wert in sich selber, dient aber zugleich als Erkennungszeichen der
Jinger Jesu und hat dadurch einen werbenden Bezug nach aufien. Dieser
Bezug wird im sog. Hohepriesterlichen Gebet Jesu noch deutlicher. Dort
heifit es: , Alle sollen eins sein; wie du, Vater, in mir bist und ich in dir
bin, so sollen auch sie in uns sein, damit die Welt glaubt, dafl du mich
gesandt hast“ (Joh 17, 21). Hier ist die Einheit der Jiinger nicht nur Erken-
nungszeichen, sondern ausdriicklich als Motiv des Glaubens der , Welt,
d.h. der noch nicht Glaubenden genannt. Hier kommt nun deutlicher als
an irgendeiner anderen Stelle des Neuen Testaments zum Vorschein, daf}
ein innerer Zusammenhang zwischen der ,geschlossenen“ und der ,offe-
nen“ Gemeinde besteht. Nach dem Verfasser von Joh 17 soll die gelebte
Liebe in der christlichen Gemeinde so anziehend sein, daf sich Auflen-
stehende mit geradezu unwiderstehlicher Gewalt von ihr angezogen fiih-
len. Es bleibt dabei allerdings zu bedenken, dafl dieser Grundsatz vom
Verfasser nicht festgestellt, sondern zum Inhalt eines Gebets, eines Gebets
Jesu gemacht wird.

3. Fragen

Die Fragen, die sich aus dem Bild der urchristlichen Gemeinde ergeben,
so wie wir es rekonstruiert haben, ergeben sich mehr oder weniger spontan.

Da sind zunichst Fragen, die sich auf die Intensitit des heutigen Ge-
meindelebens beziehen, also auf die ,Geschlossenheit“ der Gemeinde und
der Kirche im positiven Sinne. Kniipfen wir dabei an das ,Idealbild“ der
Gemeinde von Apg 2,42 an.

Zur Einheit des Glaubens: Wie ist sie heute zu verwirklichen, sowohl
gesamtkirchlich wie in den einzelnen Gemeinden? Ist es noch méglich, eine

12 Vgl. bierzu J. Beutler, Kirche als Sekte? — Zum Kirchenbild der johanneischen Ab-
schiedsreden, in: Theologische Akademie (Frankfurt a. M.) 10 (1978) 42-57.



Urchristliches Gemeindeleben als Frage an die Kirche von heute 269

einheitliche Sprache zu finden, die in allen Kontinenten verstanden wird?
Ist selbst innerhalb der Ortsgemeinde die Einheit im Glauben dadurch
garantiert, dafl wortlich das gleiche Credo gebetet wird? Oder zwingt die
Tatsache verschiedener Sprachschichten (,Soziolekte“) gerade dazu, den
Glauben fiir die verschiedenen sozialen Schichten und Generationen u. U.
um seiner Einheitlichkeit willen verschieden auszudriicken? Wie verhalten
sich heute fiir uns Orthodoxie und Orthopraxie? Kann man sich legitim
alternativ fiir das eine oder fiir das andere entscheiden? (Die Frage - ge-
geniiber E. Schweizer — so stellen, heifit bereits sie verneinen.)

Zur Einheit der Liebe: Gerade von den paulinischen Gemeinden und
den in ihnen anerkannten Gnadengaben der Gemeindemitglieder her stellt
sich die Frage, ob in unseren Gemeinden der einzelne so zur Entfaltung
kommt, wie es seinen Veranlagungen und Fahigkeiten und seiner speziel-
len Berufung und Gnade entspricht. Das gilt sowohl fiir den Gottesdienst
wie fiir das iibrige Leben der Gemeinde. Sind nicht die Klagen vieler
Glaubigen berechtigt, sie seien im gewohnlichen Gottesdienst — auch nach
dem Konzil — dazu verurteilt, ,,schweigende Mehrheit“ zu sein und kénnten
sich nicht personlich artikulieren? Von da aus stellt sich die Frage nach der
geeigneten Teilnehmerzahl eines Gottesdienstes: sind unsere Gemeinden
nicht zu grof}, um einen personlichen Gottesdienst zu erméglichen? Lafit
aber auf der anderen Seite der Priestermangel es zu, die Gemeinden zu
verkleinern? Ergeben sich von da aus u. U. Konsequenzen fiir das Priester-
bild und den Kreis derjenigen, aus denen die Presbyter zu rekrutieren
sind? Was fiir die Entfaltungsmoglichkeiten des einzelnen im Gottesdienst
gilt, gilt natiirlich auch fiir die Entfaltung im iibrigen Leben der Gemeinde.
Sind wir nicht noch zu sehr an , Versorgungsgemeinden® gewohnt?

Zur Einheit in der Liebe gehort im tibrigen — vgl. die paulinische Kol-
lekte! — auch der karitative Zusammenhalt der Gesamtkirche. Sehen wir
nicht noch zu sehr die Einheit der Kirche allein im Glauben und im Amt
gewahrleistet? Sind fiir uns Sammlungen wie die von Misereor und Adve-
niat nicht noch zu sehr freiwillige , gute Werke®, statt notwendiger Aus-
druck der Mitverantwortung der Kirche in Deutschland fiir die notleidende
Kirche in Siidamerika oder Indien zu sein? Miifite nicht mehr von der
Giitergemeinschaft der Apostelgeschichte heute gerade auf gesamtklrch-
licher Ebene getibt werden?

Zur Einheit des Lebens: In den ersten christlichen Gemeinden scheinen
tagliches Leben und Gottesdienst noch viel mehr aufeinander bezogen und
miteinander verwoben zu sein, als dies heute weithin der Fall ist. Welche
Maoglichkeiten gibt es also, hier wieder zu einer stirkeren Einheit zu
kommen? Gemeindezentren kdnnen hier genannt werden, bei denen mit
der Kirche zugleich auch Kindergarten, Altenraum, Jugendrdume gebaut



Johannes Beutler 270

werden. Aber auch an freie Gruppen in der Kirche liefle sich denken, die
sich durch freiwilligen Zusammenschluf} zusammenfinden, seien sie nun
berufsorientiert wie manche der oft so vielgeschmihten Verbinde, seien
sie darauf ausgerichtet, sich gegenseitige Hilfe im familiiren Bereich zu
leisten wie die christlichen Familienkreise, die sich heute so starker Nach-
frage erfreuen. In diesem Zusammenhang konnte man auch auf Experi-
mente wie das der (kirchlich noch nicht formell anerkannten) ,Integrier-
ten Gemeinden“ von Miinchen, Hagen und Wangen verweisen, wo sich
Gruppen von Laien (Ménnern, Frauen und Kindern) zusammengefunden
haben, um nicht nur miteinander Gottesdienst zu halten, sondern auch mit-
einander zu leben und zu arbeiten. Ergeben sich hier neue christliche Le-
bensformen zwischen Ordensleben und Leben in der , Welt*?

Auf der einen Seite sehen wir also die Notwendigkeit einer stirkeren
Geschlossenheit und Intensitit des kirchlichen Gemeindelebens. Auf der
anderen Seite wird heute mit Recht die Forderung nach mehr Offenheit in
der Kirche und in den Gemeinden erhoben. Wir haben gesehen, daf sich
diese Forderung auch von der urchristlichen Gemeinde her stellt. Bischof
Kempf von Limburg bat in seinem jiingsten Hirtenschreiben®® erneut mit
Nachdruck dazu aufgerufen, die Gemeinden mehr als bisher zu 6ffnen und
auf Kontakte mit Randgruppen und Auflenstehenden sowie mit der jiinge-
ren Generation auszurichten. Er verlangt auch ein grofieres soziales Enga-
gement der Kirche und Gemeinde (zunéchst einmal auf kommunaler Ebene)
aus christlicher Verantwortung heraus. Karl Rahner hatte eine solche Off-
nung schon vor zwei Jahren in seinem wichtigen Herder-Biichlein ,Struk-
turwandel der Kirche als Aufgabe und Chance“!* gefordert. Manches
klang dort beim ersten Durchlesen vielleicht mifiverstindlich, so als ob die
Kirche der Zukunft ihre Identitét aufzugeben hitte, um ganz dienende
Kirche fiir alle sein zu kénnen. Beim zweiten Durchlesen stellt man fest,
dafl dies nicht die Absicht Rahners war. Es geht also nicht darum, den
»anonymen Christen“ zum Maf} aller Dinge zu machen, sondern nur dar-
um, den Christen von heute von aller Selbstbespiegelung zu befreien und
ihm die Offenheit zuriickzugeben, die er in der Nachfolge Jesu besitzen
miifite, der sich ja gerade nicht den 99 Gerechten zuwandte, sondern den
Stindern am Rande, denen, die keine ,religidsen Voraussetzungen® mit-
brachten. Dieselbe Forderung wird jiingst in dem Memorandum des Bens-
berger Kreises ,Offene Gemeinde“!s erhoben. Ganz gewif§ ist hier noch
viel Klarung vonnéten. ,Kirche“ ist nicht einfachhin dasselbe wie ,Ge-

18 Gemeinden von heute — Gemeinden fiir morgen?, Limburg 1974.

14 Freiburg i. B. 1972.

15 Offene Gemeinde®. Memorandum deutscher Katholiken, herausgegeben vom Bens-
berger Kreis, Sonderdruck des ,Publik-Forum®.



Kirche als Gottesvolk unterwegs 271

meinde“ und letztere wiederum abzuheben von freien ,Gemeinschaften®
in ihrem Schof. Auch wenn wir die neutestamentliche &xxhnoio mit ,Ge-
meinde“ wiedergegeben haben, so sind wir uns doch bewufit geblieben,
dafl hier jeweils die eine 2xxAnola in den verschiedenen Orts- und Haus-
gemeinden anwesend ist. Aber auf allen Ebenen der Kirche, auch in der
Bundesrepublik, bleibt doch die Forderung nach gréflerer Offenbeit beste-
hen.

Kirche als Gottesvolk unterwegs

Zur Begegnung mit einer menschlichen Kirche
Franz Courth SAC, Vallendar

1. Kirche der Erfahrung und Kirche des Glaubens

Die Initiativen des Zweiten Vaticanums zur Erneuerung der Kirche sind
seiner Zeit mit groflen Erwartungen begrifit und hoffnungsvoll von brei-
testen Schichten aufgegriffen worden. Das von Papst Johannes XXIII. fir
die Arbeit des Konzils gegebene Stichwort von der Uffnung und dem
~aggiornamento”“ der Kirche hatte in weiten Kreisen gesteigertes Interesse
an ihrem Leben und Auftrag geweckt. Noch selten hatte ein kirchliches
Ereignis eine so breit gefacherte Diskussion herausgefordert; denn die
Kirche versprach, eine Entwicklung zu nehmen, daf sie — befreit von der
Last iiberalterter Formen und Vorschriften — wirklich Kirche fiir den Men-
schen sein werde. Gerade weil das Zweite Vaticanum einen kaum geahn-
ten Neuaufbruch wagte, weil es bisher Unbewegliches zu bewegen ver-
stand und eine Gesinnung der Offenheit, des Freimutes und der Zuversicht
offenbarte, weckte es bei vielen Hoffnung und Freude.

Nunmehr sind fast zehn Jahre seit Beendigung des Konzils verflossen.
Die anfiangliche Begeisterung hat nachgelassen; ja, sie scheint sogar einer
gewissen Resignation gegeniiber allem, was Kirche heiflt, gewichen zu sein.
Dies, obgleich sich die Kirche verstarkt dem notleidenden Menschen zuge-
wendet und sich auf sozialem Gebiet engagiert hat: in der Entwicklungs-
hilfe, der Not- und Katastrophenhilfe, in den verschiedensten karitativen





