
Urchristliches Gemeindeleben als Frage 
an die Kirche von heute 
Johannes Beutler SJ, Frankfurt am Main 

Wenn wir hier nach der Urkirche fragen, so ist dies nicht etwa Ausdruck 
jener Welle der Nostalgie, die unsere ganze Generation und namentlich 
die Jüngeren unter uns erfaßt zu haben scheint. 

Wir fragen auch nicht nach der Urkirche in der irrigen Annahme, es 
gelte in der Misere der heutigen Kirche nur zu den idealen Ursprüngen 
zurückzukehren. In einer solchen Annahme würde ein mehrfaches Miß- 
verständnis stecken. Es wäre ein historischer Irrtum, zu meinen, die Urzeit 
der Kirche sei eine Idealzeit gewesen. Schon die oberflächlichste Lektüre 
der Paulusbriefe oder des Jakobusbriefs müßte einen das Gegenteil lehren. 
Es wäre zudem ein praktischer und hermeneutischer Irrtum, zu meinen, 
die Strukturen und Ausdrucksformen der Urkirche ließen sich, selbst wenn 
sie ideal gewesen wären, einfachhin auf die heutige Kirche und die heuti- 
gen Gemeinden übertragen. Und es wäre schließlich ein theologischer 
Irrtum, anzunehmen, es habe in der Kirche irgendwann einmal eine Peri- 
ode gegeben, in der sie (noch) nicht Kirche der Sünder gewesen wäre und 
in der sich ihre sündige Schwäche nicht auch in ihrem Gemeindeleben und 
seinen Ausdrucksformen niedergeschlagen hätte. Es genügt für eine Reform 
gerade der kirchlichen Strukturen auch nicht, auf die (hypothetisch rekon- 
struierten) Strukturen der Urgemeinde oder der paulinischen Gemeinden 
hinzuweisen, da sie ihren Niederschlag im Neuen Testament als der ver- 
bindlichen Quelle der christlichen Offenbarung gefunden hätten. Ein sol- 
ches Mißverständnis könnte vielleicht von einem reformatorischen Ansatz 
her aufkommen. Und doch lehrt uns gerade der schweizerisch-reformierte 
Exeget E. Schweizer, daß ein solches Vorgehen vor dem Neuen Testament 
selbst nicht standhalten würde. Es würde, wenn es das Neue Testament 
auf verbindlich in ihm festgelegte Strukturen befragte, dieses nicht mehr 
als Evangelium, sondern als Gesetz lesen und damit sein innerstes Wesen 
- befreiender Heilszuspruch zu sein - verkennen1. 

Worum also geht es? Nun, wir wollen versuchen, uns bei der Suche nach 
einer Orientierungshilfe für unsere heutigen Gemeinden, die sich zweifel- 
los in einer Zeit des Umbruchs und der Neuausrichtung befinden, einige 
grundlegende Erfahrungen der ersten christlichen Gemeinden zunutze 

1 E. Schweizer, Gemeinde und Gemeindeordnung im Neuen Testament, Zürich 21959, 7 f 
(Abschnitt la). 



Johannes Beutler 258 

zu machen. An den ersten christlichen Gemeinden Palästinas, Syriens, 
Kleinasiens und Griechenlands wird ja zum erstenmal ablesbar, was christ- 
liche Gemeinde ist und sein kann. Hier können wir gewissermaßen zuse- 
hen, wie sich allererst überhaupt christliche Gemeinde bildet, und zwar 
noch unter dem unmittelbaren Eindruck Jesu selber und des ersten Jünger- 
kreises, den er noch zu Lebzeiten um sich gesammelt hatte. Von daher ist 
die Urkirche keine beliebige Zeit der Kirchengeschichte, und schon des- 
wegen bleibt sie - unter den gemachten Vorbehalten - normativ für alle 
kommenden Generationen. Sie ist selber, wie ihre zentrale Feier (das 
Mahl und Opfer der •Neuen Stiftung") und wie ihr zentrales Buch (das 
sich herausbildende •Neue Testament"), das Testament, das Vermächtnis 
des Herrn und behält als solches bleibende Bedeutung. 

Der Ausdruck •urchristliche Gemeinde" bedarf wohl noch eines Wortes 
der Erklärung. Wir meinen mit diesem Wort nicht die sog. Urgemeinde 
von Jerusalem, wenigstens nicht ausschließlich. Auf der anderen Seite 
dehnen wir die urchristliche Gemeinde auch nicht so weit aus, daß wir sie 
mit der Gemeinde des Neuen Testaments identifizieren. H. Conzelmann 
hat in seinem Buch •Geschichte des Urchristentums"2 mit Recht davor 
gewarnt, eine solche Gleichsetzung vorzunehmen. Die neutestamentliche 
Ära reicht ja bis weit ins zweite Jahrhundert hinein, und mehrere Schrif- 
ten der sog. Apostolischen Väter (wie die Klemens- und die Ignatiusbriefe 
sowie die Didache) sind zeitlich früher anzusetzen als die letzten Schriften 
des Neuen Testaments (z.B. der Zweite Petrusbrief). Mit H. Conzelmann 
ziehen wir es daher vor, eine andere Abgrenzung des Urchristentums vor- 
zunehmen. Das Urchristentum geht nach ihm dort zu Ende, wo man 
beginnt, vom apostolischen Zeitalter zu sprechen und sich von diesem 
abzugrenzen. Das ist etwa in der dritten christlichen Generation der Fall3, 
zu der namentlich Lukas gehört, aber wohl auch der Verfasser der Pasto- 
ralbriefe. Wir werden noch sehen, wie hier aus der historischen Distanz 
nun auch schon vereinfachende Tendenzen zutage treten: Lukas identifi- 
ziert die Apostel mit den Zwölf Jüngern Jesu und läßt die Kirche aus- 
schließlich von ihnen gegründet sein. Wir wissen heute, daß hier historisch 
viel komplexere Prozesse zu einem vereinfachten Bild zusammengeordnet 
worden sind. Für unsere Abgrenzung des urchristlichen Zeitalters mag es 
jedoch genügen, die beginnende Rückschau auf das apostolische Zeitalter 
als die Grenze des Urchristentums anzusetzen. Wir werden hier auf das 
Ende des ersten Jahrhunderts geführt. 

Was kennzeichnet nun das Gemeindeleben des so bestimmten urchrist- 
lichen Zeitalters? Wenn wir so fragen, müssen wir vor allem nach dem 
2 Göttingen 1969. 
s Ebda, 8 f. 



Urchristlich.es Gemeindeleben als Frage an die Kirche von heute 259 

Leben der einzelnen christlichen Gemeinden fragen. Ganz gewiß besteht 
zwischen den einzelnen christlichen Gemeinden der von uns untersuchten 
Zeit ein einigendes Band des Glaubens und der Liebe, von dem noch zu 
sprechen sein wird. Dennoch meint das griechische Wort hwktys'wx nicht nur 
und nicht in erster Linie das, was wir heute mit dem Wort •Kirche" bezeich- 
nen. Es steht vielmehr auch und sogar in erster Linie für die Ortsgemeinde, 
also die Kirche Gottes in Korinth usw. (1 Kor 1, 2; 2 Kor 1,1), die freilich 
als Vorort und konkrete Verwirklichung der ganzen Kirche Gottes gesehen 
wird, und sogar für die Hausgemeinde (vgl. Kol 4,15; Phlm 2). Das deut- 
sche Wort •Gemeinde" bringt diesen Sachverhalt besser zum Ausdruck 
als das Wort •Kirche", und es macht zudem deutlich, daß das griechische 
Wort ursprünglich •Volksversammlung" meint, also vom Menschen her 
denkt, nicht von der Institution. 

Was also erfahren wir aus dem Neuen Testament über das Leben der 
einzelnen urchristlichen Gemeinden? Wenn man die Beobachtungen auf 
eine kurze Formel bringen will, so können wir in den urchristlichen Ge- 
meinden eine doppelte Charakteristik entdecken, die zunächst zusammen- 
genommen einen Widerspruch zu ergeben scheint: die urchristliche 
Gemeinde scheint sowohl eine geschlossene wie eine offene Gemeinde 
gewesen zu sein. Daß es sich hier nicht um einen Widerspruch handelt und 
in welchem Sinne, muß unsere Untersuchung selber erweisen. Wenn wir 
im übrigen gerade diese beiden Charakteristika herausgreifen und das 
mannigfache und vielgestaltige Leben der Urgemeinde gerade auf dieses 
Begriffspaar bringen, so erheben wir damit nicht den Anspruch geschichts- 
loser Objektivität. Eine solche gibt es bekanntlich nicht. Vielmehr wird 
unser Interesse bereits von der heutigen kirchlichen Situation und ihrer 
Bewältigung geleitet, ohne daß wir dieses Anliegen hier noch eigens als 
solches thematisch zu machen brauchten. Die Untersuchung und der Blick 
auf die urchristliche Gemeinde selbst wird uns vielmehr helfen, uns über 
unser Anliegen klarer zu werden. 

1. Geschlossene Gemeinde 

Mit •geschlossener" Gemeinde meinen wir hier nicht dasselbe wie •abge- 
schlossene" oder sogar •abgekapselte" Gemeinde. Wir meinen vielmehr 
eine Gemeinde von innerer Lebendigkeit, die vor und bei allen Außen- 
kontakten zunächst einmal ein ausgeprägtes eigenes Profil hat. Daß dies 
der Fall gewesen sei, wird man bei den ersten christlichen Gemeinden 
sagen dürfen. 

Blicken wir zunächst auf die erste christliche Gemeinde, von der wir 
geschichtliche Nachrichten haben, die von Jerusalem. Lukas hat uns in der 



Johannes Beutler 260 

sog. Apostelgeschichte ein lebendiges Bild von dieser Urgemeinde in Jeru- 
salem vermittelt. Er entwirft hier freilich nicht nur ein Idealbild von dieser 
ersten christlichen Gemeinde, sondern erweckt auch den Eindruck, es 
handle sich hier auch historisch gesehen um die erste und zunächst einzige 
christliche Gemeinde. Diese leztere Behauptung wird widerlegt durch 
Spuren von christlichen Gemeinden der ersten Generation in Galiläa, 
denen wir in den Evangelien begegnen. Aber bleiben wir zunächst bei der 
Schilderung des urchristlichen Gemeindelebens durch Lukas. 

In mehreren kurzen Sammelberichten hat Lukas in den ersten Kapiteln 
der Apostelgeschichte (2,42-47; 4,32-37; 5,12-16) einen Eindruck vom 
Leben der Jerusalemer Urgemeinde zu vermitteln gesucht. Schon Apg 2,42, 
wo Lukas erstmalig das Leben der Kirche von Jerusalem zu schildern ver- 
sucht, in die die Neubekehrten vom ersten Pfingstfest aufgenommen wur- 
den, enthält alle charakteristischen Züge, die auch in den übrigen Sammel- 
berichten hervortreten: •Sie beharrten in der Lehre der Apostel und in der 
Gemeinschaft, im Brechen des Brotes und in den Gebeten." Die erste 
Gemeinde ist also nicht nur einmütig im Glauben, der hier als die Lehre 
der Apostel und damit die •reine" Lehre charakterisiert wird, sondern 
auch in der Liebe: man kommt zusammen und bricht das Brot, womit 
offenbar sowohl gemeinsame Mahlzeiten wie auch im besonderen die 
gemeinsame Feier der Eucharistie gemeint ist, man trifft sich zum Gebet 
und man teilt auch Hab und Gut. Daß diese ersten Christen •alles gemein- 
sam hatten", ist eine Behauptung, die wir in den Sammelberichten auch 
sonst noch finden und die im Laufe der Kirchengeschichte immer wieder 
Interesse gefunden hat. Diese sog. Gütergemeinschaft ist wohl schon Apg 
2,42 mit dem Wort xoivoovia gemeint4. Die Gemeinsamkeit dieser ersten 
Christen zeigt sich nach dieser Darstellung also in besonders eindrucks- 
voller Weise dadurch, daß sie bis in den materiellen Bereich hineinreicht 
und dabei die üblichen Besitzstrukturen durchbricht. 

Nun trifft dieses ideale Gemeindebild historisch gesehen auf einige 
Schwierigkeiten, wenn man es als eine rückschauende Darstellung aus der 
Sicht des Lukas am Ende des ersten Jahrhunderts erkennt. Schon das Fest- 
halten der ersten Christen an der Lehre der Apostel erscheint als Ausdruck 
jenes Rückblicks auf die apostolische Zeit, von dem wir gesprochen haben. 
Die Kirche ist zur Zeit des Lukas bereits von der beginnenden Gnosis 
bedroht5 und braucht das Vorbild der an der Lehre der Apostel orientierten 
ersten Gemeinde für das Standhalten gegenüber dem Angebot an neuen 
Heilslehren auch innerhalb der Kirche. Treue zur Lehre der Apostel heißt 

4 Vgl. H. Conzelmann, Die Apostelgeschichte, Tübingen 1963, und E. Haenchen, Die 
Apostelgeschichte, Göttingen 51965, zu Apg 2,42. 
8 Vgl. dazu Ch. H. Talbert, Luke and the Gnostics, Nashville (USA) 1966. 



Urchristliches Gemeindeleben als Frage an die Kirche von heute 261 

also Treue zur Verkündigung Jesu und zur ursprünglichen Verkündigung 
über Jesus, zum Zeugnis der ersten Zeugen. 

Auch die starke Hervorhebung der Gütergemeinschaft scheint einem 
Anliegen des Lukas zu entsprechen, das ihm durch das starke Sozialgefälle 
in seiner eigenen Gemeinde aufgegeben war. Nicht zu unrecht ist der 
dritte Evangelist •Lukas, Evangelist der Armen" genannt werden6. 

Ähnlich könnte der Hinweis auf die Einmütigkeit der ersten Gemeinde 
im Gebet und beim Brotbrechen zeitgeschichtliche Hintergründe haben. 

Damit ist freilich nicht gesagt, Lukas habe das von ihm entworfene 
Gemälde der Urgemeinde frei geschaffen, um damit seine eigene Gemeinde 
zu erbauen. Alles spricht vielmehr dafür, daß er es versteht, aus vereinzel- 
ten Notizen über das Leben der Urgemeinde ein lebendiges Gesamtbild 
zu rekonstruieren, das als Ganzes zwar nicht der Wirklichkeit entspricht, 
aber doch eine Reihe auch sonst nachprüfbarer Einzelzüge enthält. 

Da ist zunächst die urchristliche Gemeinde als Glaubensgemeinschaft. 
Was die ersten Christen einte, war zunächst das gemeinsame Bekenntnis 
zu Christus, dem Auferstandenen. Sie alle kamen aus dem Judentum, und 
schon vorgängig zum christlichen Bekenntnis einte sie der Glaube an den 
Schöpfergott und Gott Israels, den sie im Kult feierten und im Gebet anrie- 
fen und dessen Gesetz sie befolgten. Was sie gemeinsam aus dem Judentum 
mitbrachten, war ferner die Erwartung einer endzeitlichen Vollendung 
der Welt und der Geschicke Israels. Dennoch war es mehr als ein neuer 
Glaubensartikel, der die ersten Christen zusammenführte und zusammen- 
hielt. Es war die Glaubensüberzeugung, daß Gott sich in Jesus endgültig 
und unüberholbar offenbart hatte, und zwar über den Tod Jesu hinweg. 
Dieser Glaube artikulierte sich im Glauben an die Auferstehung oder 
besser Auferweckung Jesu. So sind die ersten christlichen Bekenntnisse 
Bekenntnisse zu Jesus, dem Auferstandenen bzw. Auferweckten. Wenn 
nach Apg 2,42 die ersten Christen also •in der Lehre der Apostel beharr- 
ten", so heißt dies historisch gesprochen zunächst, daß sie am Bekenntnis zu 
Jesus, dem Auf erweckten festhielten, von dem Lukas selbst uns zahlreiche 
Beispiele in seiner Apostelgeschichte hinterlassen hat. Es ist dabei wichtig 
festzuhalten, daß das gemeinsame Glaubensbekenntnis zu Jesus in diesem 
Stadium Sache jedes einzelnen ist. Es gibt also noch kein Auseinanderfallen 
zwischen Volkskirche und Entscheidungschristentum. Gemeinde ist viel- 
mehr Gemeinde, soweit sie durch das persönliche Glaubensbekenntnis und 
die persönliche Glaubensüberzeugung jedes einzelnen getragen wird. 

Selbstverständlich bildet sich dieser erste Kreis von Christen nicht spon- 
tan und gleichsam von selbst aus dem Nichts. Es sind vielmehr zunächst als 
innerster Kern die irdischen Jünger Jesu, die sich auch nach seiner Auf- 
erstehung zu ihm bekennen. Der vorösterliche Jüngerkreis besteht also die 



Johannes Beutler 262 

Bewährungsprobe und konstituiert sich als Gemeinde im gemeinsamen 
Bekenntnis zu Jesus als dem Auferstandenen. Man hat in den letzten Jah- 
ren gern von einer Sammlungsbewegung gesprochen7, die das Auftreten 
und Wirken Jesu begleitete. Jesus ruft nicht einzelne zur Buße wie Johan- 
nes der Täufer, sondern er stiftet zugleich unter den von ihm Berufenen 
Gemeinschaft. So ist es nun kein Wunder, daß die Erinnerung an ihn und 
das Bekenntnis zu ihm als dem Lebenden sich auch in der Gemeinschaft 
vollzieht. Gemeinsam wird er im Gebet angerufen, gemeinsam erinnert 
man sich seiner vor allem beim Brotbrechen, das rasch zum terminus tech- 
nicus für die Eucharistiefeier wird. Der Ausdruck läßt freilich noch erken- 
nen, wie sich diese christliche Liturgiefeier aus dem Mahl heraus ent- 
wickelt hat. Eine vorpaulinische Form der Abendmahlsfeier, die bei Pau- 
lus 1 Kor 11 erkennbar wird, scheint eine Verbindung von gewöhnlicher 
Abendmahlzeit und Eucharistiefeier zu kennen, bei der die Worte über 
Brot und Wein (als •Segensbecher") das gemeinsame abendliche Mahl der 
Gemeinde noch einrahmen. Man kann also sagen, daß in diesem Stadium 
bürgerliches und Gemeindeleben noch ineinandergreifen, daß es noch 
nicht oder nicht mehr eine Trennung von Sakralem und Profanem gibt, 
wie sie etwa das Judentum kennt und wie sie sich bald auch wieder in der 
Kirche abzeichnen wird. Für die allererste Zeit scheint die Kirche im übri- 
gen noch in die Institutionen des Judentums eingebettet. Man trifft sich im 
Tempel, auch zum Gebet, ohne daß dies nun für die Christen der aus- 
schließliche Platz der Gottesverehrung wäre, und befolgt auch das Gesetz, 
ohne darüber als Heilsweg zu reflektieren. Das erste Christentum erscheint 
also als eine Art Sekte oder Gruppe innerhalb des Judentums. 

Was schließlich die Gütergemeinschaft anlangt, so hat Lukas auch hier 
anscheinend auf tatsächlich vorkommende Fälle zurückgreifen können. Sie 
sind aus der Apostelgeschichte selbst noch erkennbar und stehen dort in 
einer eigentümlichen Spannung zu den von Lukas hinzugefügten generali- 
sierenden Angaben. Das bekannteste Beispiel freiwilliger Übereignung 
des Eigentums an die Apostel ist das von Hananias und Saphira in Apg 
5,1-11. Sie verkaufen ein ihnen gehöriges Grundstück (ob es ihr einziger 
Besitz ist, wird nicht gesagt) und geben den Erlös den Aposteln, d. h. der 
Gemeindeleitung, freilich unter heimlicher Einbehaltung eines Teiles des 
Erlöses. Da sie so die Apostel und damit den Heiligen Geist betrogen 
haben, trifft sie die Strafe Gottes, und sie werden nacheinander tot hinaus- 
getragen. Das eigentliche todeswürdige Vergehen besteht hier also nicht 
darin, daß sie die Gütergemeinschaft nicht voll durchgeführt haben, son- 

• Vgl. das gleichnamige Buch von H.-J. Degenhardt, Stuttgart 1965. 
7 Vgl. zuletzt R. Pesch in seinem Vortrag: Gemeinsdiafl als Ort des Glaubens: Hirschberg 
(Monatsschrift des Bundes Neudeutschland) 27 (1974) 90-97. 



Urchristlidies Gemeindeleben als Frage an die Kirche von heute 263 

dem daß sie •nicht Menschen belogen (haben), sondern Gott". Ausdrück- 
lich wird hervorgehoben, daß sie ihren Besitz durchaus für sich hätten 
behalten können (vgl. Apg 5,3 f.). Ein ähnlicher, offenbar freiwilliger 
Einzelfall wird von dem späteren Apostel Barnabas erzählt (Apg 4,36 f.). 
Lukas benutzt diese Einzelnotizen offenbar dazu, um in dem unmittelbar 
vorangehenden Sammelbericht generalisierend festzustellen:  •Alle, die 
Grundstücke und Häuser besaßen, verkauften ihren Besitz und legten ihn 
den Aposteln zu Füßen. Jedem wurde davon zuteil, was er nötig hatte" 
(Apg 4,34 f.). Dadurch gab es nach diesem Bericht dann auch keinen, der 
Not litt (ebd.). Wir wissen diese einander etwas widersprechenden Berichte 
von der Gütergemeinschaft in der Urgemeinde nun etwas besser einzu- 
ordnen. Es handelt sich keinesfalls um einen •Kommunismus in der Urge- 
meinde", wie man vielleicht denken könnte8. Vielmehr wird in einzelnen 
Fällen Besitz verkauft, um damit die Not der Armen decken zu können, 
wobei die Verteilung durch die Gemeinde bzw. deren Leitung geschieht. 
Offenbar setzt sich hier ein Wesenszug des Jüngerkreises Jesu fort. Auch 
Jesus verlangt von einzelnen, die in seine Nachfolge gerufen werden, die 
Trennung von ihrem Besitz und dessen Verkauf zugunsten der Armen 
(Mk 10,21 parr.; Lk 12,33), auch wenn dies nicht zur allgemeinen Bedin- 
gung der Nachfolge erhoben wird. Sein engster Jüngerkreis scheint im 
übrigen eine gemeinsame Kasse gehabt zu haben, wie an verschiedenen 
Stellen in den Evangelien deutlich wird. Mag Lukas also auch bei seiner 
Auffassung von der Gütergemeinschaft der ersten Christen außerchristlich 
beeinflußt gewesen sein (sei es von Seiten der Qumrangemeinde, die in 
echter Gütergemeinschaft lebte, sei es von seiten der Pythagoreer, sei es von 
bestimmten jüdischen Bruderschaften her9): die Praxis des Besitzverkaufs, 
die in der Apostelgeschichte erkennbar wird, geht doch wohl auf den Kreis 
Jesu zurück und motiviert sich unmittelbar von der Verkündigung Jesu 
her: wie das von Jesus verkündete Gottesreich alle irdischen Werte relati- 
viert, so auch die Botschaft der ersten Gemeinde. Die Bereitschaft, alles 
aufzugeben, um das Reich zu gewinnen, übersetzt sich hier spontan in die 
Bereitschaft, mit dem Erlös der eigenen Habe den Armen in der Gemeinde 
zu helfen. Eben dadurch verwirklicht sich offenbar schon ein Stück Basileia, 
wird sichtbar, wie die von Jesus heraufgeführte neue Ordnung ist. 

Wir haben uns mit der Urgemeinde von Jerusalem und den in ihr geüb- 
ten Solidaritätskundgebungen bewußt etwas länger aufgehalten, da bei 
diesen Ausdrucksformen des urchristlichen Gemeindelebens auch nach 

8 Vgl. U. Wilckens, Urchristlicher Kommunismus, in: W. Lohff u. a., Hrsg., Christentum 
und Gesellschaft, Göttingen 1969, 129-144. 
• Vgl. H. Conzelmann, a.a.O. (Anm. 4), 31; F. Hauck, Art. xoivög: ThWNT 3 (1938), 
bes. 791-797; J. P. Audet, La Didache. Instructions des Apotres, Paris 1958, 331-337. 



Johannes Beutler 264 

Abzug aller Übermalungen immer noch genügend Stoff zum Nachdenken 
bleibt. 

Fassen wir uns also etwas kürzer bei der Darstellung der paulinischen 
und der Johanneischen Gemeinden. 

Die von Paulus gegründeten Gemeinden fallen uns zunächst durch ihre 
Heterogenität auf. Es gibt in ihnen einerseits Christen, die aus dem Grie- 
chisch sprechenden Judentum der Diaspora kommen, anderseits wohl schon 
vor Paulus Christen aus dem Heidentum, d.h. der griechisch-römischen 
Religion und verschiedenen Mysterienkulten. Sie alle finden sich zusam- 
men im Glauben an den einen Gott und an den einen Herrn Jesus Christus. 
Noch weniger als bei der palästinensisch-judenchristlichen Gemeinde ist es 
hier die gemeinsame religiöse Herkunft, noch mehr die eigene Entschei- 
dung und Erwählung, die diese Christen vereint und zusammenhält. Zu 
diesen Unterschieden der religiösen Herkunft kommen solche der sozialen 
Zugehörigkeit zur Schicht der Besitzenden oder zu der viel größeren der 
sozial Unterprivilegierten. So kann Paulus nach Korinth schreiben: •Seht 
doch auf eure Berufung, Brüder! Da sind nicht viele Weise im irdischen 
Sinn, nicht viele Mächtige, nicht viele Vornehme ..." (1 Kor 1,26). Es 
wäre naiv, anzunehmen, diese Unterschiede hätten sich in den paulinischen 
Gemeinden nicht von Anfang an belastend bemerkbar gemacht. Wir sehen 
Paulus unermüdlich darauf ausgerichtet, sie nicht spürbar werden zu las- 
sen, sie vielmehr vom Zentrum seiner Botschaft her zu überwinden: dem 
Heil von Gott her, das an keine menschlichen Voraussetzungen gebunden 
ist, weder an soziale wie Bildung noch an religiöse. Einen konkreten Anlaß 
bietet die Abendmahlsfeier, bei der es anscheinend schon früh zu sozialen 
Spannungen und vielleicht auch religiösen Gruppierungen kommt. Paulus 
tritt diesen Mißbräuchen energisch entgegen, indem er auf das Beispiel 
Christi verweist, der sich in seinem gerade im Abendmahl gefeierten Tod 
dienend für die Seinen hingegeben hat (vgl. 1 Kor 11,17-34). Charakteri- 
stisch ist im übrigen gerade für die Gemeinde von Korinth die große Hoch- 
schätzung für die jedem einzelnen Gemeindemitglied verliehenen Gnaden- 
gaben, sei es für die Feier des Gottesdienstes, sei es für das übrige Leben 
der Gemeinde. Wie im Römerbrief (Kap. 12), so gibt Paulus auch im 
1. Korintherbrief ausführliche Anweisungen, wie diese mannigfachen Aus- 
drucksformen der Geisterfahrung in der Gemeinde so in Einklang gebracht 
werden können, daß dabei die Liebe das entscheidende Kriterium bleibt 
(vgl. 1 Kor 12 f.). Wie in Jerusalem, so ist auch hier in Korinth und den 
anderen paulinischen Gemeinden offenbar noch alles im Werden. Ge- 
meinde ist nichts Vorgegebenes, sondern etwas, was sich immer wieder neu 
konstituiert und sich seine Ausdrucksformen kreativ schafft. Darum die 
Vielfalt der Charismen und Verantwortlichkeiten, die sich - trotz der all- 



Urchristliches Gemeindeleben als Frage an die Kirche von heute 265 

gemein anerkannten Autorität des Apostels - noch nicht in ein eigentliches 
•Amt" institutionalisiert zu haben scheint. Auch die Einheit der Gemeinde 
ist so noch nicht recht institutionell abgesichert, sondern erscheint noch 
stärker als Prozeß, als Ergebnis eines ständig neuen Ringens und Betens. 

Die Verbindung der paulinischen Gemeinden unter sich scheint verhält- 
nismäßig intensiv gewesen zu sein. Diejenige mit der Muttergemeinde in 
Jerusalem ist dafür lockerer. Trotzdem ist Paulus an ihr gelegen. Sie 
besteht u. a. darin, daß sich Paulus die Kollekte für die Armen von Jeru- 
salem sehr angelegen sein läßt. Man kann zwar nicht - mit 0. Cullmann10 - 
sagen, daß Paulus hier das einzige einigende Band bei fehlender Einheit 
im Credo und in der Missionsstrategie gesehen hätte (Cullmann sieht hier 
einen möglichen Modellfall, der die getrennten Kirchen von Rom und der 
Reformation trotz getrennten Bekenntnisses miteinander verbinden 
könnte). Trotzdem fällt auf, wie hier die Einheit der Kirche nicht nur in der 
Orthodoxie, sondern - um einen heute gern gehörten Ausdruck zu gebrau- 
chen - auch in der Orthopraxie gesucht wird, nämlich in der aus der christ- 
lichen Liebe entspringenden Sorge füreinander und für die Armen der 
anderen Gemeinde. 

Noch kurz ein Wort zur johanneischen Gemeinde. Auch hier ist zwischen 
Anspruch und Wirklichkeit zu unterscheiden. Vor allem in den Abschieds- 
reden Jesu in den Kapiteln 13-17 des Johannesevangeliums wird die Ein- 
heit der Gemeinde thematisch. Der vierte Evangelist macht sie in Joh 17 
zum Gegenstand eines eindringlichen Gebets des scheidenden Jesus. Bleibt 
hier noch offen, wieweit die johanneische Gemeinde wirklich in sich ge- 
schlossen war (wäre sie es in der gewünschten Weise, müßte Jesus dann für 
ihre Einheit beten?), so verrät uns doch die Sprache und Gedankenwelt 
dieses Evangeliums, daß wir es hier mit einer in sich geschlossenen Gruppe 
zu tun haben. Charakteristisch ist hier, wie namentlich im Prolog und in 
den Abschiedsreden die •Welt" als •böse Welt" begriffen wird, die sich 
der Offenbarung in Jesus widersetzt. In dieser Sicht erhöht sich noch die 
Geschlossenheit der Gemeinde. Kennzeichnend ist dabei die Formulierung 
des Gebots der Nächstenliebe: es wird in der johanneischen Gemeinde zum 
Gebot der Bruderliebe, gilt also zunächst und vor allem dem andern Mit- 
glied der Gemeinde, nicht • wie bei den Synoptikern - dem beliebigen 
Nächsten, der in Not ist, oder sogar dem Feind. Hier haben wir eine 
Gruppe vor uns, deren Geschlossenheit bis an den Rand des Sektiererischen 
geht. Wir werden noch sehen, wie die Johannesgemeinde versucht, mit 
dieser Tendenz fertig zu werden. 

10 ökumenische Kollekte und Gütergemeinschaft im Urchristentum, in: ders., Vorträge 
und Aufsätze 1925-1962, Tübingen/Züridi 1966, 600-604. 



Johannes Beutler 266 

2. Offene Gemeinde 

Sehen wir einmal von dem etwas schwierigen Sonderfall der johanneischen 
Gemeinde ab, so können wir die auf den ersten Blick paradox erscheinende 
Beobachtung machen, daß die erste christliche Gemeinde trotz ihrer Ge- 
schlossenheit (ja, darf man sagen: gerade wegen ihrer Geschlossenheit?) 
eine offene Gemeinde ist. 

Bleiben wir zunächst bei dem Beispiel der Urgemeinde von Jerusalem. 
Gewiß hat Lukas den missionarischen Elan und die missionarischen Erfolge 
dieser jungen Gemeinde wiederum idealistisch dargestellt. Er spricht (Apg 
2,41) von dreitausend Gläubigen, die auf die Pfingstpredigt des Petrus 
hin der christlichen Glaubensgemeinschaft hinzugefügt wurden. Auf jeden 
Fall verstand sich die werdende Kirche von allem Anfang an missionarisch. 
Die erste Phase der Mission scheint nur palästinensische Juden umfaßt zu 
haben. Aber noch in Jerusalem dehnt sich die Missionstätigkeit offenbar 
auch auf Juden aus der griechisch sprechenden Diaspora aus. Die Apostel- 
geschichte spricht von ihnen als •Hellenisten", was nicht heißt, daß es sich 
hier schon um Heiden gehandelt hätte. Spannungen zwischen den beiden 
Gruppen der aus dem semitischen Sprachbereich und der aus der griechisch 
sprechenden Welt kommenden Neuchristen müssen unvermeidlich gewe- 
sen sein. Die Apostelgeschichte deutet sie wenigstens noch an in der Ge- 
schichte von der Einsetzung der Sieben, die nur als Diener des Tisches 
und den Aposteln untergeordnete Gemeindehelfer geschildert werden, die 
aber in Wirklichkeit eine selbständige Gemeindeleitung der hellenistischen 
Judenchristen gewesen sein müssen. Von einzelnen dieser Sieben, nament- 
lich Stephanus und Philippus, schildert uns Lukas selbst eine Verkündi- 
gung des Wortes bzw. Mission im Küstengebiet. 

Das orthodoxe Judentum hat die Werbung gerade unter den helleni- 
stischen Juden der Hauptstadt offenbar nicht ertragen, und so kommt es 
zur Auswanderung der hellenistischen Judenchristen nach Syrien, nament- 
lich Antiochien, wo nun auch die ersten Bekehrungen von Heiden erfolgen, 
denen man Beschneidung und Übernahme des Gesetzes nicht mehr zur 
Pflicht macht. Uns scheint dies heute ein ganz natürlicher Vorgang. Für 
jeden, der aus dem Judentum stammte, muß der Schritt zur •gesetzesfreien 
Heidenmission" gewaltig gewesen sein. 

Und doch erfolgte die Trennung vom Judentum offenbar nicht aufgrund 
einer neuen Abgrenzung von Seiten der Christen, sondern aufgrund eines 
Ausschlusses von Seiten der Synagoge. Spuren davon haben sich noch im 
Johannesevangelium erhalten. Sie werden auch in der Apostelgeschichte 
noch sichtbar, nach der die Christen zunächst an Tempelkult und Synago- 
gengottesdienst teilnehmen, bis man sie aus dem israelitisch-jüdischen 



Urchristliches Gemeindeleben als Frage an die Kirche von heute 267 

Kultverband ausschließt. Nicht aufgrund ihrer Exklusivität, sondern auf- 
grund ihrer Offenheit wird die junge Christengemeinde also ausgeschlos- 
sen. E. Schweizer, den wir bereits zitierten, führt diese Offenheit der Ur- 
gemeinde auf die Offenheit des Jüngerkreises um Jesus zurück und 
schreibt11: •So ist es paradoxerweise gerade das Weiterwirken der Offen- 
heit des Jüngerkreises, das schließlich die Trennung vom Judentum be- 
stimmt hat. Fehlentwicklung wäre also dort, wo die Gemeinde die Mauern 
wieder errichtete, auch wenn an die Stelle der zu leistenden Gesetzesgerech- 
tigkeit das zu leistende sacrificium intellectus und das Für-wahr-halten 
dogmatischer Formeln, an die Stelle der Orthopraxie also die Orthodoxie 
träte." Dieser Satz geht freilich über die Frage der Offenheit der Urge- 
meinde weit hinaus. Wir werden die hier aufgeworfene Problematik 
unten unter den •Fragen" wieder aufgreifen müssen. 

Doch werfen wir vor der Formulierung unserer Fragen noch einen Blick 
auf die paulinische und die johanneische Gemeinde. 

Für die von Paulus gegründeten Gemeinden ist die Dynamik charakte- 
ristisch, die sich vom Apostel her ihnen mitteilt. Es ist schier unglaublich, 
wieviele Gemeinden dieser eine Apostel in so kurzer Zeit entweder begrün- 
dete oder wenigstens mitbegründete. Es tut wenig zur Sache, ob die Wer- 
bung für den Glauben mehr aufgrund des intensiven Gemeindelebens 
zustande kam oder Frucht unmittelbarer Predigt bei Juden und Heiden 
war. Auf jeden Fall haben wir es bei den paulinischen Gemeinden mit 
einem Typ von Gemeinden zu tun, der weit davon entfernt ist, sich exklu- 
siv mit internen Problemen zu beschäftigen, der vielmehr Mission unter 
noch nicht Gläubigen zu seinen wesentlichen Aufgaben zählt. 

Selbst der Gemeindegottesdienst ist offenbar nicht reine Privatsache 
der Gemeinde, sondern soll so vor sich gehen, daß ein anwesender Nicht- 
gläubiger nicht abgestoßen, sondern angezogen wird. Dieser Grundsatz 
wird für Paulus in dem berühmten Kap. 1 Kor 14 geradezu zum Kriterium 
dafür, ob und wieweit in der Gemeinde verzückt gesprochen werden darf. 
Es soll nur mit Hilfe eines Deuters der verzückten Rede geschehen, und der 
Maßstab, wieweit dies überhaupt geschehen soll, ist der Eindruck, den ein 
anwesender Nichtgläubiger haben würde. Man wird hier wohl den Schluß 
ziehen dürfen, daß Paulus selbst den Gemeindegottesdienst offen für 
Außenstehende wünscht und für die Gestaltung des Gottesdienstes selbst 
daraus sogar Folgerungen zieht. Auch hier stoßen wir also auf eine offene 
Kirche, selbst bei der Feier des Gottesdienstes, in dem sie ihre Identität 
vollzieht. 

Im übrigen ist das Christentum für Paulus vom Zentrum seiner Theo- 
logie her auf Offenheit angelegt: es ist eben Verkündigung von einem 
11 A. a. O. (Anm. 1), 39 (Abschnitt 3e). 



Johannes Beutler 268 

Heil, das an keinen menschlichen Voraussetzungen irgendwelcher Art 
hängt - darum der Kampf gegen das •Gesetz". Wir haben davon gespro- 
chen. 

So bleibt uns nur noch ein abschließender Blick auf die Gemeinde, der 
das Johannesevangelium entstammt12. Uns war dort die eigentümliche 
Formulierung des Gebotes der Nächstenliebe als Bruderliebe aufgefallen. 
Schließt sich hier nicht eine Gemeinde nun definitiv von der (als •böse" 
empfundenen) Welt ab und pflegt die eigene Nestwärme? Achten wir ein- 
mal auf die Formulierung des Gebotes der Bruderliebe, wie wir sie etwa 
Joh 13,34 finden: •Liebt einander; wie ich euch geliebt habe, so sollt auch 
ihr einander lieben. Daran werden alle erkennen, daß ihr meine Jünger 
seid, wenn ihr Liebe habt zueinander." Die Liebe der Jünger trägt zwar 
ihren Wert in sich selber, dient aber zugleich als Erkennungszeichen der 
Jünger Jesu und hat dadurch einen werbenden Bezug nach außen. Dieser 
Bezug wird im sog. Hohepriesterlichen Gebet Jesu noch deutlicher. Dort 
heißt es: •Alle sollen eins sein; wie du, Vater, in mir bist und ich in dir 
bin, so sollen auch sie in uns sein, damit die Welt glaubt, daß du mich 
gesandt hast" (Joh 17, 21). Hier ist die Einheit der Jünger nicht nur Erken- 
nungszeichen, sondern ausdrücklich als Motiv des Glaubens der •Welt", 
d. h. der noch nicht Glaubenden genannt. Hier kommt nun deutlicher als 
an irgendeiner anderen Stelle des Neuen Testaments zum Vorschein, daß 
ein innerer Zusammenhang zwischen der •geschlossenen" und der •offe- 
nen" Gemeinde besteht. Nach dem Verfasser von Joh 17 soll die gelebte 
Liebe in der christlichen Gemeinde so anziehend sein, daß sich Außen- 
stehende mit geradezu unwiderstehlicher Gewalt von ihr angezogen füh- 
len. Es bleibt dabei allerdings zu bedenken, daß dieser Grundsatz vom 
Verfasser nicht festgestellt, sondern zum Inhalt eines Gebets, eines Gebets 
Jesu gemacht wird. 

3. Fragen 

Die Fragen, die sich aus dem Bild der urchristlichen Gemeinde ergeben, 
so wie wir es rekonstruiert haben, ergeben sich mehr oder weniger spontan. 

Da sind zunächst Fragen, die sich auf die Intensität des heutigen Ge- 
meindelebens beziehen, also auf die •Geschlossenheit" der Gemeinde und 
der Kirche im positiven Sinne. Knüpfen wir dabei an das •Idealbild" der 
Gemeinde von Apg 2,42 an. 

Zur Einheit des Glaubens: Wie ist sie heute zu verwirklichen, sowohl 
gesamtkirchlich wie in den einzelnen Gemeinden? Ist es noch möglich, eine 
12 Vgl. hierzu J. Beutler, Kirche als Sehte? - Zum Kirchenbild der johanneischen Ab- 
schiedsreden, in: Theologische Akademie (Frankfurt a. M.) 10 (1973) 42-57. 



Urchristliches Gemeindeleben als Frage an die Kirche von heute 269 

einheitliche Sprache zu finden, die in allen Kontinenten verstanden wird? 
Ist selbst innerhalb der Ortsgemeinde die Einheit im Glauben dadurch 
garantiert, daß wörtlich das gleiche Credo gebetet wird? Oder zwingt die 
Tatsache verschiedener Sprachschichten (•Soziolekte") gerade dazu, den 
Glauben für die verschiedenen sozialen Schichten und Generationen u. U. 
um seiner Einheitlichkeit willen verschieden auszudrücken? Wie verhalten 
sich heute für uns Orthodoxie und Orthopraxie? Kann man sich legitim 
alternativ für das eine oder für das andere entscheiden? (Die Frage - ge- 
genüber E. Schweizer - so stellen, heißt bereits sie verneinen.) 

Zur Einheit der Liebe: Gerade von den paulinischen Gemeinden und 
den in ihnen anerkannten Gnadengaben der Gemeindemitglieder her stellt 
sich die Frage, ob in unseren Gemeinden der einzelne so zur Entfaltung 
kommt, wie es seinen Veranlagungen und Fähigkeiten und seiner speziel- 
len Berufung und Gnade entspricht. Das gilt sowohl für den Gottesdienst 
wie für das übrige Leben der Gemeinde. Sind nicht die Klagen vieler 
Gläubigen berechtigt, sie seien im gewöhnlichen Gottesdienst - auch nach 
dem Konzil - dazu verurteilt, •schweigende Mehrheit" zu sein und könnten 
sich nicht persönlich artikulieren? Von da aus stellt sich die Frage nach der 
geeigneten Teilnehmerzahl eines Gottesdienstes: sind unsere Gemeinden 
nicht zu groß, um einen persönlichen Gottesdienst zu ermöglichen? Läßt 
aber auf der anderen Seite der Priestermangel es zu, die Gemeinden zu 
verkleinern? Ergeben sich von da aus u. U. Konsequenzen für das Priester- 
bild und den Kreis derjenigen, aus denen die Presbyter zu rekrutieren 
sind? Was für die Entfaltungsmöglichkeiten des einzelnen im Gottesdienst 
gilt, gilt natürlich auch für die Entfaltung im übrigen Leben der Gemeinde. 
Sind wir nicht noch zu sehr an •Versorgungsgemeinden" gewöhnt? 

Zur Einheit in der Liebe gehört im übrigen • vgl. die paulinische Kol- 
lekte! - auch der karitative Zusammenhalt der Gesamtkirche. Sehen wir 
nicht noch zu sehr die Einheit der Kirche allein im Glauben und im Amt 
gewährleistet? Sind für uns Sammlungen wie die von Misereor und Adve- 
niat nicht noch zu sehr freiwillige •gute Werke", statt notwendiger Aus- 
druck der Mitverantwortung der Kirche in Deutschland für die notleidende 
Kirche in Südamerika oder Indien zu sein? Müßte nicht mehr von der 
Gütergemeinschaft der Apostelgeschichte heute gerade auf gesamtkirch- 
licher Ebene geübt werden? 

Zur Einheit des Lebens: In den ersten christlichen Gemeinden scheinen 
tägliches Leben und Gottesdienst noch viel mehr aufeinander bezogen und 
miteinander verwoben zu sein, als dies heute weithin der Fall ist. Welche 
Möglichkeiten gibt es also, hier wieder zu einer stärkeren Einheit zu 
kommen? Gemeindezentren können hier genannt werden, bei denen mit 
der Kirche zugleich auch Kindergarten, Altenraum, Jugendräume gebaut 



Johannes Beutler 270 

werden. Aber auch an freie Gruppen in der Kirche ließe sich denken, die 
sich durch freiwilligen Zusammenschluß zusammenfinden, seien sie nun 
berufsorientiert wie manche der oft so vielgeschmähten Verbände, seien 
sie darauf ausgerichtet, sich gegenseitige Hilfe im familiären Bereich zu 
leisten wie die christlichen Familienkreise, die sich heute so starker Nach- 
frage erfreuen. In diesem Zusammenhang könnte man auch auf Experi- 
mente wie das der (kirchlich noch nicht formell anerkannten) •Integrier- 
ten Gemeinden" von München, Hagen und Wangen verweisen, wo sich 
Gruppen von Laien (Männern, Frauen und Kindern) zusammengefunden 
haben, um nicht nur miteinander Gottesdienst zu halten, sondern auch mit- 
einander zu leben und zu arbeiten. Ergeben sich hier neue christliche Le- 
bensformen zwischen Ordensleben und Leben in der •Welt"? 

Auf der einen Seite sehen wir also die Notwendigkeit einer stärkeren 
Geschlossenheit und Intensität des kirchlichen Gemeindelebens. Auf der 
anderen Seite wird heute mit Recht die Forderung nach mehr Offenheit in 
der Kirche und in den Gemeinden erhoben. Wir haben gesehen, daß sich 
diese Forderung auch von der urchristlichen Gemeinde her stellt. Bischof 
Kempf von Limburg hat in seinem jüngsten Hirtenschreiben13 erneut mit 
Nachdruck dazu aufgerufen, die Gemeinden mehr als bisher zu öffnen und 
auf Kontakte mit Randgruppen und Außenstehenden sowie mit der jünge- 
ren Generation auszurichten. Er verlangt auch ein größeres soziales Enga- 
gement der Kirche und Gemeinde (zunächst einmal auf kommunaler Ebene) 
aus christlicher Verantwortung heraus. Karl Rahner hatte eine solche Öff- 
nung schon vor zwei Jahren in seinem wichtigen Herder-Büchlein •Struk- 
turwandel der Kirche als Aufgabe und Chance"14 gefordert. Manches 
klang dort beim ersten Durchlesen vielleicht mißverständlich, so als ob die 
Kirche der Zukunft ihre Identität aufzugeben hätte, um ganz dienende 
Kirche für alle sein zu können. Beim zweiten Durchlesen stellt man fest, 
daß dies nicht die Absicht Rahners war. Es geht also nicht darum, den 
•anonymen Christen" zum Maß aller Dinge zu machen, sondern nur dar- 
um, den Christen von heute von aller Selbstbespiegelung zu befreien und 
ihm die Offenheit zurückzugeben, die er in der Nachfolge Jesu besitzen 
müßte, der sich ja gerade nicht den 99 Gerechten zuwandte, sondern den 
Sündern am Rande, denen, die keine •religiösen Voraussetzungen" mit- 
brachten. Dieselbe Forderung wird jüngst in dem Memorandum des Bens- 
berger Kreises •Offene Gemeinde"15 erhoben. Ganz gewiß ist hier noch 
viel Klärung vonnöten. •Kirche" ist nicht einfachhin dasselbe wie •Ge- 

13 Gemeinden von heute - Gemeinden für morgen?, Limburg 1974. 
14 Freiburg i. B. 1972. 
15 •Offene Gemeinde". Memorandum deutscher Katholiken, herausgegeben vom Bens- 
berger Kreis, Sonderdruck des •Publik-Forum". 



Kirche als Gottesvolk unterwegs 271 

meinde" und letztere wiederum abzuheben von freien •Gemeinschaften" 
in ihrem Schoß. Auch wenn wir die neutestamentliche tHKkr\oia mit •Ge- 
meinde" wiedergegeben haben, so sind wir uns doch bewußt geblieben, 
daß hier jeweils die eine zY.Y.hc\a'\,a in den verschiedenen Orts- und Haus- 
gemeinden anwesend ist. Aber auf allen Ebenen der Kirche, auch in der 
Bundesrepublik, bleibt doch die Forderung nach größerer Offenheit beste- 
hen. 

Kirche als Gottesvolk unterwegs 
Zur Begegnung mit einer menschlichen Kirche 

Franz Courth SAC, Vallendar 

1. Kirche der Erfahrung und Kirche des Glaubens 

Die Initiativen des Zweiten Vaticanums zur Erneuerung der Kirche sind 
seiner Zeit mit großen Erwartungen begrüßt und hoffnungsvoll von brei- 
testen Schichten aufgegriffen worden. Das von Papst Johannes XXIII. für 
die Arbeit des Konzils gegebene Stichwort von der Öffnung und dem 
•aggiornamento" der Kirche hatte in weiten Kreisen gesteigertes Interesse 
an ihrem Leben und Auftrag geweckt. Noch selten hatte ein kirchliches 
Ereignis eine so breit gefächerte Diskussion herausgefordert; denn die 
Kirche versprach, eine Entwicklung zu nehmen, daß sie - befreit von der 
Last überalterter Formen und Vorschriften - wirklich Kirche für den Men- 
schen sein werde. Gerade weil das Zweite Vaticanum einen kaum geahn- 
ten Neuaufbruch wagte, weil es bisher Unbewegliches zu bewegen ver- 
stand und eine Gesinnung der Offenheit, des Freimutes und der Zuversicht 
offenbarte, weckte es bei vielen Hoffnung und Freude. 

Nunmehr sind fast zehn Jahre seit Beendigung des Konzils verflossen. 
Die anfängliche Begeisterung hat nachgelassen; ja, sie scheint sogar einer 
gewissen Resignation gegenüber allem, was Kirche heißt, gewichen zu sein. 
Dies, obgleich sich die Kirche verstärkt dem notleidenden Menschen zuge- 
wendet und sich auf sozialem Gebiet engagiert hat: in der Entwicklungs- 
hilfe, der Not- und Katastrophenhilfe, in den verschiedensten karitativen 




