Kirche als Gottesvolk unterwegs 271

meinde“ und letztere wiederum abzuheben von freien ,Gemeinschaften®
in ihrem Schof. Auch wenn wir die neutestamentliche &xxhnoio mit ,Ge-
meinde“ wiedergegeben haben, so sind wir uns doch bewufit geblieben,
dafl hier jeweils die eine 2xxAnola in den verschiedenen Orts- und Haus-
gemeinden anwesend ist. Aber auf allen Ebenen der Kirche, auch in der
Bundesrepublik, bleibt doch die Forderung nach gréflerer Offenbeit beste-
hen.

Kirche als Gottesvolk unterwegs

Zur Begegnung mit einer menschlichen Kirche
Franz Courth SAC, Vallendar

1. Kirche der Erfahrung und Kirche des Glaubens

Die Initiativen des Zweiten Vaticanums zur Erneuerung der Kirche sind
seiner Zeit mit groflen Erwartungen begrifit und hoffnungsvoll von brei-
testen Schichten aufgegriffen worden. Das von Papst Johannes XXIII. fir
die Arbeit des Konzils gegebene Stichwort von der Uffnung und dem
~aggiornamento”“ der Kirche hatte in weiten Kreisen gesteigertes Interesse
an ihrem Leben und Auftrag geweckt. Noch selten hatte ein kirchliches
Ereignis eine so breit gefacherte Diskussion herausgefordert; denn die
Kirche versprach, eine Entwicklung zu nehmen, daf sie — befreit von der
Last iiberalterter Formen und Vorschriften — wirklich Kirche fiir den Men-
schen sein werde. Gerade weil das Zweite Vaticanum einen kaum geahn-
ten Neuaufbruch wagte, weil es bisher Unbewegliches zu bewegen ver-
stand und eine Gesinnung der Offenheit, des Freimutes und der Zuversicht
offenbarte, weckte es bei vielen Hoffnung und Freude.

Nunmehr sind fast zehn Jahre seit Beendigung des Konzils verflossen.
Die anfiangliche Begeisterung hat nachgelassen; ja, sie scheint sogar einer
gewissen Resignation gegeniiber allem, was Kirche heiflt, gewichen zu sein.
Dies, obgleich sich die Kirche verstarkt dem notleidenden Menschen zuge-
wendet und sich auf sozialem Gebiet engagiert hat: in der Entwicklungs-
hilfe, der Not- und Katastrophenhilfe, in den verschiedensten karitativen



Franz Courth 272

Aufgaben des Gemeindebereichs, und obgleich sie in Besinnung auf ihre
synodale Struktur ihre Entscheidungsgremien geoffnet hat. Aber all diese
Mafinahmen haben eine gegenwirtig zu beobachtende verstirkte Distan-
zierung zur Kirche — gerade auch unter engagierten Christen — nicht ver-
hindern kénnen. Die Spannung zwischen Christsein und Kirche steigert
sich bisweilen zu Alternativen wie: Glaube ja — Kirche nein, Jesus ja —
Kirche nein’.

In der Tat verzeichnet man gegenwirtig eine zunehmende Hinwendung
zum historischen Jesus®. Nachdem ihm Albert Schweitzer die Grabrede
gehalten und Rudolf Bultmann mit der ganzen Kraft seines theologischen
Systems prinzipielles Desinteresse am vorosterlichen Jesus bekundet hatte,
erleben wir zur Zeit in der Theologie, zumal in der Exegese, geradezu
einen wahren Jesusfriihling. Dabei beobachtet M. Hengel® in der Exegese
ein deutliches Zuriicktreten von Paulus und Johannes zugunsten der Syn-
optiker. Auferhalb von Theologie und Kirche haben in der Jesus-Bewe-
gung weite Teile der Jugend den Rabbi aus Nazaret neu entdeckt. Auch
jidische Denker bekunden wieder Interesse an ihrem Bruder Jesus®. Selbst
den Marxisten M. Machovec® und V. Gardavsky®, L. Kolakowski’ und
E. Bloch® scheint die Person Jesu Wert genug, sich aus ihrer atheistischen
Sicht Gedanken iiber ihn und seine geschichtliche Bedeutung zu machen?®.

Aber diesem Interesse am historischen Jesus, an seinem Einsatz fiir die
Menschen, besonders die unterprivilegierten, und seiner harten Kritik an
der jiidischen Priesterschaft und dem uberlieferten Gesetz entspricht eine
zunehmend kritischer werdende Reserve gegeniiber der Kirche. Man wird
wieder an den Satz Alfred Loisys erinnert, der zur Zeit des Modernismus
seine Enttauschung an der Kirche in den bekannten Satz gefafit hatte:
Jesus predigte das Reich Gottes, und es kam die Kirche.

1 Vgl. den gleichnamigen Buchtitel von W. Kasper und J. Moltmann, Jesus ja ~ Kirche
nein?, Einsiedeln 1973; dhnlich auch K. H. Miiller, Die Aktion Jesu und die Re-Aktion der
Kirche, Wiirzburg 1972; W. Beinert, Was hat die Kirche aus Jesus gemacht?, ThGl 63
(1978) 169-184; P. G. Wadker, Christus ohne Kirche?, ThGl 64 (1974) 1-28.

2 Einen Literaturiiberblick bietet: H. Schiirmann, Zur aktuellen Situation der Leben- Jesu-
Forschung, GuL 46 (1973) 300-310.

3 Kerygma oder Geschichte, ThQ 151 (1971) 323-336.

4 Vgl. hierzu W. P. Eckert, Jesus und das heutige Judentum, in: F. J.Schierse (Hrsg.),
Jesus v. Nazareth, Mainz 1972, 52-72.

8 Jesus fiir Atheisten, Stuttgart 1972,

8 Gott ist nicht ganz tot, Miinchen® 1971.

7 Geist und Ungeist christlicher Traditionen, Stuttgart 1971.

8 Atheismus tm Christentum, Frankfurt 1968, 172 ff.

¢ Einen kurzen Uberblick iiber die Literatur bietet: W. Post, Jesus in der Sicht des moder-
nen Atheismus, Humanismus und Marxismus, in: F. J. Schierse (Hrsg.), Jesus von Naza-
reth (3. 0. Anm. 4), 73-96; vgl. auch J. M. Lochman, Christus oder Prometheus? Die Kern-
frage des christlich-marxistischen Dialogs und die Christologie, Hamburg 1972.



Kirche als Gottesvolk unterwegs 273

Die Konsequenz daraus ist deshalb nur folgerichtig: Jesus ja — Kirche
nein, Glaube ja - kirchliches Dogma nein. Worin hat diese Gegeniiberstel-
lung ihren Grund? Wie kommt es zu solcher Alternative?

Ohne eine zusammenfassende und schlechthin giiltige Antwort geben
zu wollen, wird man zunichst sagen miissen: die Kirche selbst bietet in
ihrer konkreten Erscheinung vielen Glaubigen Anlafl zu Enttiduschung und
Resignation. Die einen sehen sie unablissig iiber die Last ihrer Vergangen-
heit stolpern, so daf} sie immer hinter den entscheidenden Fragen der Zeit
herlduft und stets zu spdt kommt. Andere, denen die Kirche bisher der
sichere Fels im Wandel der Geschichte war, sehen sie bei ihrem Bemiihen
um eine Neubesinnung ihres genuinen Auftrages in der gefdhrlichen Ver-
suchung zur Untreue und zum Konformismus. Die einen sprechen im Hin-
blick auf den schleppenden Verlauf der nachkonziliaren Erneuerung vom
Sieg der restaurativen Kréifte. Fiir die anderen ist die Kirche hoffnungslos
Neuerern und Progressisten ausgeliefert. Deshalb hier der leidenschaft-
liche Kampf gegen ,die Kirche der Kaplane“, dort der resignierende Hin-
weis auf den kleinkarierten und menschlich nur mittelmafligen Zuschnitt
vieler Amtstriger. Die Kirche, wie sie sich konkret darstellt, wird von
solchen Auffassungen her kaum als die leuchtende Stadt auf dem Berge
erfahren, noch als das getreue Abbild jener eintrachtigen Gemeinde, von
der die Apostelgeschichte (4, 32—37) spricht. Eher erscheint sie als Kampf-
platz unterschiedlicher Meinungen und widerstreitender Interessen.

Und nach auflen? Fiir den Nichtchristen sind nach A. Gorres!® die Kir-
chen Vereine, ,die, in interne Probleme verstrickt, der Selbstverherrlichung
und Selbstbehauptung obliegen. Kirche ist weder selbst das Licht der
Welt, weil sie nichts Leuchtendes an sich hat, noch ein Zeichen, das auf das
Licht hinweist. Sie ist kein Medium, in dem Christus als Licht sichtbar
wird, sondern eher eine Mauer, die ihn verbargt“. Also eine Kirche, die
echte Christusbezichung erschwert, wenn nicht gar verunméglicht.

Wie aber verhilt sich diese Erfahrungsvielfalt der Kirche zum Kirchen-
verstindnis des Zweiten Vaticanums, dessen Anliegen es war, ,daf} das
Zeichen Christi auf dem Antlitz der Kirche klarer erstrahle“ (LG 15), daf}
die Kirche Hinweis und Zeichen fiir eine géttliche Wirklichkeit sei (vgl.
LG 1)? Muf dieser Anspruch angesichts der konkreten Wirklichkeit nicht
als eine grandiose Selbstiiberschdtzung gewertet werden? Sind nicht die
leuchtenden Farben, mit denen die Kirche schon immer ihr Bild gezeichnet
hat!!, ein entscheidender Grund dafiir, daf} heute viele Christen, die Dis-
krepanz zwischen Anspruch und Wirklichkeit spiirend, sich enttiuscht von
ihr abwenden und selbst auf die Suche gehen nach Jesus von Nazaret und

10 Glaube und Unglaube in psychoanalytischer Sicht, IKZ 2 (1973) 494.
11 Vgl etwa DS 3014.



Franz Courth 274

seiner befreienden Botschaft? Fragen wir darum auf dem Hintergrund
solcher Erfahrungen mit der Kirche einmal nach ihren bestimmenden
Kennzeichen. Wie sieht sie sich selber? Was bedeutet fiir unsere Begegnung
mit der Kirche die Kennzeichnung des Zweiten Vaticanums, die Kirche sei
das Volk Gottes auf dem Weg!??

2. Kirche als Volk Gottes

2.1 Kirche auf dem Weg durch die Geschichte

Bekanntlich hat das Zweite Vatikanische Konzil, um Wesen und Eigenart
der Kirche zu bestimmen, neben dem paulinischen Bild vom Leib Christi
vor allem die schon im Alten Testament verwurzelte Vorstellung vom Volk
Gottes gebraucht. Die stark von dufleren Kategorien bestimmte Kirchen-
theologie Kardinal Bellarmins korrigierend und die paulinische Sicht des
geheimnisvollen Leibes ergidnzend und weiterfithrend!, mochte es die
Kirche als eine geschichtliche Grofle darstellen. Kirche Christi, so will das
Konzil mit dem Bild vom wandernden Gottesvolk sagen, kann in ihrer
Selbstverwirklichung kein unwandelbarer Block im Auf und Ab der Ge-
schichte sein. Vielmehr ist ihr das Gesetz der Entwicklung und des Wachs-
tums auferlegt, so dafl sie die Dynamik und Spannung von Vergangenheit,
Gegenwart und Zukunft nicht abschiitteln kann. Indem sie sich dessen von
neuem bewuflt wird, wird ihr Blick gescharft fiir die vielen historischen Be-
dingtheiten fritherer Formen kirchlichen Lebens und Lehrens, fiir die Ab-
héngigkeit von dufleren Umstinden und menschlicher Begrenztheit. Die
Erkenntnis, dafl Kirche im Raum der Geschichte sich entfaltet und wichst,
aber auch absterben und verkiimmern kann, fithrt notwendig zur Einsicht
in die Pflicht einer stindigen Riickbesinnung auf ihren Ursprung, auf Jesus
Christus und seine Botschaft, das Evangelium. Auch die Zukunft der Kirche
erscheint damit in verdnderter Perspektive; sie schenkt allem kirchlichen
Bemiihen seine Dynamik, weil sie es einmal in endgiiltiger Vollendung
auffdngt. Kirchlicher Einsatz, und sei er auch noch so geschichtlich begrenzt,
weil} sich dadurch legitimiert, dafl er nicht ins Leere 1iuft, sondern einer
Zukunft entgegengeht, die in der Auferstehung Christi bereits ihren An-
fang nahm.

Der Vergleich mit dem wandernden Gottesvolk des Alten Bundes soll
also gegeniiber einer statisch-juridischen Sicht der Kirche deutlich machen:
12 Vgl. in diesem Zusammenhang die Kommentarwerke zur Kirchenkonstitution: LThK-
Vat I; J. Chr. Hampe (Hrsg.), Die Autoritit der Freiheit 1, Miinchen 1967; G. Barafina

(Hrsg.), De Ecclesia 1, Freiburg, Basel, Wien 1966.
13 Vgl. Kirchenkonstitution ,Lumen gentiom* (LG) 7.



Kirche als Gottesvolk unterwegs 275

die neutestamentliche Heilsgemeinde ist auf ihrem Weg hin zur Vollen-
dung unlésbar eingespannt in die Gesetze geschichtlicher Entwicklung. Da-
mit kann die Kirche nicht mehr nach Art einer festgefiigten Anstalt des
Heiles verstanden werden, die ,gleichsam nur am Wegrand der Geschichte
steht, wie eine Herberge, an der der Strom der Wanderer vorbeifliefit“*4.
Die Kirche nimmt vielmehr teil an allen Bewegungen der Geschichte; sie ist
von deren Erschiitterungen und Katastrophen, aber auch von deren ent-
scheidenden Neuaufbriichen und Wendepunkten wesentlich mitbetroffen.
Gemif der Grundtendenz des konziliaren Kirchenverstédndnisses dient eine
solche Auffassung dem eigentlichen Auftrag der Kirche mehr als die stark
statische Sicht der Vergangenheit; diese hatte die Kirche der Geschichte
weitgehend enthoben und sie damit dem geschichtlich verfaiten Menschen
fremd gemacht?®.

Daraus folgt, daf} es eine idealistische Fehldeutung ware, die Kirche als
eine allem Irdischen, allem Irrtum und aller Schuld enthobene Grofle zu
werten. Auf den Wegen einer geschichtlich verfaiten Welt gibt es keine
Idealkirche. Zwar hat es immer wieder in ihrer Geschichte Anlaufe gege-
ben, die Kirche der Reinen zu schaffen. Im Altertum waren es die Gnosti-
ker, Novatianer und Montanisten, im Mittelalter Joachim v. Fiore und die
Franziskaner-Spiritualen, in der Neuzeit verschiedene Gruppen von
Schwirmern und Sekten, die die sindigen Glieder aus der Kirche auszu-
schliefen suchten, damit in ihren Reijhen nur noch Reine und Heilige {ibrig-
blieben. Weil die Kirche stindig von Versagen, Schuld und Irrtum bedroht
ist, gehoren Bufle, Bekehrung und Reform zu ihren wesentlichen Lebens-
vollziigen. Nicht der Hinweis auf die eigene Leistung und Vortrefflichkeit
ist das genuine Gebet des Christen, sondern die Bitte um Vergebung?®¢. Das
gilt auch fir die Kirche.

Dabei sind es aber nicht nur vorsitzliche und damit sindhafte Entglei-
sungen, die das kirchliche Leben auf seinem Weg durch die Geschichte ent-
stellen. Ebenso schwer lasten auf dem neutestamentlichen Gottesvolk jene
Begrenzung und Erbarmlichkeit, die sich ganz allgemein aus dem mensch-
lichen Ungeniigen ergeben. Da sind die Grenzen des Verstehens und Er-
kennens, die unterschiedlichen Standpunkte und Erfahrungen; da gibt es
den Spielraum des Ermessens; da sind die verschiedenen Charaktere, die
einen zogernd und &ngstlich, die anderen vorwirtsstiirmend und iber-
eilend; da sind auch die verschiedenen Interessen; da sind Erhaltungsdrang
und Geltungssucht, endlich die unberechenbaren geschichtlichen Zufalle.

1 1., Scheffczyk, Kirche im Wandel, in: Wort und Wahrheit 21 (1966) 744,

15 Ebd.

16 Vgl. hierzu die Entscheidungen des kirchlichen Lehramtes: DS 229, 230, 1537, LG 40;
vgl. auch das entschiedene Wort von H. Kiing, Die Kirche, Freiburg? 1968, 379-408.



Franz Courth 276

Wer wird gleich immer fiir den Streit zwischen den verschiedenen Parteien
und Gruppen in der Kirche siindhafte Motive geltend machen wollen? Das
Fatale ist doch, dafl alle im Grunde dasselbe wollen — Jesus Christus den
Herrn und die Verwirklichung seiner Botschaft —, aber iiber den einzuschla-
genden Weg uneinig sind. Gerade weil die Kirche zeit ihres Pilgerweges
unter das Gesetz der Geschichte gestellt ist, wird man sich bei allem Milhen
um letzte Klarheit und Verbindlichkeit vor Augen halten miissen: den ab-
soluten Standpunkt, jenseits aller geschichtlichen Begrenzung, gibt es nicht.
Geschichtliches Handeln ist stets bedingt und bleibt stets fragwiirdig??.
Damit, dafl wir die Geschichtlichkeit der Kirche in dieser Weise betont
haben, ist Wesentliches gesagt, was fir die konkrete Begegnung mit ihr
von Gewicht ist. Dies ist aber noch lange nicht alles, was im Anschlufl an
den Volk-Gottes-Begriff auszufithren wire. Hier stehenzubleiben hiefle,
den Gedanken der Kirche als Gottes Volk auf das alttestamentliche Ver-
standnis zu reduzieren; ihr typisch neutestamentlicher, inkarnatorischer
Charakter wiére ibergangen. Versuchen wir, ihn kurz zu skizzieren.

2.2 Sichtbare Kirche im geistlicher Gemeinschaft

Es war das Anliegen der Enzyklika tiber den Geheimnisvollen Herrenleib
(Mystici Corporis) gegeniiber dem Kirchenbild Bellarmins, die sichtbare,
innerweltliche Seite der Kirche durch ihre geistliche Dimension zu vertiefen
und beide Aspekte zu einer Einheit zusammenzufassen. Mit direktem Ver-
weis auf die Enzyklika greift die Kirchenkonstitution des Konzils (,Lumen
Gentium*) diesen Gedanken auf und betont, daf} , dic irdische Kirche und
die mit himmlischen Gaben beschenkte Kirche . . . nicht als zwei verschie-
dene Groflen zu betrachten (seien), sondern ... eine einzige komplexe
Wirklichkeit (bildeten), die aus einem menschlichen und einem géttlichen
Element zusammenwiéchst“ (LG 8). Weil Christus es ist, der die Kirche als
Gemeinschaft des Glaubens, der Hoffnung und der Liebe zur Verkiindi-
gung seiner Erldsungstat an alle Menschen will, weil sie auf sein Wirken
zuriickgeht und durch seinen Geist in allem geschichtlichen Wandel getra-
gen und zusammengehalten wird, darum bedarf jede innerweltliche Kate-
gorie zur Bestimmung ihres Wesens und Auftrags der theologischen, ni-
herhin der christologischen Vertiefung. Erst diese Vertiefung weckt das
Verstandnis dafirr, dafl die Kirche als die Gemeinschaft der Glaubenden
nicht nur ein den Gesetzen des menschlichen, geschichtlichen Lebens unter-
worfenes Volk ist, sondern als Gottes Volk ihre eigene Geschichte transzen-
diert. Weil und insofern die Kirche in und aus der Verbundenheit mit Chri-

7 Hiermit ist freilich nicht die Fiille dessen eingefangen, was Geschichtlichkeit meint;
sicherlich besagt sie nicht totale Relativitit; vgl. A.Darlap u. J. Splett, Gesdhichte und
Gesdhichtlidhkeit, in: SacrMu II, 290-304.



Kirche als Gottesvolk unterwegs 277

stus lebt, ist ihre Geschichte Heilsgeschichte. Christus hat sich, so das Zweite
Vaticanum, ,aus Juden und Heiden ein Volk berufen, das nicht dem Flei-
sche nach, sondern im Geiste zur Einheit zusammenwachsen und das neue
Gottesvolk bilden sollte“ (LG 9). Gerade im Hinblick auf die entscheiden-
den Stationen kirchlichen Lebens wird ihre theologische, die Geschichte
durchwaltende und zugleich transzendierende Dimension deutlich: sie
griindet in Gottes Heilswillen, sie nimmt ihren Weg durch die Zeit, stindig
gefordert vom groflen Gebot der Liebe und gefithrt von Gottes Geist; sie
findet schliefllich ihr Ziel in ewiger gottlicher Gemeinschaft. Fiir die Kirche
ist in all ihrem Thun, fiir ihr Verkiinden und Lehren, fiir ihr Gebet und ihre
Sakramentenspendung, fir ihre Karitas und ihre Mission, der Bezug auf
den aktuell gegenwartigen Christus wesentlich®. Von ihm aus besitzen ihr
briiderlicher Dienst, ihr mitmenschliches Engagement und ihr Gebet Legi-
timation, Mut und Verantwortung. Gerade auch dann, wenn Worte ihre
Kraft verlieren und menschlicher Einsatz vergeblich zu werden scheint,
weil} sich kirchliches Bemiihen gehalten, glaubend und vertrauend weiter-
zugehen und nicht stehenzubleiben. Kirche lebt davon, Gottes Liebe zu ver-
kiinden und Christi Zeugnis weiterzutragen.

Die Umschreibung der Kirche als Volk Gottes bringt zum Ausdruck — wie
es auch schon die Enzyklika Mystici Corporis intendiert hatte —, daf sie als
geschichtliche Grofle einen geistlichen Grund hat. Der gottliche Auftrag der
Kirche hebt ihre geschichtliche Seite nicht auf. Vielmehr vollzieht die Kirche
ihren géttlichen Auftrag in der Geschichte und durch die Geschichte fiir die
in ihr jeweils lebenden Menschen. Wiirde sie aufhéren, sich geschichtlich
zu verstehen, wiirde sie unmenschlich, wiirde sie ihre geistliche Bestimmung
vergessen, wiirde sie unchristlich.

Diese Einheit von Menschlich-Geschichtlichem und Géttlich-Geistlichem,
die der Kirche wesentlich ist, versucht das Konzil in Analogie zur Mensch-
werdung Gottes zu begreifen. Wie Christus Mensch wurde, um den Men-
schen in der Weise eines menschlichen Lebensschicksals von Gottes Liebe
zu kiinden, so soll auch die Kirche als Gemeinschaft von Menschen in ihrer
menschlichen Geschichte und durch diese Christi Erlésungstat lebendig
erhalten'®. Wie es nicht mdglich ist, in Christus Géttliches und Menschliches
zu scheiden, so kann man auch in der Kirche nicht Géttliches vom Mensch-
lichen trennen, obwohl sie stets als in Schuld verstrickt hinter ihrem gottli-
chen Grund und Auftrag zuriickbleibt. Die Vermittlung des Géttlichen er-
folgt in der Kirche stets in menschlicher, geschichtlicher Form, und das heif}t
immer auch in armseliger Gestalt. So erreicht uns Gottes Wort immer nur
unter der Hiille des oft so unvollkommenen Menschenwortes; das im Wort

18 Vgl. dazu LG 6.
© Vgl LG 8.



Franz Courth 278

Gehorte wird in der durch den Wandel der Zeiten bestimmten Gemein-
schaft der Glaubenden ausgelegt und verstehbar gemacht, ist aber eben
auch dadurch der Gefahr des Mifiverstindnisses ausgesetzt. Gottlich initi-
ierte Institutionen wie die sakramentalen Vollziige gibt es nicht als solche,
gleichsam frei von den Spuren der Geschichte, sondern nur in geschichtli-
cher Ausfaltung, sie kdnnen darum auch veruntreut werden. Diese Bindung
verdichtet sich noch dadurch, dafl es immer Menschen sind, die die Sakra-
mente feiern und verwalten. Gottliches kann als Gottliches nicht wahrge-
nommen und erfahren werden, sondern nur im Menschlich-Geschichtlichen,
das Offenbarung und Verhiillung, u. U. sogar Verdunkelung zugleich ist®.

2.3 Gottes Gegenwart in seiner Kirche

Laft sich iiber das bisher Gesagte hinaus die Art und Weise angeben, wie
Géttliches und Menschliches ineinander verschriankt sind? Oder muff man
sich mit der Tatsache der Einheit und Untrennbarkeit beider Elemente be-
gniigen?

Uber Gottes Anwesenheit in der Schépfung als deren Anfang und Grund
hinausgehend, wird man sagen konnen, dafl Gott intentional hinter allem
kirchlichen Bemiihen steht, sofern die Kirche von ihm gewollt und ins Le-
ben gerufen wurde, um sein Heilswirken an Jesus Christus durch die Ge-
schichte zu tragen. Wie jeder Anfang eine Sache bestimmt und qualifiziert,
wie er gleichsam die aus ihm entlassene Wirklichkeit im Vorgriff enthilt?!,
so ist es auch bei der Kirche: sie griindet in gottlichem Willen und Auftrag.
Dieser Anfang bestimmt ihren Weg durch alle Wirrnisse der Geschichte.

Zur intentionalen Gegenwart Gottes in der Kirche kommt seine Anwe-
senheit in der Form der Verheifflung. Kirchliches Bemiihen iibersteigt dar-
um bei bleibender Verwurzelung in der Geschichte die Dimension des Ge-
schichtlichen, weil ihm letzte Erfiillung und Vollendung in Gott verheifien
ist. Es lebt nicht nur von seinem Anfang und Grund, sondern immer auch
schon von seinem Ende her. Darum ist in jeder Einzelhandlung der Kirche
und in der Kirche, sofern sie nur aus dem Geiste Christi hervorgeht, etwas
gegenwartig von ihrer intendierten und verheiflenen Vollgestalt. Die Kir-
che hegt in dieser Sicht mit Recht die Hoffnung, dafl ihre einzelnen Taten
ein Vorgriff sind auf die endgultige Vollendung.

Die bisher genannten Gegenwartsweisen Gottes in der Geschichte der
Kirche werden noch iiberboten durch eine sakramentale Anwesenheit in der
Kirche als ganzer, im biblischen Wort und in den Sakramenten. Diese Ge-
;Mwmdung Gottes zur Geschichte sieht J. Ratzinger, Einfiihrung in das Chri-
stentum, Miinchen® 1968, 31, die schwerste Last, die dem Christentum heute aufgebiirdet

ist.
2 Vgl. A. Darlap, Art. Anfang, LThK? 1, 525-529.



Kirche als Gottesvolk unterwegs 279

genwartsweise hebt sich darum von den iibrigen ab, weil in den Sakramen-
ten als den Lebensvollziigen der Kirche dem Menschen jetzt schon als
heiligmachende Gnade wahre Gottesgemeinschaft gewdhrt wird. Sie darf
nicht individualistisch verengt werden. Gott wollte sein Handeln zum
Wohl der Menschen nicht den Menschen in ihrer Vereinzelung zuwenden,
sondern es an einec Heilsgemeinde binden, die Zeichen sein sollte fiir sein
gottliches Wirken. Was in Jesus von Nazaret, dem Zeichen Gottes, ein fir
allemal grundgelegt und ausgesagtist, soll in der Kirche durch die Geschichte
hindurch gelebt werden. ,Die Kirche ist ja in Christus gleichsam das
Sakrament, das heifit Zeichen und Werkzeug fiir die innigste Vereinigung
mit Gott wie fiir die Einheit der ganzen Menschheit* (LG 1).

Nach dem Verstidndnis des Zweiten Vaticanums ist also nach Gottes Plan
die Kirche gleichsam das Einfallstor seiner Transzendenz in die Geschichte.
Die in ihr gelebte Gemeinschaft mit und in Christus bewirkt darum die
Uberwindung der zerstérerischen Kraft der Stinde, die Bekriftigung gegen-
seitiger Liebe, des Friedens und der Gerechtigkeit. Wenn das letzte Ziel
alles menschlichen Lebens, das sinnvollerweise nur gemeinschaftlich ver-
standen werden kann, die Gottesgemeinschaft ist, kann die Kirche als Kata-
lysator firr die Einheit der ganzen Menschheit gelten. Denn in ihr ist das
grundgelegt, was das Schicksal allen menschlichen Lebens ist: Verbunden-
heit mit Gott und eine letzte Hinordnung auf alle Menschen als eine Bru-
derschaft in Christus. Sie will Zeichen und Werkzeug sein fiir eine echte
Gefahrtenschaft der Menschen auf ihrem Weg hin zu Gott. Dieser Weg
verlduft nicht jenseits aller sozialen Bindungen in individueller Vereinze-
lung, sondern in briderlicher Gemeinschaft. So verstandenes kirchliches
Leben, d. h. sowohl das Handeln der Kirche wie auch ein Leben in und mit
der Kirche, ist darum Medium und Zeichen fir eine gottliche Wirklichkeit,
weil es das gottliche Leben kraftigt und entfaltet. Dies gilt fiir die Kirche
generell, aber auch fiir ihre einzelnen sakramentalen Vollziige und fiir
ihre Verkiindigung.

2.4 Die Kirche als Gemeinschaft der Heiligen und der Siinder

Wenn die Menschwerdung Gottes in Christus ein letztes Ernstnehmen des
Menschen beinhaltet, wenn iiberdies ihre Ausfaltung durch die Kirche in
die Geschichte hinein dem Menschen eine echte Mittlerrolle einrdumt, dann
gilt es, diesen Gedanken, dafl Gott sein Heil durch Menschen an Menschen
vermittelt, noch einmal weiter zuzuspitzen. Ndherhin geht es um die Frage,
wie Versagen und Siinde des Menschen in diesen Prozefl miteinbezogen
sind.

Wenn das Konzil zur Bestimmung des gottlichen und menschlichen
Elementes in der Kirche die Analogie der Inkarnation verwendet hat, dann



Franz Courth 280

darf dieser Vergleich freilich nicht geprefit werden. Denn das Moment des
Unéhnlichen ist hier wie bei jeder Analogie grofier als das der Ahnlichkeit.
Dies gilt insofern, als in Christus Gottheit und Menschheit zur einen gott-
lichen Person vereinigt sind und die Menschheit Jesu nicht durch Schuld
und Siinde belastet ist. Auch als Mensch ist Jesus wesenhaft heilig (vgl.
Hebr 4, 15). Und genau hier liegt das Kreuz der Kirche. Wenn sich Gott
ihres Einsatzes bedient, um sein Heilswirken durch die Zeit zu tragen, dann
ist es der Einsatz schwacher, siindiger Menschen. Lif}t sich hier eine Un-
terscheidung treffen, inwiefern das neutestamentliche Gottesvolk stindige
wie zugleich heilige und heiligende Kirche sein kann? Wie vermag durch
die Siinde entstelltes kirchliches Leben Zeichen zu sein fiir gottliches Wir-
ken®? Diese Frage ist in Richtung des bereits eingeschlagenen Weges zu
beantworten. Denn sie ist eine Variante des zuvor behandelten Problem-
kreises, wie Gottliches und Menschliches in der Kirche zur Einheit verbun-
den sein konnen.

Zunichst gilt grundsitzlich: Gottes Gegenwart in der Kirche bedeutet
ihre Heiligkeit. Heilig ist die Kirche aus dem Grund, weil sie von Gott
gewollt ist, um ,das Reich Christi und Gottes anzukiindigen und in allen
Volkern zu begriinden“?. Weil sie damit , Keim und Anfang dieses Reiches
auf Erden*® ist*, kommt ihr wahre Heiligkeit zu. Es ist eine Heiligkeit des
Angeldes, die sie mit Blick auf Gottes Treue nicht mehr verlieren, die sie
wohl aber mehr oder auch weniger aufgreifen und verwirklichen kann.
Weil es Gottes Heiligkeit ist, die dem neutestamentlichen Gottesvolk eig-
net, und nicht ihr eigenes Werk, wird sie auch durch menschliches Versagen
nicht aufgehoben. ,,Gott ist treu, durch den ihr berufen wurdet zur Gemein-
schaft mit seinem Sohn Jesus Christus, unserem Herrn* (1 Kor 1, 9).

Die Heiligkeit des Gottesvolkes ist ferner eine Heiligkeit der Verhei-
Bung, eine erhoffte Heiligkeit, insofern es auf seinem Weg durch die Ge-
schichte davon lebt, dafl das in Schopfung, Menschwerdung und Auferste-
hung Grundgelegte und dann unter dem Beistand des Hl. Geistes Entfal-
tete am Jiingsten Tage zur endgiiltigen Vollendung gelangt. Diese Sicht
bedeutet keine Verlagerung der Heiligkeit der Kirche aus der Mitte ihres
bisweilen so glanzlosen Pilgerweges an das Ende ihrer Geschichte; denn
das, was als Ziel aussteht, bestimmt in jeder geschichtlichen Stunde kirch-
liches Sorgen und Fragen. Vor allem darf die fiir das Ende der Tage er-
hoffte Heiligkeit des pilgernden Gottesvolkes schon darum nicht als dessen

# An weiterfilhrender Literatur sei genannt: H.Kiing, Die Kirche, a.a. 0., 379408,
Y. Congar, Die Wesenseigenschaften der Kirche, in: Mysterium Salutis IV, 1, 458-477;
K. Rahner, Kirche der Siinder, in: Schriften VI, Einsiedeln? 1968, 301-320; ders., Siindige
Rirche nach den Dekreten des Zweiten Vatikanischen Konzils, ebd., 321-345.

2 1L.G 5.

% Ebd.



Kirche als Gottesvolk unterwegs 281

Ent-Heiligung auf seinem geschichtlichen Weg verstanden werden, weil
sie in Christus ja schon begonnen hat; in ihm, dem zweiten Adam, in seiner
Menschwerdung, seinem Kreuz und seiner Erhdhung ist die der Kirche und
damit allen Menschen verheiflene Heiligkeit schon da®.

Mit Blick auf diese grundsatzliche Heiligkeit und anfanghafte Verbin-
dung Gottes mit seinem Volk sagt das Konzil, daf die Kirche ,unzerstor-
bar“ heilig sei?®. Die Kirche kann diese ihre Eigenschaft zwar verdecken
und bis zur Unkenntlichkeit entstellen; sie kann sie aber nicht aufkindigen,
so daf sie in die totale Gottesferne zuriickfallen wiirde. Dafl die Kirche
unzerstorbar heilig ist, bedeutet, dal Siinde und Heiligkeit nicht in einer
gleichsinnigen Dialektik zusammengesehen werden konnen, sondern so,
,daf} die Heiligkeit der Kirche einen Vorrang vor ihrer Siindigkeit hat, so
daf das von Gott her letztlich entscheidende Priadikat der Kirche ihre durch
die eschatologische Tat Gottes gewirkte Heiligkeit und nicht ihre Siindig-
keit, die ihr gegebene, {iber die Siinde dauernd obsiegende Heiligung durch
Gott in Christus ist“*",

Gott will das geschichtliche Gottesvolk als Zeichen seiner Heiligkeit. Wo
es sich darum in einem wesenhaften Sinn als die von Gott gewollte Kirche
verwirklicht, dort ist sie untriiglich heilige und heiligende Kirche, Zeichen
fiir die Heiligkeit Gottes. Kann aber Gott wirklich eine Kirche als Sauerteig
der Geschichte wollen, in der nicht irgendwo — wenn auch verborgen und
vielfach unscheinbar — seine lebenspéndende Kraft ans Ziel gelangt?
Wenn und insofern darum die Kirche in ihrer Verkiindigung, in ihren
grundlegenden Vollziigen, den Sakramenten, und in ihrer Liebestétigkeit
als Kirche Jesu Christi Ereignis wird, dann scheint auch etwas auf von der
heiligen und heiligenden Macht Gottes in der Geschichte, dann wird etwas
deutlich von jener Vollendung, die am Ende offenbar werden soll. So be-
gegnet dem, der Gottes Wort im menschlichen Wort der Schrift liest, wirk-
lich unter der Hiille geschichtlicher Zeichen Gottes Verheiflung®. So erlangt
der Biilende wahrhaft Verzeihung all seiner Schuld. So erféhrt der, der
zum eucharistischen Opfermahl hinzutritt, wahre Gottesgemeinschaft. So
begegnet dem Kranken und Sterbenden im Sakrament der Krankensalbung
wirklich Vergebung und Gottes Beistand fiir die letzte Stunde. Gerade an-

25 Ebd. 48.

26 Ebd. 39.

27 K. Rahner, Siindige Kirche, a. a. 0., 342.

28 Vgl. L. Scheffczyk, Dogma der Kirche — heute noch verstehbar, Berlin 1973, 71: ,,An-
wesen® des Wortes Gottes im Zeichen der Sciriftaussage besagt ..., daf die Schriftaus-
sage Gotteswort immer nur so in sich bat, daf sie darauf zugleich als auf das stets Uber-
ragende und immer neu Einzuholende verweist. So bleibt Gotteswort iiber das Schrift-
wort erhaben, aber andererseits ist das Schriftwort der ausgezeichnete Ort, an dem allein
in der Welt dieses Erbabensein oder dieses Erbobensein erfahren werden kann.“



Franz Courth 282

gesichts der in den Sakramenten angebotenen Gnade, die nach katholischem
Verstindnis dem glaubenden Bemiihen des Menschen immer zuvorkommt,
wird offenbar: die in der Kirche lebendige und heiligende Macht Gottes ist
grofier als alle Schuld und Siinde der Menschen®.

Ist damit die Frage beantwortet, wie eine siindige Kirche Zeichen fiir den
umfassenden Heils- und Liebeswillen Gottes sein kann? Dies sicher nur
zum Teil, insofern man sagen muf}, daf die Kirche als ganze in Wort und
Sakrament Gottes Angebot an die Menschen ist, ihr Ungeniigen zu iiber-
steigen und dem Dunkel der Siinde und des Todes zu entflichen. Der an-
dere Teil der Frage, vielleicht der driingendere, steht noch aus. Er zielt
darauf hin, wie dieses Angebot Gottes, das in von Schuld und Siinde be-
schmutzte Hande gelegt ist, von Menschen als solches gesehen und erkannt
werden kann. Die Antwort wird mit der Frage einsetzen miissen, ob nicht
gerade diese Tat Gottes ~ sein unablissiges Zugehen auf die Erbarmlich-
keit des Menschen in der Geschichte der Kirche ~ eine Fortfithrung dessen
ist, was Jesus im Mahl mit den Z5llnern und Siindern gelebt hat. Wie er
nicht vor der Unheiligkeit der Menschen zuriickschreckte, so kiindigt auch
Gott nicht seine Gegenwart in einer fragwiirdigen Kirche auf. Wie er in
Jesus Christus geradewegs auf den Menschen zugegangen ist, um ihn von
innen her zu erneuern, so bleibt er seiner Kirche bis ans Ende der Tage zu-
gewandt.

Die Kirche wird darum nicht mit richtendem Schwert und sengendem
Feuer auferbaut, sondern mit aufmunterndem Wort und verstehender
Giite. Wenn sich Gottes Heiligkeit so zeigt und gerade so in der Kirche
lebendig ist, dafl sie den Siinder nicht zuriickweist, sondern ihn in seiner
Schwache tragt, kann dann die Heiligkeit des Gottesvolkes etwas anderes
sein als verstehendes Einandertragen, welches darin seine Kraft besitzt,
daf wir alle von Christus getragen werden? Heiligkeit in der Kirche »fangt
mit dem Ertragen an und fithrt zum Tragen hin“®.

Liegt darum nicht in manchem kritischen Wort an die stindige Kirche
eine Selbstiiberschiatzung der eigenen Person und ihrer Erbirmlichkeit?
Ubersieht man nicht dabei, daf die Siinde der Kirche auch meine Siinde
ist, dafl auch ich der Kirche den Stempel der Unglaubwiirdigkeit aufdriicke?
» Wenn ich hore, die Kirche sollte“, sagt H. U. v. Balthasar, ,so scheint mir
das blof} zu sagen: Ich sollte“*'. Das Herrenwort vom Splitter und Balken
gilt nicht nur fiir das Verhéltnis von Bruder zu Bruder, sondern auch im

# Vgl. K. Rahner, Kirche der Siinder, a.a. O., 318: Die Siinde in der Kirche »ist nicht
offenbarender Ausdruck dessen, was die Kirche in ibrer eigenen lebendigen Wurzel ist,
sondern ist dessen verhiillender Widerspruch®.

3 I. Ratzinger, Einfithrung in das Christentum, a. a. O., 285.

31 Klarstellungen, Freiburg? 1971, 190.



Kirche als Gottesvolk unterwegs 283

Verhiltnis zur Gemeinschaft der Briider. Wenn ich aus dem Blickwinkel
meiner reuevoll erfahrenen Schuld die Schattenseiten der Kirche betrachte,
wird mir dann nicht etwas von der Heiligkeit Gottes aufgehen, die mir
trotz aller Entstellung in der Kirche immer wieder begegnet? Werde ich
nicht dankbar wahrnehmen, dafl die Kirche eben nicht die Gemeinschaft
der vermeintlich Reinen und asketisch Selbstgefalligen ist, sondern die
Gemeinschaft der Siinder, die von der unendlichen Langmut Gottes lebt?

Freilich setzt dies eine gewandelte Sicht der Schuld voraus. Sucht man sie
nicht in einem ziemlich naiven Unschuldswahn vorrangig immer beim an-
deren, selten aber bei sich selbst? Wenn es uns gelingt, die Dimension der
Schuld neu sichtbar zu machen, dann wird auch die heiligende Macht Gottes
in seinem Volk neu erfahren werden konnen. Die Kirche erscheint dann
als die Gemeinschaft derer, die einander tragen, gerade weil sie als be-
grenzte, mit Schuld behaftete Menschen von Christus getragen sind.

Das pilgernde Gottesvolk ist Gemeinschaft der Stinder und der Heiligen
oder, wie K. Rahner®? formuliert, ,heilige Kirche der Siinder®. Diese dia-
lektische Sicht 148t sich theologisch ein wenig ausbalancieren, etwa in der
eben skizzierten Weise, dal man auf die grundsitzliche Heiligkeit der
Kirche verweist, die die Machte der Siinde und des Unheils nicht iberwal-
tigen kénnen (vgl. Mt 16, 18). Letztlich aber wird diese Gegeniiberstellung
nur in einem von Glaube, Hoffnung und Liebe bestimmten Leben ausge-
halten werden kdnnen, das sich suchend auf dem Weg weif} hin zur end-
giltigen Gemeinschaft mit Gott. Und genau diese spannungsgeladene
Synthese, die Heiligkeit des Gottesvolkes und seine Verstrickung in Schuld
und Sinde zusammenzusehen, scheint eine der wesentlichsten Aufgaben
der Kirche unserer Tage zu sein. In dem Mafle dies gelingt, wird die Kirche
fir ihre Glieder ein glaubwiirdiges Zeichen fiir den den Menschen in seiner
Stinde tragenden Heilswillen Gottes sein. Sie wird dariiber hinaus auch
denen, die nicht zu ihr gehéren, Hinweis dafiir sein, daf} es iber alle Erfah-
rung von Schuld und Ungeniigen jene alles Bemithen des Menschen auf-
fangende und vollendende Macht gibt, die wir Gott nennen. Vielleicht ist
der nachkonziliare Erneuerungsenthusiasmus u. a. auch deswegen so schnell
verflogen, weil diese Dialektik zwar in Konzilsdokumenten niedergelegt ist,
aber im konkreten Leben nicht ausgehalten und durchgetragen wurde.

8. Zusammenfassung

Kirche ist das Gottesvolk auf dem Weg. Aus dieser Bestimmung ergeben
sich schwerpunktméflig einige konkrete Richtpunkte zur Begegnung mit der
oft so menschlich erfahrenen Kirche:

32 Kirche der Sinder, a. a. 0., 314,



Franz Courth 284

1. Vorgreifende Idealisierungen, wie sie fiir das himmlische Jerusalem gel-
ten, werden dem suchenden und auch irrenden Gottesvolk auf seinem Weg
durch die Geschichte nicht gerecht. Sie vertiefen die schmerzliche Kluft zwi-
schen dem Anspruch kirchlichen Selbstverstindnisses und der erlebten
Wirklichkeit.

2. Alles Fragen und Suchen nach dem rechten Weg muf} bestimmt sein vom
Geist des Tragens und Ertragens, und zwar aus dem Bewuftsein, dafl wir
alle in unserem Ungeniigen von Christus getragen sind. Sonst kénnten Ur-
teile und Reformen ausarten in Pharisdismus und Schwirmerei, die {iber-
sehen, daf} es die Kirche der Reinen nicht gibt.

8. Daraus folgt weiter, daf} alle Begegnung mit der oft so hilflosen Kirche
von der Tugend der Geduld geprigt sein mufi, — Geduld vor allem fiir die
Schwachen, denen die Orientierung im Wandel der Zeit schwerfallt, die
nicht sogleich sehen, warum nun dieser Schritt zu tun ist und nicht jener, die
vor lauter Neuausrichtung in Resignation verfallen, ob die Kirche jemals
wieder die rechte Marschrichtung finden wird. Nichts ist in der Begegnung
mit dem wandernden Gottesvolk gefahrlicher als jene iibereilte Hast, die
lieber heute als morgen das vollendete Jerusalem erreichen will.

4. Wenn das Gottesvolk auch nicht die Gewilheit hat, mit jedem seiner
Schritte dem endgiiltigen Ziel auch tatsichlich niher zu kommen, so darf
es doch der hoffenden Uberzeugung sein, dafl es nach all seinen Wegen und
Irrfahrten einmal heimfindet in die ewige Gemeinschaft mit Gott. Es ist
diese von Ungeniigen und Begrenzung gezeichnete Kirche — und keine an-
dere — die einst herrlich gestaltet dastehen wird, von Flecken und Falten
gereinigt; denn der Herr selbst ist es, der sie auf jhrem Weg ,nihrt und
hegt“ (Eph 5, 27-29).





