
Kirche als Gottesvolk unterwegs 271 

meinde" und letztere wiederum abzuheben von freien •Gemeinschaften" 
in ihrem Schoß. Auch wenn wir die neutestamentliche tHKkr\oia mit •Ge- 
meinde" wiedergegeben haben, so sind wir uns doch bewußt geblieben, 
daß hier jeweils die eine zY.Y.hc\a'\,a in den verschiedenen Orts- und Haus- 
gemeinden anwesend ist. Aber auf allen Ebenen der Kirche, auch in der 
Bundesrepublik, bleibt doch die Forderung nach größerer Offenheit beste- 
hen. 

Kirche als Gottesvolk unterwegs 
Zur Begegnung mit einer menschlichen Kirche 

Franz Courth SAC, Vallendar 

1. Kirche der Erfahrung und Kirche des Glaubens 

Die Initiativen des Zweiten Vaticanums zur Erneuerung der Kirche sind 
seiner Zeit mit großen Erwartungen begrüßt und hoffnungsvoll von brei- 
testen Schichten aufgegriffen worden. Das von Papst Johannes XXIII. für 
die Arbeit des Konzils gegebene Stichwort von der Öffnung und dem 
•aggiornamento" der Kirche hatte in weiten Kreisen gesteigertes Interesse 
an ihrem Leben und Auftrag geweckt. Noch selten hatte ein kirchliches 
Ereignis eine so breit gefächerte Diskussion herausgefordert; denn die 
Kirche versprach, eine Entwicklung zu nehmen, daß sie - befreit von der 
Last überalterter Formen und Vorschriften - wirklich Kirche für den Men- 
schen sein werde. Gerade weil das Zweite Vaticanum einen kaum geahn- 
ten Neuaufbruch wagte, weil es bisher Unbewegliches zu bewegen ver- 
stand und eine Gesinnung der Offenheit, des Freimutes und der Zuversicht 
offenbarte, weckte es bei vielen Hoffnung und Freude. 

Nunmehr sind fast zehn Jahre seit Beendigung des Konzils verflossen. 
Die anfängliche Begeisterung hat nachgelassen; ja, sie scheint sogar einer 
gewissen Resignation gegenüber allem, was Kirche heißt, gewichen zu sein. 
Dies, obgleich sich die Kirche verstärkt dem notleidenden Menschen zuge- 
wendet und sich auf sozialem Gebiet engagiert hat: in der Entwicklungs- 
hilfe, der Not- und Katastrophenhilfe, in den verschiedensten karitativen 



Franz Courth 272 

Aufgaben des Gemeindebereichs, und obgleich sie in Besinnung auf ihre 
synodale Struktur ihre Entscheidungsgremien geöffnet hat. Aber all diese 
Maßnahmen haben eine gegenwärtig zu beobachtende verstärkte Distan- 
zierung zur Kirche - gerade auch unter engagierten Christen - nicht ver- 
hindern können. Die Spannung zwischen Christsein und Kirche steigert 
sich bisweilen zu Alternativen wie: Glaube ja - Kirche nein, Jesus ja - 
Kirche nein1. 

In der Tat verzeichnet man gegenwärtig eine zunehmende Hinwendung 
zum historischen Jesus2. Nachdem ihm Albert Schweitzer die Grabrede 
gehalten und Rudolf Bultmann mit der ganzen Kraft seines theologischen 
Systems prinzipielles Desinteresse am vorösterlichen Jesus bekundet hatte, 
erleben wir zur Zeit in der Theologie, zumal in der Exegese, geradezu 
einen wahren Jesusfrühling. Dabei beobachtet M. Hengel3 in der Exegese 
ein deutliches Zurücktreten von Paulus und Johannes zugunsten der Syn- 
optiker. Außerhalb von Theologie und Kirche haben in der Jesus-Bewe- 
gung weite Teile der Jugend den Rabbi aus Nazaret neu entdeckt. Auch 
jüdische Denker bekunden wieder Interesse an ihrem Bruder Jesus4. Selbst 
den Marxisten M. Machovec5 und V. Gardavsky6, L. Kolakowski7 und 
E. Bloch8 scheint die Person Jesu Wert genug, sich aus ihrer atheistischen 
Sicht Gedanken über ihn und seine geschichtliche Bedeutung zu machen9. 

Aber diesem Interesse am historischen Jesus, an seinem Einsatz für die 
Menschen, besonders die unterprivilegierten, und seiner harten Kritik an 
der jüdischen Priesterschaft und dem überlieferten Gesetz entspricht eine 
zunehmend kritischer werdende Reserve gegenüber der Kirche. Man wird 
wieder an den Satz Alfred Loisys erinnert, der zur Zeit des Modernismus 
seine Enttäuschung an der Kirche in den bekannten Satz gefaßt hatte: 
Jesus predigte das Reich Gottes, und es kam die Kirche. 

1 Vgl. den gleichnamigen Buchtitel von W. Kasper und J. Moltmann, Jesus ja - Kirche 
nein?, Einsiedeln 1973; ähnlich auch K. H. Müller, Die Aktion Jesu und die Re-Aktion der 
Kirche, Würzburg 1972; W. Beinert, Was hat die Kirche aus Jesus gemacht?, ThGl 63 
(1973) 169-184; P. G. Wacker, Christus ohne Kirche?, ThGl 64 (1974) 1-28. 
2 Einen Literaturüberblick bietet: H. Schürmann, Zur aktuellen Situation der Leben-Jesu- 
Forschung, GuL 46 (1973) 300-310. 
3 Kerygma oder Gesdiidite, ThQ 151 (1971) 323-336. 
4 Vgl. hierzu W. P. Eckert, Jesus und das heutige Judentum, in: F. J. Schierse (Hrsg.), 
Jesus v. Nazareth, Mainz 1972, 52-72. 
5 Jesus für Atheisten, Stuttgart 1972. 
6 Gott ist nicht ganz tot, München5 1971. 
7 Geist und Ungeist christlicher Traditionen, Stuttgart 1971. 
8 Atheismus im Christentum, Frankfurt 1968, 172 ff. 
9 Einen kurzen Überblick über die Literatur bietet: W. Post, Jesus in der Sicht des moder- 
nen Atheismus, Humanismus und Marxismus, in: F. J. Schierse (Hrsg.), Jesus von Naza- 
reth (s. o. Anm. 4), 73-96; vgl. auch J. M. Lochman, Christus oder Prometheus? Die Kern- 
frage des christlich-marxistischen Dialogs und die Christologie, Hamburg 1972. 



Kirche als Gottesvolk unterwegs 273 

Die Konsequenz daraus ist deshalb nur folgerichtig: Jesus ja - Kirche 
nein, Glaube ja - kirchliches Dogma nein. Worin hat diese Gegenüberstel- 
lung ihren Grund? Wie kommt es zu solcher Alternative? 

Ohne eine zusammenfassende und schlechthin gültige Antwort geben 
zu wollen, wird man zunächst sagen müssen: die Kirche selbst bietet in 
ihrer konkreten Erscheinung vielen Gläubigen Anlaß zu Enttäuschung und 
Resignation. Die einen sehen sie unablässig über die Last ihrer Vergangen- 
heit stolpern, so daß sie immer hinter den entscheidenden Fragen der Zeit 
herläuft und stets zu spät kommt. Andere, denen die Kirche bisher der 
sichere Fels im Wandel der Geschichte war, sehen sie bei ihrem Bemühen 
um eine Neubesinnung ihres genuinen Auftrages in der gefährlichen Ver- 
suchung zur Untreue und zum Konformismus. Die einen sprechen im Hin- 
blick auf den schleppenden Verlauf der nachkonziliaren Erneuerung vom 
Sieg der restaurativen Kräfte. Für die anderen ist die Kirche hoffnungslos 
Neuerern und Progressisten ausgeliefert. Deshalb hier der leidenschaft- 
liche Kampf gegen •die Kirche der Kapläne", dort der resignierende Hin- 
weis auf den kleinkarierten und menschlich nur mittelmäßigen Zuschnitt 
vieler Amtsträger. Die Kirche, wie sie sich konkret darstellt, wird von 
solchen Auffassungen her kaum als die leuchtende Stadt auf dem Berge 
erfahren, noch als das getreue Abbild jener einträchtigen Gemeinde, von 
der die Apostelgeschichte (4,32-37) spricht. Eher erscheint sie als Kampf- 
platz unterschiedlicher Meinungen und widerstreitender Interessen. 

Und nach außen? Für den Nichtchristen sind nach A. Görres10 die Kir- 
chen Vereine, •die, in interne Probleme verstrickt, der Selbstverherrlichung 
und Selbstbehauptung obliegen. Kirche ist weder selbst das Licht der 
Welt, weil sie nichts Leuchtendes an sich hat, noch ein Zeichen, das auf das 
Licht hinweist. Sie ist kein Medium, in dem Christus als Licht sichtbar 
wird, sondern eher eine Mauer, die ihn verbargt". Also eine Kirche, die 
echte Christusbeziehung erschwert, wenn nicht gar verunmöglicht. 

Wie aber verhält sich diese Erfahrungsvielfalt der Kirche zum Kirchen- 
verständnis des Zweiten Vaticanums, dessen Anliegen es war, •daß das 
Zeichen Christi auf dem Antlitz der Kirche klarer erstrahle" (LG 15), daß 
die Kirche Hinweis und Zeichen für eine göttliche Wirklichkeit sei (vgl. 
LG 1)? Muß dieser Anspruch angesichts der konkreten Wirklichkeit nicht 
als eine grandiose Selbstüberschätzung gewertet werden? Sind nicht die 
leuchtenden Farben, mit denen die Kirche schon immer ihr Bild gezeichnet 
hat11, ein entscheidender Grund dafür, daß heute viele Christen, die Dis- 
krepanz zwischen Anspruch und Wirklichkeit spürend, sich enttäuscht von 
ihr abwenden und selbst auf die Suche gehen nach Jesus von Nazaret und 
10 Glaube und Unglaube in psychoanalytischer Sicht, IKZ 2 (1973) 494. 
11 Vgl. etwa DS 3014. 



Franz Courth 274 

seiner befreienden Botschaft? Fragen wir darum auf dem Hintergrund 
solcher Erfahrungen mit der Kirche einmal nach ihren bestimmenden 
Kennzeichen. Wie sieht sie sich selber? Was bedeutet für unsere Begegnung 
mit der Kirche die Kennzeichnung des Zweiten Vaticanums, die Kirche sei 
das Volk Gottes auf dem Weg12? 

2.   Kirche als Volk Gottes 

2.1 Kirche auf dem Weg durch die Geschichte 

Bekanntlich hat das Zweite Vatikanische Konzil, um Wesen und Eigenart 
der Kirche zu bestimmen, neben dem paulinischen Bild vom Leib Christi 
vor allem die schon im Alten Testament verwurzelte Vorstellung vom Volk 
Gottes gebraucht. Die stark von äußeren Kategorien bestimmte Kirchen- 
theologie Kardinal Bellarmins korrigierend und die paulinische Sicht des 
geheimnisvollen Leibes ergänzend und weiterführend13, möchte es die 
Kirche als eine geschichtliche Größe darstellen. Kirche Christi, so will das 
Konzil mit dem Bild vom wandernden Gottesvolk sagen, kann in ihrer 
Selbstverwirklichung kein unwandelbarer Block im Auf und Ab der Ge- 
schichte sein. Vielmehr ist ihr das Gesetz der Entwicklung und des Wachs- 
tums auferlegt, so daß sie die Dynamik und Spannung von Vergangenheit, 
Gegenwart und Zukunft nicht abschütteln kann. Indem sie sich dessen von 
neuem bewußt wird, wird ihr Blick geschärft für die vielen historischen Be- 
dingtheiten früherer Formen kirchlichen Lebens und Lehrens, für die Ab- 
hängigkeit von äußeren Umständen und menschlicher Begrenztheit. Die 
Erkenntnis, daß Kirche im Raum der Geschichte sich entfaltet und wächst, 
aber auch absterben und verkümmern kann, führt notwendig zur Einsicht 
in die Pflicht einer ständigen Rückbesinnung auf ihren Ursprung, auf Jesus 
Christus und seine Botschaft, das Evangelium. Auch die Zukunft der Kirche 
erscheint damit in veränderter Perspektive; sie schenkt allem kirchlichen 
Bemühen seine Dynamik, weil sie es einmal in endgültiger Vollendung 
auffängt. Kirchlicher Einsatz, und sei er auch noch so geschichtlich begrenzt, 
weiß sich dadurch legitimiert, daß er nicht ins Leere läuft, sondern einer 
Zukunft entgegengeht, die in der Auferstehung Christi bereits ihren An- 
fang nahm. 

Der Vergleich mit dem wandernden Gottesvolk des Alten Bundes soll 
also gegenüber einer statisch-juridischen Sicht der Kirche deutlich machen: 
12 Vgl. in diesem Zusammenhang die Kommentarwerke zur Kirchenkonstitution: LThK- 
Vat I; J. Chr. Hampe (Hrsg.), Die Autorität der Freiheit I, München 1967; G. Baraüna 
(Hrsg.), De Ecclesia I, Freiburg, Basel, Wien 1966. 
13 Vgl. Kirchenkonstitution •Lumen gentium" (LG) 7. 



Kirche als Gottesvolk unterwegs 275 

die neutestamentliche Heilsgemeinde ist auf ihrem Weg hin zur Vollen- 
dung unlösbar eingespannt in die Gesetze geschichtlicher Entwicklung. Da- 
mit kann die Kirche nicht mehr nach Art einer festgefügten Anstalt des 
Heiles verstanden werden, die •gleichsam nur am Wegrand der Geschichte 
steht, wie eine Herberge, an der der Strom der Wanderer vorbeifließt"14. 
Die Kirche nimmt vielmehr teil an allen Bewegungen der Geschichte; sie ist 
von deren Erschütterungen und Katastrophen, aber auch von deren ent- 
scheidenden Neuaufbrüchen und Wendepunkten wesentlich mitbetroffen. 
Gemäß der Grundtendenz des konziliaren Kirchenverständnisses dient eine 
solche Auffassung dem eigentlichen Auftrag der Kirche mehr als die stark 
statische Sicht der Vergangenheit; diese hatte die Kirche der Geschichte 
weitgehend enthoben und sie damit dem geschichtlich verfaßten Menschen 
fremd gemacht15. 

Daraus folgt, daß es eine idealistische Fehldeutung wäre, die Kirche als 
eine allem Irdischen, allem Irrtum und aller Schuld enthobene Größe zu 
werten. Auf den Wegen einer geschichtlich verfaßten Welt gibt es keine 
Idealkirche. Zwar hat es immer wieder in ihrer Geschichte Anläufe gege- 
ben, die Kirche der Reinen zu schaffen. Im Altertum waren es die Gnosti- 
ker, Novatianer und Montanisten, im Mittelalter Joachim v. Fiore und die 
Franziskaner-Spiritualen, in der Neuzeit verschiedene Gruppen von 
Schwärmern und Sekten, die die sündigen Glieder aus der Kirche auszu- 
schließen suchten, damit in ihren Reihen nur noch Reine und Heilige übrig- 
blieben. Weil die Kirche ständig von Versagen, Schuld und Irrtum bedroht 
ist, gehören Buße, Bekehrung und Reform zu ihren wesentlichen Lebens- 
vollzügen. Nicht der Hinweis auf die eigene Leistung und Vortrefflichkeit 
ist das genuine Gebet des Christen, sondern die Bitte um Vergebung16. Das 
gilt auch für die Kirche. 

Dabei sind es aber nicht nur vorsätzliche und damit sündhafte Entglei- 
sungen, die das kirchliche Leben auf seinem Weg durch die Geschichte ent- 
stellen. Ebenso schwer lasten auf dem neutestamentlichen Gottesvolk jene 
Begrenzung und Erbärmlichkeit, die sich ganz allgemein aus dem mensch- 
lichen Ungenügen ergeben. Da sind die Grenzen des Verstehens und Er- 
kennens, die unterschiedlichen Standpunkte und Erfahrungen; da gibt es 
den Spielraum des Ermessens; da sind die verschiedenen Charaktere, die 
einen zögernd und ängstlich, die anderen vorwärtsstürmend und über- 
eilend; da sind auch die verschiedenen Interessen; da sind Erhaltungsdrang 
und Geltungssucht, endlich die unberechenbaren geschichtlichen Zufälle. 

14 L. Scheffczyk, Kirdie im Wandel, in: Wort und Wahrheit 21 (1966) 744. 
15 Ebd. 
16 Vgl. hierzu die Entscheidungen des kirchlichen Lehramtes: DS 229, 230, 1537, LG 40; 
vgl. auch das entschiedene Wort von H. Küng, Die Kirdie, Freiburg2 1968, 379-408. 



Franz Courth 276 

Wer wird gleich immer für den Streit zwischen den verschiedenen Parteien 
und Gruppen in der Kirche sündhafte Motive geltend machen wollen? Das 
Fatale ist doch, daß alle im Grunde dasselbe wollen - Jesus Christus den 
Herrn und die Verwirklichung seiner Botschaft -, aber über den einzuschla- 
genden Weg uneinig sind. Gerade weil die Kirche zeit ihres Pilgerweges 
unter das Gesetz der Geschichte gestellt ist, wird man sich bei allem Mühen 
um letzte Klarheit und Verbindlichkeit vor Augen halten müssen: den ab- 
soluten Standpunkt, jenseits aller geschichtlichen Begrenzung, gibt es nicht. 
Geschichtliches Handeln ist stets bedingt und bleibt stets fragwürdig17. 

Damit, daß wir die Geschichtlichkeit der Kirche in dieser Weise betont 
haben, ist Wesentliches gesagt, was für die konkrete Begegnung mit ihr 
von Gewicht ist. Dies ist aber noch lange nicht alles, was im Anschluß an 
den Volk-Gottes-Begriff auszuführen wäre. Hier stehenzubleiben hieße, 
den Gedanken der Kirche als Gottes Volk auf das alttestamentliche Ver- 
ständnis zu reduzieren; ihr typisch neutestamentlicher, inkarnatorischer 
Charakter wäre übergangen. Versuchen wir, ihn kurz zu skizzieren. 

2.2 Sichtbare Kirche im geistlicher Gemeinschaft 

Es war das Anliegen der Enzyklika über den Geheimnisvollen Herrenleib 
(Mystici Corporis) gegenüber dem Kirchenbild Bellarmins, die sichtbare, 
innerweltliche Seite der Kirche durch ihre geistliche Dimension zu vertiefen 
und beide Aspekte zu einer Einheit zusammenzufassen. Mit direktem Ver- 
weis auf die Enzyklika greift die Kirchenkonstitution des Konzils (•Lumen 
Gentium") diesen Gedanken auf und betont, daß •die irdische Kirche und 
die mit himmlischen Gaben beschenkte Kirche.. . nicht als zwei verschie- 
dene Größen zu betrachten (seien), sondern ... eine einzige komplexe 
Wirklichkeit (bildeten), die aus einem menschlichen und einem göttlichen 
Element zusammenwächst" (LG 8). Weil Christus es ist, der die Kirche als 
Gemeinschaft des Glaubens, der Hoffnung und der Liebe zur Verkündi- 
gung seiner Erlösungstat an alle Menschen will, weil sie auf sein Wirken 
zurückgeht und durch seinen Geist in allem geschichtlichen Wandel getra- 
gen und zusammengehalten wird, darum bedarf jede innerweltliche Kate- 
gorie zur Bestimmung ihres Wesens und Auftrags der theologischen, nä- 
herhin der christologischen Vertiefung. Erst diese Vertiefung weckt das 
Verständnis dafür, daß die Kirche als die Gemeinschaft der Glaubenden 
nicht nur ein den Gesetzen des menschlichen, geschichtlichen Lebens unter- 
worfenes Volk ist, sondern als Gottes Volk ihre eigene Geschichte transzen- 
diert. Weil und insofern die Kirche in und aus der Verbundenheit mit Chri- 

17 Hiermit ist freilich nicht die Fülle dessen eingefangen, was Geschichtlichkeit meint; 
sicherlich besagt sie nicht totale Relativität; vgl. A. Darlap u. J. Splett, Geschichte und 
Geschichtlichkeit, in: SacrMu II, 290-304. 



Kirche als Gottesvolk unterwegs 277 

stus lebt, ist ihre Geschichte Heilsgeschichte. Christus hat sich, so das Zweite 
Vaticanum, •aus Juden und Heiden ein Volk berufen, das nicht dem Flei- 
sche nach, sondern im Geiste zur Einheit zusammenwachsen und das neue 
Gottesvolk bilden sollte" (LG 9). Gerade im Hinblick auf die entscheiden- 
den Stationen kirchlichen Lebens wird ihre theologische, die Geschichte 
durchwaltende und zugleich transzendierende Dimension deutlich: sie 
gründet in Gottes Heilswillen, sie nimmt ihren Weg durch die Zeit, ständig 
gefordert vom großen Gebot der Liebe und geführt von Gottes Geist; sie 
findet schließlich ihr Ziel in ewiger göttlicher Gemeinschaft. Für die Kirche 
ist in all ihrem Tun, für ihr Verkünden und Lehren, für ihr Gebet und ihre 
Sakramentenspendung, für ihre Karitas und ihre Mission, der Bezug auf 
den aktuell gegenwärtigen Christus wesentlich18. Von ihm aus besitzen ihr 
brüderlicher Dienst, ihr mitmenschliches Engagement und ihr Gebet Legi- 
timation, Mut und Verantwortung. Gerade auch dann, wenn Worte ihre 
Kraft verlieren und menschlicher Einsatz vergeblich zu werden scheint, 
weiß sich kirchliches Bemühen gehalten, glaubend und vertrauend weiter- 
zugehen und nicht stehenzubleiben. Kirche lebt davon, Gottes Liebe zu ver- 
künden und Christi Zeugnis weiterzutragen. 

Die Umschreibung der Kirche als Volk Gottes bringt zum Ausdruck - wie 
es auch schon die Enzyklika Mystici Corporis intendiert hatte -, daß sie als 
geschichtliche Größe einen geistlichen Grund hat. Der göttliche Auftrag der 
Kirche hebt ihre geschichtliche Seite nicht auf. Vielmehr vollzieht die Kirche 
ihren göttlichen Auftrag in der Geschichte und durch die Geschichte für die 
in ihr jeweils lebenden Menschen. Würde sie aufhören, sich geschichtlich 
zu verstehen, würde sie unmenschlich, würde sie ihre geistliche Bestimmung 
vergessen, würde sie unchristlich. 

Diese Einheit von Menschlich-Geschichtlichem und Göttlich-Geistlichem, 
die der Kirche wesentlich ist, versucht das Konzil in Analogie zur Mensch- 
werdung Gottes zu begreifen. Wie Christus Mensch wurde, um den Men- 
schen in der Weise eines menschlichen Lebensschicksals von Gottes Liebe 
zu künden, so soll auch die Kirche als Gemeinschaft von Menschen in ihrer 
menschlichen Geschichte und durch diese Christi Erlösungstat lebendig 
erhalten19. Wie es nicht möglich ist, in Christus Göttliches und Menschliches 
zu scheiden, so kann man auch in der Kirche nicht Göttliches vom Mensch- 
lichen trennen, obwohl sie stets als in Schuld verstrickt hinter ihrem göttli- 
chen Grund und Auftrag zurückbleibt. Die Vermittlung des Göttlichen er- 
folgt in der Kirche stets in menschlicher, geschichtlicher Form, und das heißt 
immer auch in armseliger Gestalt. So erreicht uns Gottes Wort immer nur 
unter der Hülle des oft so unvollkommenen Menschenwortes; das im Wort 
18 Vgl. dazu LG 6. 
" Vgl. LG 8. 



Franz Courth 278 

Gehörte wird in der durch den Wandel der Zeiten bestimmten Gemein- 
schaft der Glaubenden ausgelegt und verstehbar gemacht, ist aber eben 
auch dadurch der Gefahr des Mißverständnisses ausgesetzt. Göttlich initi- 
ierte Institutionen wie die sakramentalen Vollzüge gibt es nicht als solche, 
gleichsam frei von den Spuren der Geschichte, sondern nur in geschichtli- 
cher Ausfaltung, sie können darum auch veruntreut werden. Diese Bindung 
verdichtet sich noch dadurch, daß es immer Menschen sind, die die Sakra- 
mente feiern und verwalten. Göttliches kann als Göttliches nicht wahrge- 
nommen und erfahren werden, sondern nur im Menschlich-Geschichtlichen, 
das Offenbarung und Verhüllung, u. U. sogar Verdunkelung zugleich ist80. 

2.3 Gottes Gegenwart in seiner Kirche 

Läßt sich über das bisher Gesagte hinaus die Art und Weise angeben, wie 
Göttliches und Menschliches ineinander verschränkt sind? Oder muß man 
sich mit der Tatsache der Einheit und Untrennbarkeit beider Elemente be- 
gnügen? 

Über Gottes Anwesenheit in der Schöpfung als deren Anfang und Grund 
hinausgehend, wird man sagen können, daß Gott intentional hinter allem 
kirchlichen Bemühen steht, sofern die Kirche von ihm gewollt und ins Le- 
ben gerufen wurde, um sein Heilswirken an Jesus Christus durch die Ge- 
schichte zu tragen. Wie jeder Anfang eine Sache bestimmt und qualifiziert, 
wie er gleichsam die aus ihm entlassene Wirklichkeit im Vorgriff enthält21, 
so ist es auch bei der Kirche: sie gründet in göttlichem Willen und Auftrag. 
Dieser Anfang bestimmt ihren Weg durch alle Wirrnisse der Geschichte. 

Zur intentionalen Gegenwart Gottes in der Kirche kommt seine Anwe- 
senheit in der Form der Verheißung. Kirchliches Bemühen übersteigt dar- 
um bei bleibender Verwurzelung in der Geschichte die Dimension des Ge- 
schichtlichen, weil ihm letzte Erfüllung und Vollendung in Gott verheißen 
ist. Es lebt nicht nur von seinem Anfang und Grund, sondern immer auch 
schon von seinem Ende her. Darum ist in jeder Einzelhandlung der Kirche 
und in der Kirche, sofern sie nur aus dem Geiste Christi hervorgeht, etwas 
gegenwärtig von ihrer intendierten und verheißenen Vollgestalt. Die Kir- 
che hegt in dieser Sicht mit Recht die Hoffnung, daß ihre einzelnen Taten 
ein Vorgriff sind auf die endgültige Vollendung. 

Die bisher genannten Gegenwartsweisen Gottes in der Geschichte der 
Kirche werden noch überboten durch eine sakramentale Anwesenheit in der 
Kirche als ganzer, im biblischen Wort und in den Sakramenten. Diese Ge- 
20 In der Hinwendung Gottes zur Geschichte sieht J. Ratzinger, Einführung in das Chri- 
stentum, München6 1968, 31, die schwerste Last, die dem Christentum heute aufgebürdet 
ist. 
21 Vgl. A. Darlap, Art. Anfang, LThK2 I, 525-529. 



Kir die als Gottesvolk unterwegs 279 

genwartsweise hebt sich darum von den übrigen ab, weil in den Sakramen- 
ten als den Lebensvollzügen der Kirche dem Menschen jetzt schon als 
heiligmachende Gnade wahre Gottesgemeinschaft gewährt wird. Sie darf 
nicht individualistisch verengt werden. Gott wollte sein Handeln zum 
Wohl der Menschen nicht den Menschen in ihrer Vereinzelung zuwenden, 
sondern es an eine Heilsgemeinde binden, die Zeichen sein sollte für sein 
göttliches Wirken. Was in Jesus von Nazaret, dem Zeichen Gottes, ein für 
allemal grundgelegt und ausgesagt ist, soll in der Kirche durch die Geschichte 
hindurch gelebt werden. •Die Kirche ist ja in Christus gleichsam das 
Sakrament, das heißt Zeichen und Werkzeug für die innigste Vereinigung 
mit Gott wie für die Einheit der ganzen Menschheit" (LG 1). 

Nach dem Verständnis des Zweiten Vaticanums ist also nach Gottes Plan 
die Kirche gleichsam das Einfallstor seiner Transzendenz in die Geschichte. 
Die in ihr gelebte Gemeinschaft mit und in Christus bewirkt darum die 
Überwindung der zerstörerischen Kraft der Sünde, die Bekräftigung gegen- 
seitiger Liebe, des Friedens und der Gerechtigkeit. Wenn das letzte Ziel 
alles menschlichen Lebens, das sinnvollerweise nur gemeinschaftlich ver- 
standen werden kann, die Gottesgemeinschaft ist, kann die Kirche als Kata- 
lysator für die Einheit der ganzen Menschheit gelten. Denn in ihr ist das 
grundgelegt, was das Schicksal allen menschlichen Lebens ist: Verbunden- 
heit mit Gott und eine letzte Hinordnung auf alle Menschen als eine Bru- 
derschaft in Christus. Sie will Zeichen und Werkzeug sein für eine echte 
Gefährtenschaft der Menschen auf ihrem Weg hin zu Gott. Dieser Weg 
verläuft nicht jenseits aller sozialen Bindungen in individueller Vereinze- 
lung, sondern in brüderlicher Gemeinschaft. So verstandenes kirchliches 
Leben, d. h. sowohl das Handeln der Kirche wie auch ein Leben in und mit 
der Kirche, ist darum Medium und Zeichen für eine göttliche Wirklichkeit, 
weil es das göttliche Leben kräftigt und entfaltet. Dies gilt für die Kirche 
generell, aber auch für ihre einzelnen sakramentalen Vollzüge und für 
ihre Verkündigung. 

2.4 Die Kirche als Gemeinschaft der Heiligen und der Sünder 

Wenn die Menschwerdung Gottes in Christus ein letztes Ernstnehmen des 
Menschen beinhaltet, wenn überdies ihre Ausfaltung durch die Kirche in 
die Geschichte hinein dem Menschen eine echte Mittlerrolle einräumt, dann 
gilt es, diesen Gedanken, daß Gott sein Heil durch Menschen an Menschen 
vermittelt, noch einmal weiter zuzuspitzen. Näherhin geht es um die Frage, 
wie Versagen und Sünde des Menschen in diesen Prozeß miteinbezogen 
sind. 

Wenn das Konzil zur Bestimmung des göttlichen und menschlichen 
Elementes in der Kirche die Analogie der Inkarnation verwendet hat, dann 



Franz Courth 280 

darf dieser Vergleich freilich nicht gepreßt werden. Denn das Moment des 
Unähnlichen ist hier wie bei jeder Analogie größer als das der Ähnlichkeit. 
Dies gilt insofern, als in Christus Gottheit und Menschheit zur einen gött- 
lichen Person vereinigt sind und die Menschheit Jesu nicht durch Schuld 
und Sünde belastet ist. Auch als Mensch ist Jesus wesenhaft heilig (vgl. 
Hebr 4, 15). Und genau hier liegt das Kreuz der Kirche. Wenn sich Gott 
ihres Einsatzes bedient, um sein Heilswirken durch die Zeit zu tragen, dann 
ist es der Einsatz schwacher, sündiger Menschen. Läßt sich hier eine Un- 
terscheidung treffen, inwiefern das neutestamentliche Gottesvolk sündige 
wie zugleich heilige und heiligende Kirche sein kann? Wie vermag durch 
die Sünde entstelltes kirchliches Leben Zeichen zu sein für göttliches Wir- 
ken22? Diese Frage ist in Richtung des bereits eingeschlagenen Weges zu 
beantworten. Denn sie ist eine Variante des zuvor behandelten Problem- 
kreises, wie Göttliches und Menschliches in der Kirche zur Einheit verbun- 
den sein können. 

Zunächst gilt grundsätzlich: Gottes Gegenwart in der Kirche bedeutet 
ihre Heiligkeit. Heilig ist die Kirche aus dem Grund, weil sie von Gott 
gewollt ist, um •das Reich Christi und Gottes anzukündigen und in allen 
Völkern zu begründen"23. Weil sie damit •Keim und Anfang dieses Reiches 
auf Erden" ist24, kommt ihr wahre Heiligkeit zu. Es ist eine Heiligkeit des 
Angeldes, die sie mit Blick auf Gottes Treue nicht mehr verlieren, die sie 
wohl aber mehr oder auch weniger aufgreifen und verwirklichen kann. 
Weil es Gottes Heiligkeit ist, die dem neutestamentlichen Gottesvolk eig- 
net, und nicht ihr eigenes Werk, wird sie auch durch menschliches Versagen 
nicht aufgehoben. •Gott ist treu, durch den ihr berufen wurdet zur Gemein- 
schaft mit seinem Sohn Jesus Christus, unserem Herrn" (1 Kor 1, 9). 

Die Heiligkeit des Gottesvolkes ist ferner eine Heiligkeit der Verhei- 
ßung, eine erhoffte Heiligkeit, insofern es auf seinem Weg durch die Ge- 
schichte davon lebt, daß das in Schöpfung, Menschwerdung und Auferste- 
hung Grundgelegte und dann unter dem Beistand des Hl. Geistes Entfal- 
tete am Jüngsten Tage zur endgültigen Vollendung gelangt. Diese Sicht 
bedeutet keine Verlagerung der Heiligkeit der Kirche aus der Mitte ihres 
bisweilen so glanzlosen Pilgerweges an das Ende ihrer Geschichte; denn 
das, was als Ziel aussteht, bestimmt in jeder geschichtlichen Stunde kirch- 
liches Sorgen und Fragen. Vor allem darf die für das Ende der Tage er- 
hoffte Heiligkeit des pilgernden Gottesvolkes schon darum nicht als dessen 
22 An weiterführender Literatur sei genannt: H. Küng, Die Kirche, a. a. O., 379-408, 
Y. Congar, Die Wesenseigenschaften der Kirche, in: Mysterium Salutis IV, 1, 458-477; 
K. Rahner, Kirche der Sünder, in: Schriften VI, Einsiedeln2 1968, 301-320; ders., Sündige 
Kirche nach den Dekreten des Zweiten Vatikanischen Konzils, ebd., 321-345. 
2S LG 5. 
24 Ebd. 



Kir die als Gottesvolk unterwegs 281 

Ent-Heiligung auf seinem geschichtlichen Weg verstanden werden, weil 
sie in Christus ja schon begonnen hat; in ihm, dem zweiten Adam, in seiner 
Menschwerdung, seinem Kreuz und seiner Erhöhung ist die der Kirche und 
damit allen Menschen verheißene Heiligkeit schon da25. 

Mit Blick auf diese grundsätzliche Heiligkeit und anfanghafte Verbin- 
dung Gottes mit seinem Volk sagt das Konzil, daß die Kirche •unzerstör- 
bar" heilig sei26. Die Kirche kann diese ihre Eigenschaft zwar verdecken 
und bis zur Unkenntlichkeit entstellen; sie kann sie aber nicht aufkündigen, 
so daß sie in die totale Gottesferne zurückfallen würde. Daß die Kirche 
unzerstörbar heilig ist, bedeutet, daß Sünde und Heiligkeit nicht in einer 
gleichsinnigen Dialektik zusammengesehen werden können, sondern so, 
•daß die Heiligkeit der Kirche einen Vorrang vor ihrer Sündigkeit hat, so 
daß das von Gott her letztlich entscheidende Prädikat der Kirche ihre durch 
die eschatologische Tat Gottes gewirkte Heiligkeit und nicht ihre Sündig- 
keit, die ihr gegebene, über die Sünde dauernd obsiegende Heiligung durch 
Gott in Christus ist"27. 

Gott will das geschichtliche Gottesvolk als Zeichen seiner Heiligkeit. Wo 
es sich darum in einem wesenhaften Sinn als die von Gott gewollte Kirche 
verwirklicht, dort ist sie untrüglich heilige und heiligende Kirche, Zeichen 
für die Heiligkeit Gottes. Kann aber Gott wirklich eine Kirche als Sauerteig 
der Geschichte wollen, in der nicht irgendwo - wenn auch verborgen und 
vielfach unscheinbar - seine lebenspendende Kraft ans Ziel gelangt? 
Wenn und insofern darum die Kirche in ihrer Verkündigung, in ihren 
grundlegenden Vollzügen, den Sakramenten, und in ihrer Liebestätigkeit 
als Kirche Jesu Christi Ereignis wird, dann scheint auch etwas auf von der 
heiligen und heiligenden Macht Gottes in der Geschichte, dann wird etwas 
deutlich von jener Vollendung, die am Ende offenbar werden soll. So be- 
gegnet dem, der Gottes Wort im menschlichen Wort der Schrift liest, wirk- 
lich unter der Hülle geschichtlicher Zeichen Gottes Verheißung28. So erlangt 
der Büßende wahrhaft Verzeihung all seiner Schuld. So erfährt der, der 
zum eucharistischen Opfermahl hinzutritt, wahre Gottesgemeinschaft. So 
begegnet dem Kranken und Sterbenden im Sakrament der Krankensalbung 
wirklich Vergebung und Gottes Beistand für die letzte Stunde. Gerade an- 

» Ebd. 48. 
*» Ebd. 39. 
27 K. Rahner, Sündige Kirche, a. a. 0., 842. 
M Vgl. L. Scheffczyk, Dogma der Kirche - heute noch verstehbar, Berlin 1973, 71: •.An- 
wesen' des Wortes Gottes im Zeichen der Schriftaussage besagt ..., daß die Schriftaus- 
sage Gotteswort immer nur so in sich hat, daß sie darauf zugleich als auf das stets Über- 
ragende und immer neu Einzuholende verweist. So bleibt Gotteswort über das Schrift- 
wort erhaben, aber andererseits ist das Schriftwort der ausgezeichnete Ort, an dem allein 
in der Welt dieses Erhabensein oder dieses Erhobensein erfahren werden kann." 



Franz Courth 282 

gesichts der in den Sakramenten angebotenen Gnade, die nach katholischem 
Verständnis dem glaubenden Bemühen des Menschen immer zuvorkommt, 
wird offenbar: die in der Kirche lebendige und heiligende Macht Gottes ist 
größer als alle Schuld und Sünde der Menschen29. 

Ist damit die Frage beantwortet, wie eine sündige Kirche Zeichen für den 
umfassenden Heils- und Liebeswillen Gottes sein kann? Dies sicher nur 
zum Teil, insofern man sagen muß, daß die Kirche als ganze in Wort und 
Sakrament Gottes Angebot an die Menschen ist, ihr Ungenügen zu über- 
steigen und dem Dunkel der Sünde und des Todes zu entfliehen. Der an- 
dere Teil der Frage, vielleicht der drängendere, steht noch aus. Er zielt 
darauf hin, wie dieses Angebot Gottes, das in von Schuld und Sünde be- 
schmutzte Hände gelegt ist, von Menschen als solches gesehen und erkannt 
werden kann. Die Antwort wird mit der Frage einsetzen müssen, ob nicht 
gerade diese Tat Gottes - sein unablässiges Zugehen auf die Erbärmlich- 
keit des Menschen in der Geschichte der Kirche - eine Fortführung dessen 
ist, was Jesus im Mahl mit den Zöllnern und Sündern gelebt hat. Wie er 
nicht vor der Unheiligkeit der Menschen zurückschreckte, so kündigt auch 
Gott nicht seine Gegenwart in einer fragwürdigen Kirche auf. Wie er in 
Jesus Christus geradewegs auf den Menschen zugegangen ist, um ihn von 
innen her zu erneuern, so bleibt er seiner Kirche bis ans Ende der Tage zu- 
gewandt. 

Die Kirche wird darum nicht mit richtendem Schwert und sengendem 
Feuer auferbaut, sondern mit aufmunterndem Wort und verstehender 
Güte. Wenn sich Gottes Heiligkeit so zeigt und gerade so in der Kirche 
lebendig ist, daß sie den Sünder nicht zurückweist, sondern ihn in seiner 
Schwäche trägt, kann dann die Heiligkeit des Gottesvolkes etwas anderes 
sein als verstehendes Einandertragen, welches darin seine Kraft besitzt, 
daß wir alle von Christus getragen werden? Heiligkeit in der Kirche •fängt 
mit dem Ertragen an und führt zum Tragen hin"80. 

Liegt darum nicht in manchem kritischen Wort an die sündige Kirche 
eine Selbstüberschätzung der eigenen Person und ihrer Erbärmlichkeit? 
Übersieht man nicht dabei, daß die Sünde der Kirche auch meine Sünde 
ist, daß auch ich der Kirche den Stempel der Unglaubwürdigkeit aufdrücke? 
•Wenn ich höre, die Kirche sollte", sagt H. U. v. Balthasar, •so scheint mir 
das bloß zu sagen: Ich sollte"31. Das Herrenwort vom Splitter und Balken 
gilt nicht nur für das Verhältnis von Bruder zu Bruder, sondern auch im 

2' Vgl. K. Rahner, Kirche der Sünder, a. a. 0., 313: Die Sünde in der Kirche •ist nicht 
offenbarender Ausdruck dessen, was die Kirche in ihrer eigenen lebendigen Wurzel ist, 
sondern ist dessen verhüllender Widerspruch". 
80 J. Ratzinger, Einfährung in das Christentum, a. a. O., 285. 
81 Klarstellungen, Freiburg2 1971, 190. 



Kir die als Gottesvolk unterwegs 283 

Verhältnis zur Gemeinschaft der Brüder. Wenn ich aus dem Blickwinkel 
meiner reuevoll erfahrenen Schuld die Schattenseiten der Kirche betrachte, 
wird mir dann nicht etwas von der Heiligkeit Gottes aufgehen, die mir 
trotz aller Entstellung in der Kirche immer wieder begegnet? Werde ich 
nicht dankbar wahrnehmen, daß die Kirche eben nicht die Gemeinschaft 
der vermeintlich Reinen und asketisch Selbstgefälligen ist, sondern die 
Gemeinschaft der Sünder, die von der unendlichen Langmut Gottes lebt? 

Freilich setzt dies eine gewandelte Sicht der Schuld voraus. Sucht man sie 
nicht in einem ziemlich naiven Unschuldswahn vorrangig immer beim an- 
deren, selten aber bei sich selbst? Wenn es uns gelingt, die Dimension der 
Schuld neu sichtbar zu machen, dann wird auch die heiligende Macht Gottes 
in seinem Volk neu erfahren werden können. Die Kirche erscheint dann 
als die Gemeinschaft derer, die einander tragen, gerade weil sie als be- 
grenzte, mit Schuld behaftete Menschen von Christus getragen sind. 

Das pilgernde Gottesvolk ist Gemeinschaft der Sünder und der Heiligen 
oder, wie K. Rahner32 formuliert, •heilige Kirche der Sünder". Diese dia- 
lektische Sicht läßt sich theologisch ein wenig ausbalancieren, etwa in der 
eben skizzierten Weise, daß man auf die grundsätzliche Heiligkeit der 
Kirche verweist, die die Mächte der Sünde und des Unheils nicht überwäl- 
tigen können (vgl. Mt 16, 18). Letztlich aber wird diese Gegenüberstellung 
nur in einem von Glaube, Hoffnung und Liebe bestimmten Leben ausge- 
halten werden können, das sich suchend auf dem Weg weiß hin zur end- 
gültigen Gemeinschaft mit Gott. Und genau diese spannungsgeladene 
Synthese, die Heiligkeit des Gottesvolkes und seine Verstrickung in Schuld 
und Sünde zusammenzusehen, scheint eine der wesentlichsten Aufgaben 
der Kirche unserer Tage zu sein. In dem Maße dies gelingt, wird die Kirche 
für ihre Glieder ein glaubwürdiges Zeichen für den den Menschen in seiner 
Sünde tragenden Heilswillen Gottes sein. Sie wird darüber hinaus auch 
denen, die nicht zu ihr gehören, Hinweis dafür sein, daß es über alle Erfah- 
rung von Schuld und Ungenügen jene alles Bemühen des Menschen auf- 
fangende und vollendende Macht gibt, die wir Gott nennen. Vielleicht ist 
der nachkonziliare Erneuerungsenthusiasmus u. a. auch deswegen so schnell 
verflogen, weil diese Dialektik zwar in Konzilsdokumenten niedergelegt ist, 
aber im konkreten Leben nicht ausgehalten und durchgetragen wurde. 

3. Zusammenfassung 

Kirche ist das Gottesvolk auf dem Weg. Aus dieser Bestimmung ergeben 
sich schwerpunktmäßig einige konkrete Richtpunkte zur Begegnung mit der 
oft so menschlich erfahrenen Kirche: 
82 Kirche der Sünder, a. a. O., 314. 



Franz Courth 284 

1. Vorgreifende Idealisierungen, wie sie für das himmlische Jerusalem gel- 
ten, werden dem suchenden und auch irrenden Gottesvolk auf seinem Weg 
durch die Geschichte nicht gerecht. Sie vertiefen die schmerzliche Kluft zwi- 
schen dem Anspruch kirchlichen Selbstverständnisses und der erlebten 
Wirklichkeit. 
2. Alles Fragen und Suchen nach dem rechten Weg muß bestimmt sein vom 
Geist des Tragens und Ertragens, und zwar aus dem Bewußtsein, daß wir 
alle in unserem Ungenügen von Christus getragen sind. Sonst könnten Ur- 
teile und Reformen ausarten in Pharisäismus und Schwärmerei, die über- 
sehen, daß es die Kirche der Reinen nicht gibt. 
3. Daraus folgt weiter, daß alle Begegnung mit der oft so hilflosen Kirche 
von der Tugend der Geduld geprägt sein muß, - Geduld vor allem für die 
Schwachen, denen die Orientierung im Wandel der Zeit schwerfällt, die 
nicht sogleich sehen, warum nun dieser Schritt zu tun ist und nicht jener, die 
vor lauter Neuausrichtung in Resignation verfallen, ob die Kirche jemals 
wieder die rechte Marschrichtung finden wird. Nichts ist in der Begegnung 
mit dem wandernden Gottesvolk gefährlicher als jene übereilte Hast, die 
lieber heute als morgen das vollendete Jerusalem erreichen will. 
4. Wenn das Gottesvolk auch nicht die Gewißheit hat, mit jedem seiner 
Schritte dem endgültigen Ziel auch tatsächlich näher zu kommen, so darf 
es doch der hoffenden Überzeugung sein, daß es nach all seinen Wegen und 
Irrfahrten einmal heimfindet in die ewige Gemeinschaft mit Gott. Es ist 
diese von Ungenügen und Begrenzung gezeichnete Kirche - und keine an- 
dere - die einst herrlich gestaltet dastehen wird, von Flecken und Falten 
gereinigt; denn der Herr selbst ist es, der sie auf ihrem Weg •nährt und 
hegt" (Eph 5, 27-29). 




