
Bild, Welt und Freiheit 
Vorüberlegungen zu einer sachgemäßen •Bildmeditation" 

Herbert Schade SJ, München 

•An der Seite der Eingangstür der Hagia Sophia in Konstantinopel", so 
berichtet Antonius von Novgorod in einem Pilgerbuch des 12. Jahrhun- 
derts, •befand sich über einer Stufe (oder einem Tisch) befestigt ein großes 
Mosaikbild des Heilandes, welchem ein Finger der rechten Hand fehlte. 
Als der Künstler es vollendet hatte, sagte er, es anschauend: ,Herr, ich habe 
Dich ebenso, wie Du lebendig warst, gemacht'; - Da kam eine Stimme aus 
dem Bild und sprach: ,Und wann hast Du mich gesehen?' - Von dieser Zeit 
an wurde der Künstler stumm und starb bald. Der Finger der Hand Christi 
aber blieb unvollendet. Da hat man ihn aus vergoldetem Silber gebildet"1. 

Diese alte Legende offenbart schlagartig die Bedeutung und die Pro- 
blematik des Bildes. Ein Bild ist ein Werk, das von einem Künstler gemacht 
ist. Es besitzt seinen Geist, und er kann darüber verfügen. Zugleich aber ist 
das Bild größer als sein Schöpfer: es spricht und vermag den Künstler sogar 
zum Tode zu verurteilen. Die Manipulierbarkeit der Bilder und ihre Un- 
verfügbarkeit, die in dieser Legende einander gegenübergestellt werden, 
bilden den Gegensatz, der jede Kontroverse über das Bild bis auf den 
heutigen Tag bestimmt. Im folgenden Beitrag soll zunächst von der Bild- 
kultur der Vergangenheit die Rede sein. In einem weiteren Aufsatz wollen 
wir den Bildkonflikt in unserem technologischen Zeitalter untersuchen. Das 
Thema erhält heute, wo Christen die •Bildmeditation" wiederentdeckt 
haben, eine erhöhte Aktualität. 

I. Bedeutung und Begriff des Bildes 

•Byzanz hat Menschen für Bilder sterben sehen", erklärte Andre Grabar 
in lapidarer Weise2. Diese Feststellung dokumentiert den gewaltigen Un- 
terschied zwischen der Wertschätzung, die das Bild in alter Zeit besaß, und 
der Auffassung des Bildes im Industriezeitalter. Heute reproduziert man 
zahllose Abbildungen und Fotos, konsumiert sie und wirft sie weg. Damals 

1 Antonius von Novgorod, Pilgerbuch, 88 f., zit. n. J. P. Richter, Quellen der byzantini- 
schen Kunstgeschichte. Wien 1897, 60. 
8 A. Grabar, L'iconoclasme byzantin. Dossier archeologique. Paris (College de France) 
1957, 5. 



Herbert Schade 286 

aber gab es Bilder von großem Ansehen und unbegreiflicher Kraft. Diese 
Bilder haben Heere vertrieben, Blinde geheilt und Menschen hingerichtet. 
Bilder, so erklärte die allgemeine Synode von Nicaea (787 n. Chr.) dürfen 
und sollen verehrt (proskynein = adorare) werden; denn wer das Bild ver- 
ehrt, verehrt den Traggrund (hypostasis = subsistentia) dessen, was im 
Bild abgemalt ist. Diese Adoration darf jedoch nicht latreutisch vor sich 
gehen, d. h. sich mit einer Verehrung vollziehen, die nur Gott zukommt8. 
Die Bilder erhielten Weihe und Weihrauch. Nicht selten waren ihnen 
Reliquien eingefügt. Sie standen auf goldenem Grund und thronten in 
kostbaren Schreinen auf den Altären. Ein Frevel am Bild wurde geahndet 
wie die Verletzung des Abgebildeten selbst und zog den Tod des Täters 
nach sich. 

Diese Würde des Bildes leitet sich schon aus der Worterklärung und dem 
Begriff selbst her. Der Begriff charakterisiert eine geradezu schöpferische 
Kraft. Das Bild ist eine Gestalt, die durch ihr Gefüge eine andere Wirk- 
lichkeit vergegenwärtigt4. Im Gegensatz zum Eindruck des Hörens, das 
sich im Nacheinander der Zeit vollzieht, steht das Bild in einem Augen- 
blick vor uns. Noch ehe ich ein Wort gesagt oder einen Gedanken gefaßt 
habe, ist das Bild da. Das gilt von der natürlichen Erkenntnis einer Gestalt 
wie von der künstlerischen und der religiösen Inspiration oder Vision. 

Dieser Vorgang ist so gewaltig und so wunderbar, daß man geradezu von 
einer Kosmogonie, einer Weltentstehung, sprechen kann. Das Auge öffnet 
sich. Licht blitzt auf. Und im Licht erscheint eine Gestalt. Eine Welt ent- 
steht. Was sich hier ereignet, wird durch die Worte selbst angedeutet, die 
Griechen, Römer und Germanen für Bild gebrauchten. 

Das griechische Wort für Bild, •eidos", leitet sich von Sehen ab. Ausse- 
hen, Gestalt und Erscheinung sind verwandt6. Das Element des Lichtes 
spielt in diesem Wort eine bedeutsame Rolle. Das andere griechische Wort, 
•eikon", heißt Nachbild oder Kopie und leitet sich von •eiko" her, d. h. 
weichen, zurückgehen oder nachstehen. Hier schwingt vom Wortsinn her 
die Erfahrung der Grenze und des Hintergrundes mit. Vielleicht gibt diese 
Erkenntnis eines flackernden Umrisses das wieder, was der Begriff der 

3 DS, Enchiridion Symbolorum. 1965, 600 f.; Conc. Nicaenum II, a. 787. Definitio de 
sacris imaginibus, Actio VII. 
4 H. Schade, Bild, Bilderverehrung, Bilderstreit, in: Sacramentum Mundi Freibure- 
Basel-Wien 1968, 598 f. 
5 H. Frisk, Griechisches etymologisches Wörterbuch Bd. I, Heidelberg 1960, eidos 451/452; 
eikon 454/455; H. Stephanus, Thesaurus graecae linguae. Vol. IV (Neudruck), Graz 1954', 
207, Eidos; 234 Eikos; K. E. Georges, Lateinisch-deutsches Handwörterbuch. II. Bd. Han- 
nover-Leipzig 1918, 58/59 imago; A. Walde und J. B. Hofmann, Lat. etymologisches Wör- 
terbuch Bd. I, Heidelberg 1938, Imago 680; Bd. II, Heidelberg 1954, Similis 538/539; 
J. u. W. Grimm, Deutsches Wörterbuch II. Bd. Leipzig 1860, 8-13. 



Bild, Welt und Freiheit 287 

Aura meint. Eine Gestalt, die sich vom Grund abhebt oder auf einen Hin- 
tergrund verweist, erhält naturnotwendig einen Lichtkreis um sich. 

Das lateinische Wort •imago" steht in Beziehung zum altindischen 
•samäs", das im Althochdeutschen •samo" (= derselbe) seine Entspre- 
chung hat. Indogermanisch lautet es •sem" (= eins). Dieses Wort kehrt im 
lateinischen •semel" (einmal) wieder und konstituiert das Wort •simili- 
tude" (= Ähnlichkeit). Dieses Wort •similitudo" findet auch in der Bibel 
besondere Anwendung, um Bild auszudrücken (Gn 1, 26; Ezech 1,5). Das 
Element der Einheit gewährleistet den Ordnungscharakter des Bildes oder 
der Gestalt. Einheit sagt man von mindestens zweien aus, d. h. erst wo Un- 
terschiede konvergieren, ergibt sich Einheit. So erhält das Wort similitudo 
die Bedeutung von Ähnlichkeit. Ähnlich ist ein Bild deshalb, weil es etwas 
Gemeinsames und etwas Verschiedenes (•ratio communis" und •ratio 
diversa") mit dem Bezugsgegenstand besitzt. 

Das deutsche Wort Bild hängt mit billig, Unbilde, Weichbild zusammen 
und heißt im Altsächsischen zuerst Wunderzeichen und dann Bild. Hier 
wird das Element einer geheimnisvollen Kraft angesprochen. 

Mit diesen Elementen des lichtvollen Abscheinens, der Einheit und des 
Wunderbaren ist die ordnungschaffende, weltformende (kosmogonische) 
Kraft des Auges und des Bildes etymologisch umschrieben. •Die Botschaft 
der Sinne ergibt eine unmittelbare und gleichzeitige Wahrnehmung. So- 
bald ich die Augen öffne, gibt sich mir eine Einheit, ein Ganzes schlagartig 
zu verstehen"6. Das Schauen und Bilddenken bringt also das Schöpferische 
schlechthin zum Ausdruck. Bilden heißt schaffen. Die Bilderkenntnis ist 
Schöpfung •par excellence". Deshalb konnte das Mittelalter auch zur Auf- 
fassung kommen: •Imago est ipsa deitas" (•Das Bild ist die Göttlichkeit 
selbst")7. Es stützt seine Ansicht mit dem Hinweis auf den biblischen Schöp- 
fungsbericht, der wußte, daß Gott den Menschen nach seinem •Bild und 
Gleichnis" geschaffen hatte (Gn 1, 26). Dieser Satz des Alten Testamentes 
wurde durch Paulus im Neuen Testament vertieft, der von Christus ver- 
kündete: •Er ist das Abbild des unsichtbaren Gottes, der Erstgeborene aller 
Schöpfung" (Kol 1, 15, dazu 2 Kor 4,4). 

Einer der großen Theologen der Ostkirche, Johannes von Damaskus (675 
bis 749 n. Chr.) hat uns das Wesen des Bildes weiterhin erklärt. Er schreibt: 
•Bild ist eine Ähnlichkeit, die das Urbild so ausdrückt, daß zwischen den 
beiden ein Unterschied bestehen bleibt"8. Johannes von Damaskus unter- 

6 R. Huyghe, Die Antwort der Bilder. Wien und München 1958, 41. - E. Grassi, Kunst 
und Mythos. Hamburg 1957; ders.: Macht des Bildes, Ohnmadit der rationalen Sprache. 
Köln 1970. 
7 Rhabanus Maurus, Allegoriae in sacram scripturam; Migne, PL 112, 969. 
8 LThK V, Freiburg 1960, 1023 f.; H. Menges, Die Bilderlehre des hl. Johannes von 
Damaskus. Münster i. W. 1938, 35 f. 



Herbert Schade 288 

scheidet drei Elemente des Bildes: 1. Die Ähnlichkeit (Homoioma) des Bil- 
des mit dem Urbild und deren Unterschied. 2. Die Ursprungsbeziehung 
(Ektypoma). 3. Den offenbarenden und hinweisenden Charakter (ekphan- 
torike, deiktike). 

Johannes stammte aus einer vornehmen christlichen Familie, in der das 
Amt des Finanzministers bei den Kalifen vererbt wurde. Er war also auch 
mit der Auffassung des Islam vom Bild vertraut. Die Bilderlehre des spä- 
teren Mönchs und Priesters im Kloster des hl. Sabas bei Jerusalem hat die 
gesamte Theologie beeinflußt9. 

Das zentrale Problem dieser theologischen Fragestellung bildet die 
Analogie des Seins10, d. h. einer Entsprechung aller Seienden, so daß sie 
zueinander in einen Wirklichkeitsbezug gebracht werden können, in ver- 
schiedener Weise und in verschiedenen Graden, mögen sie aufgrund ihres 
Eigenseins wesensmäßig noch so verschieden voneinander sein, was am 
tiefsten zwischen Gott und der Welt (dem Menschen) der Fall ist. Genauer 
gesagt: Im Verhältnis der einzelnen Stufen des Seins zueinander gibt es 
weder völlig gleichsinnige (univoke) noch schlechthin verschiedensinnige 
(äquivoke) Aussagen, wohl aber Entsprechungs-(analoge) Aussagen, die 
die Ähnlichkeit zweier Seienden bei aller Unähnlichkeit herausstellen. Hier 
liegt die eigentliche Möglichkeit des religiösen Bildes, das oft genug Gott 
und die Welt, Himmlisches und Irdisches beinhaltet, Göttliches im Mensch- 
lichen, Himmlisches im Irdischen transparent macht und dadurch zur Dar- 
stellung bringt. Schon Aristoteles beschließt mit dem •Analogon" als dem 
Vermittelnden den Ur-Gegensatz von dem •Sein als Identität" bei Parme- 
nides und dem •Sein als Widerspruch" bei Heraklit. Durch diese Bildver- 
fügung vermochte die alte Theologie nicht nur die Fundamente des Mensch- 
seins zu festigen. Die Analogie des Seins entwarf eine einzigartige anthro- 
pologische und zugleich theologische Architektur, die den Sinn von Welt 
und Geschichte sichtbar machte. Die •Göttliche Komödie" von Dante und 
die mittelalterlichen Kathedralen sind die bedeutendsten Verwirklichungen 
dieser uralten Lehre vom Bild. 

II. Bild und Ursprung 

Den Sachverhalt der Analogie des Seins erklärte Anselm von Canterbury 
aus der Natur des Gemäldes selbst: •Wer ein Gemälde anfertigen will, 
wählt einen festen Grund aus, auf dem er malt, damit bleibt, was er malt. 

* M. S. Ipsiroglü, Das Bild im Islam. Ein Verbot und seine Folgen. Wien und München 
1971. 
10 E. Coreth u. E. Przywara, Analogia entis, in: LThK I, Freiburg 1957, 468-473; dazu 
E. Przywara, Analogia entis. Einsiedeln 1962. 



Bild, Welt und Freiheit 289 

Denn niemand malt auf Wasser oder in die Luft, weil da keinerlei Spuren 
des Bildes bleiben... Es ist mithin zuerst ein vernünftiger fester Unter- 
grund der Wahrheit aufzuzeigen . .., dann sind, damit gleichsam der Leib 
der Wahrheit selber mehr erstrahle, die entsprechenden Argumente wie 
Bilder dieses Leibes darzustellen"11. Bilder verweisen also immer auf 
einen Grund, d. h. zunächst auf einen Malgrund oder eine Fläche. So sagt 
es auch Maurice Denis in einem Satz, der die Kunst des 20. Jahrhunderts 
stark beeinflußt hat: •Ein Bild - bevor es ein Schlachtroß, eine nackte Frau 
oder irgendeine Anekdote ist - ist wesentlich eine plane, von Farben in 
einer bestimmten Anordnung bedeckte Oberfläche"12. Diese Fläche erinnert 
aber im tiefsten an den Seinsgrund, d. h. an eine vorgegebene und tragende 
Wirklichkeit. Wird diese Wirklichkeit vom Künstler, Kunsthistoriker oder 
Meditationsmeister eliminiert, dann degradiert man das Bild zu einem 
ästhetischen Objekt, das verfügbar wird. Mag der Zweck des Pädagogen 
oder Betrachtungsleiters noch so heilig sein, er heiligt gerade hier nicht das 
Mittel; denn die Bildgesetzlichkeit selbst und ihre tragende Wirklichkeit 
will beachtet werden. Vielleicht darf man diese Frage noch einmal aus der 
Sicht der eben erklärten •Seinsanalogie" wiederholen: Weichen wir von 
der verbindlichen Analogie der Realität in ein •Sein als Identität" aus, so 
verbleiben wir nur mehr im Positivistischen oder im •Eindimensionalen" 
(H. Marcuse). Postulieren wir aber ein •Sein als Widerspruch", was man 
heute gerade in metaphysischen Fragen bevorzugt, wird der Urgrund der 
Welt fremd und unser Dasein widersprüchlich. 

Wir müssen also die Analogien des Bildes besonders beachten, damit wir 
den Sinn der Symbole nicht verfehlen. Das Fundament des analogen 
Wahrnehmens aber bietet die Rückbeziehung der Gestalt in den Bild- 
grund. 

1. Zur Ursprungsbeziehung der Bilder 

Für die moderne Theologie erläutert Karl Rahner diesen Sachverhalt so: 
•... das Seiende ist von sich selbst her notwendig symbolisch, weil es sich 
notwendig ,ausdrückt', um sein eigenes Wesen zu finden"13. Dieses Seiende 
bildet •... nicht eine leere und tote Identität". Schöpfung und Mensch sind 
auch und vor allem Mitteilung, Bild und Symbol, das heißt Repräsentanz 
einer Wirklichkeit für eine andere. •Tatsächlich kann die ganze Theologie, 
11 Anselm von Canterbury, Cur deus homo; zit. n. H. Sdirade, Malerei des Mittelalters. 
I. Vor- und frükromanisdie Malerei. Köln 1958, 142. 
18 W. Haftmann, Malerei im 20. Jahrhundert. Mündien 1954, 58. 
18 K. Rahner, Zur Theologie des Symbols, Schriften IV, Einsiedeln-Zürich-Köln 1960, 
275-313, bes. 278. - Dazu Wilhelm Heinen, Bild - Wort - Symbol in der Theologie. 
Würzburg 1968. 



Herbert Schade 290 

ohne nicht auch wesentlich eine Symboltheologie zu sein, sich gar nicht be- 
greifen" (ebda). In seiner Kunsttheorie kommt Martin Buber zu vergleich- 
baren Auffassungen: •Auf eine anthropologische Erfassung der Kunst aber 
dürfen wir nur hoffen, wenn wir der Abhängigkeit des Menschen vom 
Seienden Rechnung tragen"14. Diese Abhängigkeit des Menschen vom 
Seienden wird nach alter Auffassung durch die Ursprungsbeziehung des 
Bildes gewährleistet. Jede Abbildung weist auf das Abgebildete hin. Die 
Bibel beschreibt diesen Verweischarakter des Menschen und sein Verhält- 
nis der Abhängigkeit eindeutiger, wenn sie davon berichtet, daß der 
Mensch geschaffen sei. 

2. Moderne Probleme 

Der moderne Mensch sucht diese auch ihm wesentliche Position zu ver- 
schleiern. Als Ästhet, als Wesen, das für das Schöne aufgeschlossen ist, 
wird er von den frühmittelalterlichen Miniaturen und von der Formkraft 
der Kathedralen fasziniert, bis dahin, daß seine Begeisterung ihn zur Ver- 
ehrung der Bilder drängt. Er möchte diese Werke jedoch zugleich be- 
greifen und besitzen. Er genießt die Kunst und spiegelt sich in den Kunst- 
werken wider wie der Künstler, von dem die Legende des Antonius von 
Novgorod berichtet. Mit anderen Worten: er möchte Beter und Angebete- 
ter in einem sein. 

Die intellektuelle Paralysierung dieses unaufhebbaren Gegensatzes und 
die philosophische Grundlage des modernen Ästhetizismus bietet Hegel in 
seiner Philosophie. In seiner Interpretation der romantischen Kunst erklärt 
er: •Der Mensch erscheint nicht als Mensch in bloß menschlichem Charak- 
ter, beschränkter Leidenschaft, endlichen Zwecken und Ausführungen, oder 
als im bloßen Bewußtsein von Gott, sondern als der sich wissende, einzige 
und allgemeine Gott selber, in dessen Leben und Leiden, Geburt, Sterben 
und Auferstehen sich nun auch für das endliche Bewußtsein offenbar macht, 
was Geist, was das Ewige und Unendliche seiner Wahrheit nach sei"15. 

Diese Identifikation des konkreten Menschen mit Gott oder dem •unend- 
lichen Geist" sollte nach Hegel auch die •Versöhnung" oder •Befriedung" 
d. h. •ein Reich Gottes" bringen. 

Dem frühmittelalterlichen Menschen waren solche Ideen unvollziehbar. 
Dazu war schon die Erfahrung der Übermacht der Naturgewalten zu groß. 

Auch die alte Bildtheorie wußte um die Abhängigkeit des Menschen vom 
Sein. Welt und Geschichte waren für den Menschen damals vorgegeben. 

14 M. Buber, Der Mensch und sein Gebild, in: Die Neue Rundschau. 66. Jhg. 1955, 1. Heft, 
1-16, bes. 2. 
15 Fr. Hegel, Aesth. II, 126. 



Bild, Welt und Freiheit 291 

Das Bild besaß eine Ursprungsbeziehung. Man drückte diesen Sachverhalt 
sehr profiliert aus; denn man sagte, das Bild sei •ad aliquid" (•auf etwas 
hinweisend"). Nur das Idol oder Götzenbild sei •ad se ipsum" (•auf sich 
selbst hinweisend")16. Die Ansicht Hegels hätte man im frühen Mittelalter 
als hybrid (d. i. größenwahnsinnig) oder götzendienerisch angesehen. Tat- 
sächlich läßt sich seine Kennzeichnung Napoleons als •Weltgeist zu Pferde" 
kaum anders verstehen. Nicht ein übersteigertes Selbstbewußtsein, son- 
dern die Ehrfurcht vor dem Geheimnis hinter der Ikonostase des Daseins 
begründete die Spiritualität der Alten. 

3. Ursprungsbeziehung und Meditation 

Die beiden Grundbegriffe der Spiritualität •Meditation" und •Kontempla- 
tion" heißen eigentlich nichts anderes als den Menschen in die Ordnung 
einfügen. So leitet sich das Wort •meditari" von messen oder maßnehmen 
her. Auch das Wort •contemplari" heißt vergleichsweise messen. Es ist 
verwandt mit dem Wort Tempel (von temno, schneiden, teilen), weil der 
Tempel einen ausgeschnittenen und abgesonderten Raum darstellte. Das 
Maß nahm man am Himmel oder in den vergleichbaren Vorgängen in der 
Seele17. 

Meditieren heißt also, die Maße wahrnehmen, die Gott in die Schöp- 
fung und in unser Herz eingeprägt hat. Erst wenn der Plan deutlich wird, 
kann man ein Bauwerk errichten. Nur wenn wir durch das Bild zum Urbild 
gelangen, kommt Meditation zustande. 

Zwei Maße sind uns Menschen vorgegeben. Sie heißen Licht und Leben. 
Dem Licht antwortet in uns die Erkenntnis und dem Leben entspricht in 
unserer Seele vor allem der Wille. Beide - Erkenntnis und Wille - erheben 
sich auf dem Fundament unseres Seins, das man Natur nennt. Man könnte 
von der Basis des Daseins sprechen oder vom Träger der Gestalt. Erkennt- 
nis und Wille, These und Antithese, die in der Einheit des Seins verbun- 
den sind, bilden die Profile der Anthropologie und die Grundcharaktere 
des trinitarischen Gottesbildes in Seele und Schöpfung. Die mittelalterliche 
Symbolik setzte Adam zwischen zwei Bäume, den Baum der Erkenntnis 
und den Baum des Lebens, oder zwei Kronen. Der Mensch ist demnach 
Prophet, weil er schaut und ihm Wissen eigen ist. Der Mensch ist aber auch 
König, weil er einen freien Willen besitzt. 

18 Libri Carolini, Praefatio (3, 23/24); dazu H. Schade, Die Libri Carolini und ihre Stel- 
lung zum Bild, in: ZKTh Bd. 79 (1957), 69-78, bes. 72/73. 
17 H. Usener, Götternamen (2. Aufl.) Bonn 1920, 191 f.; vgl. Mircea Eliade, Das Heilige 
und das Profane. Vom Wesen des Religiösen. Hamburg 1957, 43. 



Herbert Sdiade 292 

In den Reliefs des Bronzeportals am Dom zu Pisa (12. Jh.) sehen wir 
neben der Darstellung der Menschwerdung Christi (Weihnacht) Adam und 
Eva im Paradies. Über den ersten Menschen reiten groß und gewaltig die 
drei heiligen Könige. Das heißt, mit der Schöpfungsgeschichte erscheinen 
die uralten Symbolfiguren der trinitarischen Anthropologie. 

Welt und Geschichte oder Raum und Zeit bildeten weitere, und zwar 
dreidimensionale Kategorien, mit denen der meditierende Mensch in der 
Schöpfung Maß nahm. In den byzantinischen Oktateuchillustrationen 
sehen wir den Menschen Adam im Paradies sich mit erhobenen Armen 
zum Himmel wenden, um •Maß zu nehmen". Über Adam sieht man Sonne 
und Mond als Medaillons mit den Büsten von Christus (d. h. mit dem 
Bilde des Vaters und des Sohnes). Dazwischen erscheint die Hand Gottes 
als Symbol des Geistes. Adam meditiert. Er nimmt Maß am dreifaltigen 
Gott. Der Mensch betet18. 

Von dieser Grundposition der Meditation aus, die auch die Ausgangs- 
position der Anthropologie und der Architektur bildet, versteht man, daß 
die Alten von Diopete, d. h. von Bildern sprachen, die •vom Himmel gefal- 
len" oder •nicht von Menschenhand gemacht" sind19. Archetypische oder 
authentische Bilder kann nur der Himmel, der Urgrund der Schöpfung, 
oder Jesus Christus selbst bieten, der sein Gesicht dem Leinen der Vero- 
nika einprägt. 

Kunstwissenschaftlich gesprochen besitzen die alten Bilder und Archi- 
tekturen weithin eine derartige Ursprungsbeziehung. Sie sind keine Inge- 
nieurbauten mit einer •künstlerisch wertvollen" Dekoration. Sie sind auch 
keine ausgeschnittenen Tafeln oder selbständigen Objekte, die einen 
ästhetischen Eigenwert oder eine künstlerische Privatwirklichkeit signali- 
sieren. Die Werke der überlieferten Kunst machen auf uns auch heute noch 
einen feierlichen Eindruck, weil ihnen jede Willkür fern ist; denn sie sind 
am Urgrund des menschlichen Daseins normiert. Wir nennen sie deshalb 
sakral, das heißt heilig. 

Es stimmt traurig, wenn man die Bildmeditationen mittelalterlicher 
Kunstwerke von heute liest, in denen auch von Theologen die Symbolik 
der alten Kunst ignoriert und liquidiert wird, um die Werke ästhetisierend 
und moralisierend •fürs Volk" aufzubereiten. Aus verständlichen Grün- 
den wollen wir Autoren und Publikationen hier nicht zitieren. Ein Groß- 
teil dieser Bildbetrachtungen dokumentieren nur, wie weit das Christen- 

18 H. Sdiade, Das Paradies und die Imago Dei. (Eine Studie über die frühmittelalter- 
lichen Darstellungen von der Erschaffung des Menschen als Beispiel einer sakramentalen 
Kunst), in: Probleme der Kunstwissenschaft. Berlin 1966, 79-182, bes. 129. 
10 W. Felicetti-Lichenfels, Geschichte der byzantinischen Ikonenmalerei. Ölten u. Lau- 
sanne 1956, 19. 



Bild, Welt und Freiheit 293 

tum schon zu einer unbekannten Religion geworden ist. Mancher dieser 
Autoren würde staunen, wenn er mit seinen •handelsüblich gefärbten" 
Expektorationen von Bronzetüren oder Buchillustrationen des frühen Mit- 
telalters die theologischen Kommentare der Kirchenväter vergliche. 
Kaum etwas davon ist bekannt. Deshalb vor allem bezeichnet Hans 
Urs von Balthasar uns als •Termiten des Untergangs", die •blind von 
Monument zu Monument" laufen20. Schopenhauer klagte schon die restau- 
rativen Bemühungen des 19. Jh.s mit vergleichbaren Worten an: •Wenn 
ich nun sehe, wie dieses ungläubige Zeitalter die vom gläubigen Mittel- 
alter unvollendet gelassenen gotischen Kirchen so emsig ausbaut, kommt 
es mir vor, als wolle man das dahingeschiedene Christentum einbalsamie- 
ren"21. 

Wir haben es verlernt, mit den Augen der Väter zu sehen und unseren 
Blick im Grunde des Seins festzumachen. 

4. Das •Recht der Augen" 

Sehen und Schauen ist für den Menschen ein elementarer Vorgang. Aber 
es gibt kaum etwas, was schwerer ist als das für uns Menschen so selbst- 
verständliche Sehen. Johannes Molzahn, ein profilierter Künstler unseres 
Jahrhunderts, macht uns darauf aufmerksam, daß es eine •visuelle Spra- 
che" gibt. Sehen ist nicht auf die •bloße physisch-mechanische Funktion" 
des Auges einzuschränken, die der modernen •Tatsachenmentalität" 
(= Positivismus) entspricht22, mag man den •gesehenen Tatsachen" auch 
im Nachhinein einen noch so ästhetischen oder ethischen Kommentar hinzu- 
fügen. Der konstruktivistische Maler Molzahn verweist uns viel mehr auf 
ein Wort des hl. Augustinus, der sagte: •In diesem Leben, Brüder, besteht 
unsere Aufgabe darin, das menschliche Auge, durch das das Herz Gott zu 
sehen vermag, wieder in seine Rechte einzusetzen." Es gibt ein •Auge des 
Herzens" (•oculus cordis"), das über das psychologische Sehen hinaus dem 
Geschauten auf den Grund geht. 

In seiner Predigt über die Heilung des Blinden richtet Augustinus das 
gesamte christliche Leben an diesem Vorgang der Wahrnehmung des einen 
Sinnes aus: •Die ganze Mühe und Arbeit in diesem Leben von uns, Brüder, 
besteht darin, das Auge des Herzens zu heilen, damit es Gott sieht. Dazu 
werden die hochheiligen Geheimnisse gefeiert, dazu wird das Wort Gottes 
20 H. U. von Balthasar, Wer ist ein Christi Einsiedeln (4. Aufl.) 1964, 18/19. 
21 A. Schopenhauer, Die Welt als Wille und Vorstellung. Bd. 2. Schlußsatz des Kap. 35; 
dazu Hermann Beenken, Das neunzehnte Jahrhundert in der deutschen Kunst. München 
1944, 67. 
22 H. Schade, Johannes Molzahn. Einführung in das Werk und die Kunsttheorie des 
Malers. München-Zürich 1972, 143. 



Herbert Schade 294 

gepredigt; deshalb werden die sittlichen Ermahnungen der Kirche gegeben, 
das heißt, die Ermahnungen, die sich auf die Besserung der Sitten bezie- 
hen, die der Besserung der triebhaften Begierden dienen. Ermahnungen, 
die nicht nur verbal, sondern durch ihre revolutionierende Lebenskraft 
diese Zeit und diese Welt in ihre Schranken verweisen. Was auch immer 
sie anregt, zu diesem Zwecke wirkt eine göttliche und heilige Schriftstelle- 
rei, damit die innere Geistigkeit sauber gehalten wird von den Dingen, die 
uns am Anblick Gottes hindern"23. 

Diese Kultur des Sehens, die hier von Augustinus grundgelegt wird, ist 
durch unsere psychische Umweltverschmutzung liquidiert worden. Mit dem 
Bilddenken geht auch die Gabe der •Unterscheidung der Geister" verloren, 
und die vornehmste Fähigkeit des Menschen, seine Freiheit, gerät in 
Gefahr. 

III. Der ambivalente Charakter des Bildes als Grund der menschlichen 
Freiheit 

Die Rationalisierung, die seit der Aufklärung alle menschlichen Vorgänge 
begleitet, hat unser Leben mit Netzen überzogen. Organisation, Techno- 
logie und Bürokratie zwingen wie ein Verschiebebahnhof oder nach Art 
der Verkehrsbewältigung einer Großstadt alle Prozesse in feste Bahnen. 
Die kausale Verknüpfung, die Verzweckung und das Nutzwertdenken 
stehen unter den Vorzeichen einer totalen Notwendigkeit, in die uns eine 
Leistungs- und Konsumgenossenschaft einzwängt. •Diese Wandlung, die 
verschiedene Soziologen, als deren scharfsinnigster Vertreter ziemlich 
übereinstimmend Herbert Marcuse gilt, untersucht und dargestellt haben, 
hat aus der Welt eine geschlossene Welt gemacht, außerhalb derer nichts 
existiert, eine im wahren Sinne des Wortes totalitäre Welt", schrieb Jean 
Cassou 196824. 

1. Das •technische Sehen" und das Bilddenken 

Technologie ist nur möglich, wenn die Maschinenteile so verbunden wer- 
den, daß ihr Effekt mit Notwendigkeit von Ursache und Wirkung entsteht. 
Greifen die Zahnräder notwendig ineinander, lassen sie sich als geballter 
Antrieb in eine Richtung lenken, dann arbeitet die Maschine exakt und 
bringt Nutzen hervor. Frei oder beliebig darf kein Auto und keine Rakete 
ihre Bahn ziehen. Je mehr Technologie, Organisation und Bürokratie mit 

28 Migne PL 88, 542. 
24 J. Cassou, Kunst und Auflehnung, in: Kunst ist Revolution. Köln 1969, 7. 



Bild, Welt und Freiheit 295 

ihren notwendigen Rationalisierungsprinzipien in den Bereich des eigent- 
lichen Menschlichen, das heißt, in die Bezirke der Liebe, der Religion und 
der Kunst vordringen, um so mehr erdrosseln ihre Netze das psychische 
Leben. 

Die Übermacht des •technischen Sehens" unserer Zeit eliminiert das 
Deutungs- und Bilddenken der Vergangenheit. Mit einer Kamera ver- 
gleichbar vollzieht es sich isoliert und isolierend, d. h. es löst den gewähl- 
ten Ausschnitt aus dem Ganzen heraus25. Wer •technisch" sieht, schaut 
ohne Emotion. Seine •Herzkräfte" bestimmen das Bild nicht. Er braucht 
auch die Verbindung zur Vergangenheit nicht und die Kategorien des 
Sehens, die unsere Tradition aufgebaut haben. Das rein Konstatierende 
oder Feststellende dieser Wahrnehmung bietet den Vorteil der Eindeutig- 
keit. Das •technische Sehen" wertet nicht. Deshalb macht es den Gegen- 
stand auch verfügbar. Der Versuch, mit Hilfe von einer Fotografie ein 
möglichst eindeutiges Bild festzuhalten, ist allgemein. Um die Fülle von 
beziehungslosen Bildern oder Realitätsfragmenten zu ordnen, brauchen 
wir ein eigenes Prinzip, das technisch zwingende Ergebnisse hervorbringt. 
Dieses ermöglicht das Kausalitätsprinzip. Es ist ein Kausaldenken, das an 
den praktikablen Effekten der Technologie orientiert ist. Diese Art des 
Planes wird •more geometrico" (Descartes), d. h. in •geometrischer 
Weise" allzu mechanisch auf anthropologische Verhältnisse übertragen. 

Das Bilddenken besitzt deshalb andere Profile als das •technische 
Sehen". Es ist ganzheitlich, ambivalent oder mehrdeutig, und es ist wer- 
tend. Jedes Bild hat ein Ganzes zum Ergebnis, eine Gestalt. Schauen voll- 
zieht sich auch in Verbindung mit den Herzkräften des Menschen und dem 
Gedächtnis, d. h. aus der Geschichte und Tradition heraus. Deshalb ist es 
wertend. Der Mensch vergleicht das gesehene Bild mit den in seinem 
Gedächtnis gespeicherten Bildern. Dabei bemerkt er, daß Bilder ambiva- 
lent sind, das heißt mehrdeutig. 

Ein auch für die moderne Exegese interesantes Beispiel dieses Denkens 
bietet Rhabanus Maurus, der •Lehrer Germaniens", in seinen •Allegorien 
zur Heiligen Schrift"26. Dieses Werk ist ein Sachwörterbuch zur Bibel, das 
die verschiedenen Interpretationen der Hl. Schrift zum gleichen Begriff 
nebeneinander stellt. Dabei bemerkt man sehr schnell, daß die gleichen 
Begriffe in der Bibel nicht nur psychologische und soziologische, sondern 
auch negative und positive Ausdeutungen erfahren. So ist •leo", der Löwe, 

25 E. Buschor, Technisches Sehen (Festrede, gehalten in der öffentlichen Sitzung der Baye- 
rischen Akademie der Wissenschaften in München am 28. Oktober 1949) München 1952. - 
Dazu Hans Daucher, Künstlerisches und rationalisiertes Sehen. München 1967; - E.H. 
Gombrich, Kunst und Illusion. Zur Psychologie der bildlichen Darstellung. Köln 1967. 
*• Migne, PL 112. 



Herbert Schade 296 

nicht nur das Tier der Wildnis. Der Löwe kann auch Christus oder der 
Teufel oder •quilibet spiritualiter fortis" (•jeder geistlich Starke") sein27. 
Das gleiche gilt etwa von •lapis", dem Stein, oder •gigas", dem Giganten, 
u. s. f. Mit anderen Worten: die Bildersprache der Bibel fordert zu einer 
•Unterscheidung der Bilder", d. h. zu einer •Unterscheidung der Geister" 
oder zu einer kritischen Deutung des Mitteilungscharakters der Welt auf; 
denn das Bild selbst stellt uns durch seine Mehrdeutigkeit vor die Wahl 
und lädt uns zu einer Entscheidung ein. 

Das, was unsere moderne technische Welt so bequem macht, ist ihre 
Klarheit und Eindeutigkeit. Sie ist praktikabel und verfügbar. Die Vor- 
gänge in ihr vollziehen sich aber auch mit Notwendigkeit. 

Deshalb vor allem erfolgt die Offenbarung Gottes, die uns die Bibel 
vermittelt, nicht auf naturwissenschaftliche Weise, sondern in Bildern; 
denn das Bilddenken konstituiert die Freiheit des Menschen. 

Damit stoßen wir auf ein anthropologisch und kunstgeschichtlich zentra- 
les Problem: Freiheit und Unterscheidung der Geister werden wesentlich 
durch unser Bilddenken gewährleistet. 

2. Das Bild als anthropologischer Ort der Freiheit und der •Unterschei- 
dung der Geister" 

In sehr vielen Bibelillustrationen beobachten wir als erstes Bild noch vor 
der Erschaffung des Menschen den Sturz der Engel. Die bösen Engel wer- 
den von den guten getrennt und fahren zur Hölle28. Dieser Vorgang der 
Unterscheidung der Geister oder eines Gerichtes an Engeln wird eigent- 
lich am Beginn der Schöpfungsgeschichte nicht geschildert. Tatsächlich aber 
ist auch die Darstellung der Schöpfung durch die Bibel wesentlich auf Frei- 
heit und auf Entscheidung angelegt; denn die Bibel beschreibt keine natur- 
wissenschaftlichen Vorgänge, sondern entwirft gewaltige Bilder von einer 
Welt, die für den Menschen wesentlich ist. Schon der erste Satz: •Im 
Anfang schuf Gott Himmel und Erde ..." bietet zwei Wirklichkeiten, in 
denen sich der Mensch vorfindet. Noch deutlicher spricht der vierte Vers: 
•Und Gott unterschied Licht und Finsternis." 

Dieser Satz bietet den Illustratoren und auch den Theologen der Früh- 
zeit den Ansatz für ihre Lehre von der Unterscheidung der Geister. Man 
stellte die Scheidung von Licht und Finsternis als Trennung der guten von 
den bösen Engeln dar. So sehen wir in der Sonne eines Schöpfungsbildes 
des Grabower Altars von Meister Bertram von Minden ein lichtvolles 
Christusgesicht, unter dem schwarze Teufel in den Abgrund fallen. 
27 PL 112, 983; 980; 946. 
28 H. Schade, Dämonen und Monstren. Regensburg 1962, 29 f. 



Bild, Welt und Freiheit 297 

Früher schon haben die Illustrationen der byzantinischen Oktateuche den 
Vorgang der Unterscheidung von Licht und Finsternis durch eine dunkle 
und lichtblaue Fläche markiert, auf der die Figuren des •Tages" mit einer 
Fackel und der •Nacht" sichtbar wurden. 

Die •Bible moralisee" erklärt uns den Sachverhalt durch eigene Bei- 
schriften: •Divisio lucis a tenebris divisionem angelorum bonorum a malo- 
rum significat ut divisionem virtutis a vicio per discretionem et declina- 
tionem (•Die Scheidung des Lichtes von der Finsternis bezeichnet die 
Scheidung der guten Engel von den bösen wie die Trennung der Tugend 
vom Laster durch die Diskretio und Abweichung [bezeichnet wird] ")29. Die 
Scheidung zwischen Licht und Finsternis wird also eindeutig mit der Tren- 
nung der guten von den bösen Engeln verglichen. Der kosmische Vorgang 
aber wird sofort auf das ethische Tun des Menschen, das heißt auf Tugend 
und Laster bezogen. 

Die Bibel will damit keinen manichäistischen Weltentwurf bieten. Das 
heißt, sie will nicht sagen, daß das Böse und das Gute zwei eigenständige 
Prinzipien sind, die unsere Welt konstituieren. Vielmehr sagt sie: Die 
Schöpfung ist so beschaffen, daß ihre Grundelemente •Tag" und •Nacht" 
Bilder von Kräften sind, die unseren Untergang herbeiführen können oder 
unser Leben gewährleisten. Mit anderen Worten: Die Welt ist für die 
Bibel ambivalent, sie ist doppeldeutig. Menschsein heißt unaufhörlich 
schauen und unterscheiden. Sonne und Mond, Erde und Himmel, Tier und 
Pflanze können uns verführen oder zerstören, sie können aber auch unser 
Leben garantieren. Die Welt ist Bild für eine dahinter oder in ihr liegende 
kraftvolle Realität, die den Menschen zu Gott erhebt oder zum Teufel 
gehen läßt. 

3. Zur Bildwelt der sixtinischen Kapelle 

Obwohl diese Sinndeutung des Daseins, die eine traditionelle Kunst mit 
Hilfe der Bildwerke kultivierte, immer wieder in den Bibelillustrationen 
und Gerichtsportalen der Kathedralen zu finden ist, erhält das Thema 
Freiheit und Wahl einen Höhepunkt in den Fresken der Sixtinischen 
Kapelle von Michelangelo Buonarotti in Rom. Michelangelo wußte, daß 
der Raum dieser Kapelle für die Papstwahl bestimmt war. Deshalb ließ er 
Schöpfung und Gericht miteinander korrespondieren. Der Gott, der mit 
seiner machtvollen Hand Licht und Finsternis scheidet, offenbart den 
Beginn und das Wesen der Schöpfung als Ort der Wahl. Als Richter 
fällt Christus mit vergleichbarer Gebärde das Urteil über die Gesell- 
M Oxford, Bodl. 270>>, fol 2; A. de Laborde, La Bible Moralisee. Paris 1911, Tome I*', 
P12. 



Herbert Schade 298 

schaft und trennt Gute von Bösen. Ein Dasein ohne diese endgültige Defini- 
tion der Gerechtigkeit erscheint unverbindlich. Der Mensch kann tun, was 
er mag, sein geschichtliches Dasein wird nur vom diesseitigen Erfolg 
gewertet. Schon die ägyptische Theologie hat deshalb das Gericht über die 
Toten in Kunst und Literatur dargestellt. Michelangelo hat diesen Gedan- 
ken, den die Bibel in das Licht der Offenbarung gehoben hatte, in der 
Sprache der Kunst der Renaissance sichtbar gemacht. Die Kardinäle - der 
Senat der Kirche - sollten wissen, daß auch sie nicht der politische Erfolg, 
sondern nur der Grund des Daseins, der Schöpfer - und Richter - Gott 
legitimieren konnte. Freiheit, Unterscheidung und verbindliche Verant- 
wortlichkeit machen den Menschen zu dem, was er ist: zum Bild Gottes. 
Diese Möglichkeit zur Definition des Menschen als Wesen der Freiheit 
gründet in der Bildvorstellung und in der Analogiesprache unserer Wahr- 
nehmung. 

Die eindeutige, naturwissenschaftlich-technologische Erkenntnis unserer 
Zeit gewährleistet ein Höchstmaß an Nutzwert. Experiment und Erfah- 
rung haben dem Wert dieses Denkens rasch zur allgemeinen Anerkennung 
verholfen. Obwohl auch die Menschen der Vergangenheit wußten, daß es 
nützlich ist, Wüsten zu bewässern und Sümpfe zu trocknen, Straßen zu 
bauen und Wälder zu roden, haben sie dem Aufbau ihrer Heiligtümer, 
der Tempel, Moscheen und Kathedralen einen ungleich größeren Wert 
beigemessen. Sie wußten nämlich, daß die sinndeutende Architektur ent- 
scheidender ist als der brauchbarste Ingenieurbau. Sie hatten erkannt, daß 
Mythen und Gesänge, Bilder und Sakramente die Verbindlichkeit der 
Gesellschaft dem Sein gegenüber garantierten und die elementarste Bega- 
bung des Menschen, die Freiheit, grundlegten. So wurde die Kunst und die 
Bildwelt der Vergangenheit zur therapeutischen Kraft, weil sie dem Men- 
schen eine Sinndeutung seines Lebens vermittelten. 




