Bild, Welt und Freiheit

Voriiberlegungen zu einer sachgeméfien ,Bildmeditation®

Herbert Schade S], Miinchen

»An der Seite der Eingangstiir der Hagia Sophia in Konstantinopel®, so
berichtet Antonius von Novgorod in einem Pilgerbuch des 12. Jahrhun-
derts, ,befand sich iiber einer Stufe (oder einem Tisch) befestigt ein grofies
Mosaikbild des Heilandes, welchem ein Finger der rechten Hand fehlte.
Als der Kiinstler es vollendet hatte, sagte er, es anschauend: ,Herr, ich habe
Dich ebenso, wie Du lebendig warst, gemacht’; - Da kam eine Stimme aus
dem Bild und sprach: ,Und wann hast Du mich gesehen? - Von dieser Zeit
an wurde der Kiinstler stumm und starb bald. Der Finger der Hand Christi
aber blieb unvollendet. Da hat man ihn aus vergoldetem Silber gebildet“®.

Diese alte Legende offenbart schlagartig die Bedeutung und die Pro-
blematik des Bildes. Ein Bild ist ein Werk, das von einem Kiinstler gemacht
ist. Es besitzt seinen Geist, und er kann dariiber verfiigen. Zugleich aber ist
das Bild grofer als sein Schopfer: es spricht und vermag den Kiinstler sogar
zum Tode zu verurteilen. Die Manipulierbarkeit der Bilder und ihre Un-
verfiigbarkeit, die in dieser Legende einander gegeniibergestellt werden,
bilden den Gegensatz, der jede Kontroverse iiber das Bild bis auf den
heutigen Tag bestimmt. Im folgenden Beitrag soll zunéchst von der Bild-
kultur der Vergangenheit die Rede sein. In einem weiteren Aufsatz wollen
wir den Bildkonflikt in unserem technologischen Zeitalter untersuchen. Das
Thema erhilt heute, wo Christen die ,Bildmeditation® wiederentdeckt
haben, eine erhohte Aktualitat.

I. Bedeutung und Begriff des Bildes

»Byzanz hat Menschen fiir Bilder sterben sehen®, erklarte André Grabar
in lapidarer Weise? Diese Feststellung dokumentiert den gewaltigen Un-
terschied zwischen der Wertschitzung, die das Bild in alter Zeit besaf}, und
der Auffassung des Bildes im Industriezeitalter. Heute reproduziert man
zahllose Abbildungen und Fotos, konsumiert sie und wirft sie weg. Damals

1 Antonius von Novgorod, Pilgerbuch, 88 {., zit. n. J. P. Richter, Quellen der byzantini-
schen Kunstgeschichte. Wien 1897, 60.

? A. Grabar, L'iconoclasme byzantin. Dossier archéologique. Paris (Collége de France)
1957, 5.



Herbert Schade 286

aber gab es Bilder von groflem Ansehen und unbegreiflicher Kraft. Diese
Bilder haben Heere vertrieben, Blinde geheilt und Menschen hingerichtet.
Bilder, so erklirte die allgemeine Synode von Nicaea (787 n. Chr.) diurfen
und sollen verehrt (proskynein=adorare) werden; denn wer das Bild ver-
ehrt, verehrt den Traggrund (hypostasis = subsistentia) dessen, was im
Bild abgemalt ist. Diese Adoration darf jedoch nicht latreutisch vor sich
gehen, d. h. sich mit einer Verehrung vollzichen, die nur Gott zukomm¢®.
Die Bilder erhiclten Weihe und Weihrauch. Nicht selten waren ihnen
Reliquien eingefiigt. Sie standen auf goldenem Grund und thronten in
kostbaren Schreinen auf den Altiren. Ein Frevel am Bild wurde geahndet
wie die Verletzung des Abgebildeten selbst und zog den Tod des Titers
nach sich.

Diese Wiirde des Bildes leitet sich schon aus der Worterklirung und dem
Begriff selbst her. Der Begriff charakterisiert eine geradezu schopferische
Kraft. Das Bild ist eine Gestalt, die durch ihr Gefiige eine andere Wirk-
lichkeit vergegenwirtigt. Im Gegensatz zum Eindruck des Horens, das
sich im Nacheinander der Zeit vollzieht, steht das Bild in einem Augen-
blick vor uns. Noch ehe ich ein Wort gesagt oder einen Gedanken gefaflt
habe, ist das Bild da. Das gilt von der natiirlichen Erkenntnis einer Gestalt
wie von der kiinstlerischen und der religiosen Inspiration oder Vision.

Dieser Vorgang ist so gewaltig und so wunderbar, dafl man geradezu von
einer Kosmogonie, einer Weltentstehung, sprechen kann. Das Auge offnet
sich. Licht blitzt auf. Und im Licht erscheint eine Gestalt. Eine Welt ent-
steht. Was sich hier ereignet, wird durch die Worte selbst angedeutet, die
Griechen, Romer und Germanen fiir Bild gebrauchten.

Das griechische Wort fir Bild, ,eidos*, leitet sich von Sehen ab. Ausse-
hen, Gestalt und Erscheinung sind verwandt®. Das Element des Lichtes
spielt in diesem Wort eine bedeutsame Rolle. Das andere griechische Wort,
»eikon®, heiflt Nachbild oder Kopie und leitet sich von ,eiko® her, d. h.
weichen, zuriickgehen oder nachstehen. Hier schwingt vom Wortsinn her
die Erfahrung der Grenze und des Hintergrundes mit. Vielleicht gibt diese
Erkenntnis eines flackernden Umrisses das wieder, was der Begriff der

3 DS, Enchiridion Symbolorum. 1965, 600 f.; Conc. Nicaenum II, a.787. Definitio de
sacris imaginibus, Actio VII.

4 H. Schade, Bild, Bilderverehrung, Bilderstreit, in: Sacramentum Mund;, Freiburg-
Basel-Wien 1968, 598 {.

8 H. Frisk, Griechisches etymologisches Worterbuch Bd. I, Heidelberg 1960, eidos 451/452;
eikon 454/455; H. Stephanus, Thesaurus graecae linguae. Vol. IV (Neudruck), Graz 1954,
207, Eidos; 2384 Eikos; K. E. Georges, Lateinisch-deutsches Handwdrterbuch. II1. Bd. Han-
nover-Leipzig 1918, 58/59 imago; A. Walde und J. B. Hofmann, Lat. etymologisches Wor-
terbuch Bd. I, Heidelberg 1938, Imago 680; Bd. II, Heidelberg 1954, Similis 538/539;
J. u. W. Grimm, Deutsches Warterbuch I1. Bd. Leipzig 1860, 8-13.



Bild, Welt und Freiheit 287

Aura meint. Eine Gestalt, die sich vom Grund abhebt oder auf einen Hin-
tergrund verweist, erhilt naturnotwendig einen Lichtkreis um sich.

Das lateinische Wort ,imago“ steht in Beziehung zum altindischen
»samas“, das im Althochdeutschen ,samo“ (= derselbe) seine Entspre-
chung hat. Indogermanisch lautet es ,sem“ (= eins). Dieses Wort kehrt im
lateinischen ,semel® (einmal) wieder und konstituiert das Wort ,simili-
tudo“ (= Ahnlichkeit). Dieses Wort ,similitudo” findet auch in der Bibel
besondere Anwendung, um Bild auszudriicken (Gn 1, 26; Ezech 1, 5). Das
Element der Einheit gewéhrleistet den Ordnungscharakter des Bildes oder
der Gestalt. Einheit sagt man von mindestens zweien aus, d. h. erst wo Un-
terschiede konvergieren, ergibt sich Einheit. So erhilt das Wort similitudo
die Bedeutung von Ahnlichkeit. Ahnlich ist ein Bild deshalb, weil es etwas
Gemeinsames und etwas Verschiedenes (,ratio communis“ und ,ratio
diversa“) mit dem Bezugsgegenstand besitzt.

Das deutsche Wort Bild hingt mit billig, Unbilde, Weichbild zusammen
und heiflt im Altsachsischen zuerst Wunderzeichen und dann Bild. Hier
wird das Element einer geheimnisvollen Kraft angesprochen.

Mit diesen Elementen des lichtvollen Abscheinens, der Einheit und des
Wunderbaren ist die ordnungschaffende, weltformende (kosmogonische)
Kraft des Auges und des Bildes etymologisch umschrieben. ,Die Botschaft
der Sinne ergibt eine unmittelbare und gleichzeitige Wahrnehmung. So-
bald ich die Augen 6ffne, gibt sich mir eine Einheit, ein Ganzes schlagartig
zu verstehen“®. Das Schauen und Bilddenken bringt also das Schopferische
schlechthin zum Ausdruck. Bilden heifit schaffen. Die Bilderkenntnis ist
Schépfung ,par excellence“. Deshalb konnte das Mittelalter auch zur Auf-
fassung kommen: ,Imago est ipsa deitas“ (,Das Bild ist die Gottlichkeit
selbst“)?. Es stiitzt seine Ansicht mit dem Hinweis auf den biblischen Schop-
fungsbericht, der wufite, dal Gott den Menschen nach seinem ,Bild und
Gleichnis“ geschaffen hatte (Gn 1, 26). Dieser Satz des Alten Testamentes
wurde durch Paulus im Neuen Testament vertieft, der von Christus ver-
kiindete: , Er ist das Abbild des unsichtbaren Gottes, der Erstgeborene aller
Schopfung® (Kol 1, 15, dazu 2 Kor 4,4).

Einer der groflen Theologen der Ostkirche, Johannes von Damaskus (675
bis 749 n. Chr.) hat uns das Wesen des Bildes weiterhin erklart. Er schreibt:
»Bild ist eine Ahnlichkeit, die das Urbild so ausdriickt, dafl zwischen den
beiden ein Unterschied bestehen bleibt“®. Johannes von Damaskus unter-

8 R.Huyghe, Die Antwort der Bilder. Wien und Miinchen 1958, 41. — E. Grassi, Kunst
und Mythos. Hamburg 1957; ders.: Macht des Bildes, Ohnmacht der rationalen Sprache.
Kéln 1970.

7 Rhabanus Maurus, Allegoriae in sacram scripturam; Migne, PL 112, 969.

8 LThK V, Freiburg 1960, 1023 f.; H. Menges, Die Bilderlehre des hl. Johannes von
Damaskus. Munster 1. W. 1938, 35 f.



Herbert Schade 288

scheidet drei Elemente des Bildes: 1. Die Ahnlichkeit (Homoioma) des Bil-
des mit dem Urbild und deren Unterschied. 2. Die Ursprungsbeziehung
(Ektypoma). 3. Den offenbarenden und hinweisenden Charakter (ekphan-
torike, deiktike).

Johannes stammte aus einer vornehmen christlichen Familie, in der das
Amt des Finanzministers bei den Kalifen vererbt wurde. Er war also auch
mit der Auffassung des Islam vom Bild vertraut. Die Bilderlehre des spa-
teren Monchs und Priesters im Kloster des hl. Sabas bei Jerusalem hat die
gesamte Theologie beeinflufit®.

Das zentrale Problem dieser theologischen Fragestellung bildet die
Analogie des Seins!?, d. h. einer Entsprechung aller Seienden, so daf} sie
zueinander in einen Wirklichkeitsbezug gebracht werden konnen, in ver-
schiedener Weise und in verschiedenen Graden, mogen sie aufgrund ihres
Eigenseins wesensmiflig noch so verschieden voneinander sein, was am
tiefsten zwischen Gott und der Welt (dem Menschen) der Fall ist. Genauer
gesagt: Im Verhiltnis der einzelnen Stufen des Seins zueinander gibt es
weder véllig gleichsinnige (univoke) noch schlechthin verschiedensinnige
(dquivoke) Aussagen, wohl aber Entsprechungs-(analoge) Aussagen, die
die Ahnlichkeit zweier Seienden bei aller Undhnlichkeit herausstellen. Hier
liegt die eigentliche Maoglichkeit des religiosen Bildes, das oft genug Gott
und die Welt, Himmlisches und Irdisches beinhaltet, Gottliches im Mensch-
lichen, Himmlisches im Irdischen transparent macht und dadurch zur Dar-
stellung bringt. Schon Aristoteles beschliefit mit dem ,Analogon als dem
Vermittelnden den Ur-Gegensatz von dem ,Sein als Identitidt“ bei Parme-
nides und dem ,Sein als Widerspruch“ bei Heraklit. Durch diese Bildver-
fligung vermochte die alte Theologie nicht nur die Fundamente des Mensch-
seins zu festigen. Die Analogie des Seins entwarf eine einzigartige anthro-
pologische und zugleich theologische Architektur, die den Sinn von Welt
und Geschichte sichtbar machte. Die ,Gottliche Koméddie* von Dante und
die mittelalterlichen Kathedralen sind die bedeutendsten Verwirklichungen
dieser uralten Lehre vom Bild.

II. Bild und Ursprung

Den Sachverhalt der Analogie des Seins erklirte Anselm von Canterbury
aus der Natur des Gemaldes selbst: ,Wer ein Gemailde anfertigen will,
wahlt einen festen Grund aus, auf dem er malt, damit bleibt, was er malt.
® M. S. Ipsirogli, Das Bild im Islam. Ein Verbot und seine Folgen. Wien und Miinchen
1971.

10 E. Coreth u. E. Przywara, Analogia entis, in: LThK I, Freiburg 1957, 468-473; dazu
E. Przywara, Analogia ertis. Einsiedeln 1962,



Bild, Welt und Freiheit 289

Denn niemand malt auf Wasser oder in die Luft, weil da keinerlei Spuren
des Bildes bleiben . .. Es ist mithin zuerst ein vernlinftiger fester Unter-
grund der Wahrheit aufzuzeigen . . ., dann sind, damit gleichsam der Leib
der Wabhrheit selber mehr erstrahle, die entsprechenden Argumente wie
Bilder dieses Leibes darzustellen“!'. Bilder verweisen also immer auf
einen Grund, d. h. zunédchst auf einen Malgrund oder eine Fliche. So sagt
es auch Maurice Denis in einem Satz, der die Kunst des 20. Jahrhunderts
stark beeinflufit hat: , Ein Bild — bevor es ein Schlachtrof}, eine nackte Frau
oder irgendeine Anekdote ist — ist wesentlich eine plane, von Farben in
einer bestimmten Anordnung bedeckte Oberfldche“2. Diese Fliche erinnert
aber im tiefsten an den Seinsgrund, d. h. an eine vorgegebene und tragende
Wirklichkeit. Wird diese Wirklichkeit vom Kunstler, Kunsthistoriker oder
Meditationsmeister eliminiert, dann degradiert man das Bild zu einem
dsthetischen Objekt, das verfiighar wird. Mag der Zweck des Piddagogen
oder Betrachtungsleiters noch so heilig sein, er heiligt gerade hier nicht das
Mittel; denn die Bildgesetzlichkeit selbst und ihre tragende Wirklichkeit
will beachtet werden. Vielleicht darf man diese Frage noch einmal aus der
Sicht der eben erklidrten ,Seinsanalogie“ wiederholen: Weichen wir von
der verbindlichen Analogie der Realitit in ein ,Sein als Identitdt“ aus, so
verbleiben wir nur mehr im Positivistischen oder im ,Eindimensionalen®
(H. Marcuse). Postulieren wir aber ein ,Sein als Widerspruch®, was man
heute gerade in metaphysischen Fragen bevorzugt, wird der Urgrund der
Welt fremd und unser Dasein widerspriichlich.

‘Wir miissen also die Analogien des Bildes besonders beachten, damit wir
den Sinn der Symbole nicht verfehlen. Das Fundament des analogen
Wahrnehmens aber bietet die Rickbeziehung der Gestalt in den Bild-
grund.

1. Zur Ursprungsbeziehung der Bilder

Fiir die moderne Theologie erldutert Karl Rahner diesen Sachverhalt so:
»+ . - das Seiende ist von sich selbst her notwendig symbolisch, weil es sich
notwendig ,ausdriickt’, um sein eigenes Wesen zu finden“!%. Dieses Seiende
bildet ,,. . . nicht eine leere und tote Identitdt“. Schépfung und Mensch sind
auch und vor allem Mitteilung, Bild und Symbol, das heiflt Représentanz
einer Wirklichkeit fir eine andere. , Tatsachlich kann die ganze Theologie,
11 Anselm von Canterbury, Cur deus homo; zit. n. H. Schrade, Malerei des Mittelalters.
1. Vor- und frithromanische Malerei. Koln 1958, 142.

12 'W. Haftmann, Malerei im 20. Jahrhundert. Miinchen 1954, 58.

13 K. Rahner, Zur Theologie des Symbols, Schriften IV, Einsiedeln-Ziirich-Kéln 1960,

275-313, bes. 278. — Dazu Wilhelm Heinen, Bild - Wort — Symbol in der Theologie.
‘Wiirzburg 1968.



Herbert Schade 290

ohne nicht auch wesentlich eine Symboltheologie zu sein, sich gar nicht be-
greifen® (ebda). In seiner Kunsttheorie kommt Martin Buber zu vergleich-
baren Auffassungen: , Auf eine anthropologische Erfassung der Kunst aber
diirfen wir nur hoffen, wenn wir der Abhéngigkeit des Menschen vom
Seienden Rechnung tragen“!*. Diese Abhingigkeit des Menschen vom
Seienden wird nach alter Auffassung durch die Ursprungsbeziehung des
Bildes gewihrleistet. Jede Abbildung weist auf das Abgebildete hin. Die
Bibel beschreibt diesen Verweischarakter des Menschen und sein Verhalt-

nis der Abhingigkeit eindeutiger, wenn sie davon berichtet, dafl der
Mensch geschaffen sei.

2. Moderne Probleme

Der moderne Mensch sucht diese auch ihm wesentliche Position zu ver-
schleiern. Als Asthet, als Wesen, das fir das Schéne aufgeschlossen ist,
wird er von den frihmittelalterlichen Miniaturen und von der Formkraft
der Kathedralen fasziniert, bis dahin, daf} seine Begeisterung ihn zur Ver-
ehrung der Bilder drdngt. Er mochte diese Werke jedoch zugleich be-
greifen und besitzen. Er geniefit die Kunst und spiegelt sich in den Kunst-
werken wider wie der Kiinstler, von dem die Legende des Antonius von
Novgorod berichtet. Mit anderen Worten: er mochte Beter und Angebete-
ter in einem sein.

Die intellektuelle Paralysierung dieses unaufhebbaren Gegensatzes und
die philosophische Grundlage des modernen Asthetizismus bietet Hegel in
seiner Philosophie. In seiner Interpretation der romantischen Kunst erklart
er: ,Der Mensch erscheint nicht als Mensch in blof menschlichem Charak-
ter, beschrankter Leidenschaft, endlichen Zwecken und Ausfithrungen, oder
als im blofien Bewufitsein von Gott, sondern als der sich wissende, einzige
und allgemeine Gott selber, in dessen Leben und Leiden, Geburt, Sterben
und Auferstehen sich nun auch fiir das endliche Bewufitsein offenbar macht,
was Geist, was das Ewige und Unendliche seiner Wahrheit nach sei“s,

Diese Identifikation des konkreten Menschen mit Gott oder dem ,,unend-
lichen Geist“ sollte nach Hegel auch die , Verséhnung* oder ,Befriedung®
d. h. ,ein Reich Gottes” bringen.

Dem frithmittelalterlichen Menschen waren solche Ideen unvollziehbar.
Dazu war schon die Erfahrung der Ubermacht der Naturgewalten zu grofi.

Auch die alte Bildtheorie wufite um die Abhdngigkeit des Menschen vom
Sein. Welt und Geschichte waren fiir den Menschen damals vorgegeben.

14 M. Buber, Der Mensch und sein Gebild, in: Die Neue Rundschau. 66. JThg. 1955, 1. Heft,
1-16, bes. 2.
15 Fr. Hegel, Aesth. I, 126.



Bild, Welt und Freiheit 291

Das Bild besafl eine Ursprungsbeziehung. Man driickte diesen Sachverhalt
sehr profiliert aus; denn man sagte, das Bild sei ,ad aliquid® (,auf etwas
hinweisend). Nur das Idol oder Gétzenbild sei ,ad se ipsum* (»auf sich
selbst hinweisend“)’. Die Ansicht Hegels hitte man im frithen Mittelalter
als hybrid (d. i. groenwahnsinnig) oder gétzendienerisch angesehen. Tat-
sachlich 13t sich seine Kennzeichnung Napoleons als , Weltgeist zu Pferde®
kaum anders verstehen. Nicht ein iibersteigertes Selbstbewufitsein, son-
dern die Ehrfurcht vor dem Geheimnis hinter der Ikonostase des Daseins
begriindete die Spiritualitit der Alten.

3. Ursprungsbeziehung und Meditation

Die beiden Grundbegriffe der Spiritualitit , Meditation® und »Kontempla-
tion® heiffen eigentlich nichts anderes als den Menschen in die Ordnung
einfiigen. So leitet sich das Wort ,meditari von messen oder mafinehmen
her. Auch das Wort ,contemplari“ heifit vergleichsweise messen. Es ist
verwandt mit dem Wort Tempel (von temno, schneiden, teilen), weil der
Tempel einen ausgeschnittenen und abgesonderten Raum darstellte. Das
Mafl nahm man am Himmel oder in den vergleichbaren Vorgéngen in der
Seele'?.,

Meditieren heifit also, die Mafle wahrnehmen, die Gott in die Schop-
fung und in unser Herz eingeprigt hat. Erst wenn der Plan deutlich wird,
kann man ein Bauwerk errichten. Nur wenn wir durch das Bild zum Urbild
gelangen, kommt Meditation zustande.

Zwei Mafle sind uns Menschen vorgegeben. Sie heifien Licht und Leben.
Dem Licht antwortet in uns die Erkenntnis und dem Leben entspricht in
unserer Seele vor allem der Wille. Beide — Erkenntnis und Wille — erheben
sich auf dem Fundament unseres Seins, das man Natur nennt. Man kénnte
von der Basis des Daseins sprechen oder vom Triger der Gestalt. Erkennt-
nis und Wille, These und Antithese, die in der Einheit des Seins verbun-
den sind, bilden die Profile der Anthropologie und die Grundcharaktere
des trinitarischen Gottesbildes in Seele und Schépfung. Die mittelalterliche
Symbolik setzte Adam zwischen zwei Biume, den Baum der Erkenntnis
und den Baum des Lebens, oder zwei Kronen. Der Mensch ist demnach
Prophet, weil er schaut und ihm Wissen eigen ist. Der Mensch ist aber auch
Konig, weil er einen freien Willen besitzt.

18 Libri Carolini, Praefatio (8, 28/24); dazu H. Schade, Die Libri Carolini und ihre Stel-
lung zum Bild, in: ZKTh Bd. 79 (1957), 69-78, bes. 72/73.

1" H. Usener, Gétternamen (2. Aufl.) Bonn 1920, 191 £.; vgl. Mircea Eliade, Das Heilige
und das Profane. Vom Wesen des Religiosen. Hamburg 1957, 43.



Herbert Schade 292

In den Reliefs des Bronzeportals am Dom zu Pisa (12. Jh.) sehen wir
neben der Darstellung der Menschwerdung Christi (Weihnacht) Adam und
Eva im Paradies. Uber den ersten Menschen reiten grofl und gewaltig die
drei heiligen Konige. Das heifit, mit der Schopfungsgeschichte erscheinen
die uralten Symbolfiguren der trinitarischen Anthropologie.

Welt und Geschichte oder Raum und Zeit bildeten weitere, und zwar
dreidimensionale Kategorien, mit denen der meditierende Mensch in der
Schopfung Mafl nahm. In den byzantinischen Oktateuchillustrationen
sehen wir den Menschen Adam im Paradies sich mit erhobenen Armen
zum Himmel wenden, um ,Maf zu nehmen®. Uber Adam sieht man Sonne
und Mond als Medaillons mit den Bisten von Christus (d. h. mit dem
Bilde des Vaters und des Sohnes). Dazwischen erscheint die Hand Gottes
als Symbol des Geistes. Adam meditiert. Er nimmt Mafl am dreifaltigen
Gott. Der Mensch betet.

Von dieser Grundposition der Meditation aus, die auch die Ausgangs-
position der Anthropologie und der Architektur bildet, versteht man, dafl
die Alten von Diopete, d. h. von Bildern sprachen, die ,,vom Himmel gefal-
len® oder ,nicht von Menschenhand gemacht® sind'. Archetypische oder
authentische Bilder kann nur der Himmel, der Urgrund der Schépfung,
oder Jesus Christus selbst bieten, der sein Gesicht dem Leinen der Vero-
nika einpragt.

Kunstwissenschaftlich gesprochen besitzen die alten Bilder und Archi-
tekturen weithin eine derartige Ursprungsbeziehung. Sie sind keine Inge-
nieurbauten mit einer ,kiinstlerisch wertvollen“ Dekoration. Sie sind auch
keine ausgeschnittenen Tafeln oder selbstindigen Objekte, die einen
asthetischen Eigenwert oder eine kiinstlerische Privatwirklichkeit signali-
sieren. Die Werke der tiberlieferten Kunst machen auf uns auch heute noch
einen feierlichen Eindruck, weil ihnen jede Willkir fern ist; denn sie sind
am Urgrund des menschlichen Daseins normiert. Wir nennen sie deshalb
sakral, das heifit heilig.

Es stimmt traurig, wenn man die Bildmeditationen mittelalterlicher
Kunstwerke von heute liest, in denen auch von Theologen die Symbolik
der alten Kunst ignoriert und liquidiert wird, um die Werke dsthetisierend
und moralisierend ,fiirs Volk® aufzubereiten. Aus verstindlichen Griin-
den wollen wir Autoren und Publikationen hier nicht zitieren. Ein Grof}-
teil dieser Bildbetrachtungen dokumentieren nur, wie weit das Christen-

18 H, Schade, Das Paradies und die Imago Dei. (Eine Studie iiber die frithmittelalter-
lichen Darstellungen von der Erschaffung des Menschen als Beispiel einer sakramentalen
Kunst), in: Probleme der Kunstwissenschafl. Berlin 1966, 79-182, bes. 129.

19 'W. Felicetti-Lichenfels, Geschichte der byzantinischen Ikonenmalerei. Olten u. Lau-
sanne 1956, 19.



Bild, Welt und Freiheit 293

tum schon zu einer unbekannten Religion geworden ist. Mancher dieser
Autoren wiirde staunen, wenn er mit seinen ,handelsiiblich gefiarbten®
Expektorationen von Bronzetiiren oder Buchillustrationen des frithen Mit-
telalters die theologischen Kommentare der Kirchenviter vergliche.
Kaum etwas davon ist bekannt. Deshalb vor allem bezeichnet Hans
Urs von Balthasar uns als ,Termiten des Untergangs“, die ,blind von
Monument zu Monument® laufen®. Schopenhauer klagte schon die restau-
rativen Bemiihungen des 19. Jh.s mit vergleichbaren Worten an: ,Wenn
ich nun sehe, wie dieses ungldubige Zeitalter die vom gldubigen Mittel-
alter unvollendet gelassenen gotischen Kirchen so emsig ausbaut, kommt
es mir vor, als wolle man das dahingeschiedene Christentum einbalsamie-
ren“st,

Wir haben es verlernt, mit den Augen der Viter zu sehen und unseren
Blick im Grunde des Seins festzumachen.

4. Das ,Recht der Augen®

Sehen und Schauen ist fiir den Menschen ein elementarer Vorgang. Aber
es gibt kaum etwas, was schwerer ist als das fir uns Menschen so selbst-
verstindliche Sehen. Johannes Molzahn, ein profilierter Kiinstler unseres
Jahrhunderts, macht uns darauf aufmerksam, dafl es eine ,visuelle Spra-
che® gibt. Sehen ist nicht auf die ,blofe physisch-mechanische Funktion®
des Auges einzuschrinken, die der modernen ,Tatsachenmentalitit®
(= Positivismus) entspricht®®, mag man den ,gesehenen Tatsachen“ auch
im Nachhinein einen noch so dsthetischen oder ethischen Kommentar hinzu-
fiigen. Der konstruktivistische Maler Molzahn verweist uns viel mehr auf
ein Wort des hl. Augustinus, der sagte: ,In diesem Leben, Briider, besteht
unsere Aufgabe darin, das menschliche Auge, durch das das Herz Gott zu
sehen vermag, wieder in seine Rechte einzusetzen.” Es gibt ein , Auge des
Herzens“ (,oculus cordis“), das iiber das psychologische Sehen hinaus dem
Geschauten auf den Grund geht.

In seiner Predigt iiber die Heilung des Blinden richtet Augustinus das
gesamte christliche Leben an diesem Vorgang der Wahrnehmung des einen
Sinnes aus: ,Die ganze Miihe und Arbeit in diesem Leben von uns, Briider,
besteht darin, das Auge des Herzens zu heilen, damit es Gott sieht. Dazu
werden die hochheiligen Geheimnisse gefeiert, dazu wird das Wort Gottes

20 H, U. von Balthasar, Wer ist ein Christ? Einsiedeln (4. Aufl.) 1964, 18/19.

21 A. Schopenhauer, Die Welt als Wille und Vorstellung. Bd. 2. Schlufisatz des Kap. 35;
dazu Hermann Beenken, Das neunzehnte Jahrhundert in der deutschen Kunst. Miinchen
1944, 67.

22 H. Schade, Johannes Molzahn. Einfiihrung in das Werk und die Kunsttheorie des
Malers. Miinchen-Ziirich 1972, 143.



Herbert Schade 294

gepredigt; deshalb werden die sittlichen Ermahnungen der Kirche gegeben,
das heifit, die Ermahnungen, die sich auf die Besserung der Sitten bezie-
hen, die der Besserung der triebhaften Begierden dienen. Ermahnungen,
die nicht nur verbal, sondern durch ihre revolutionierende Lebenskraft
diese Zeit und diese Welt in ihre Schranken verweisen. Was auch immer
sie anregt, zu diesem Zwecke wirkt eine gottliche und heilige Schriftstelle-
rei, damit die innere Geistigkeit sauber gehalten wird von den Dingen, die
uns am Anblick Gottes hindern“?,

Diese Kultur des Sehens, die hier von Augustinus grundgelegt wird, ist
durch unsere psychische Umweltverschmutzung liquidiert worden. Mit dem
Bilddenken geht auch die Gabe der ,, Unterscheidung der Geister“ verloren,
und die vornehmste Fahigkeit des Menschen, seine Freiheit, gerdt in

Gefahr.

III. Der ambivalente Charakter des Bildes als Grund der menschlichen
Freiheit

Die Rationalisierung, die seit der Aufklirung alle menschlichen Vorginge
begleitet, hat unser Leben mit Netzen iiberzogen. Organisation, Techno-
logie und Biirokratie zwingen wie ein Verschiebebahnhof oder nach Art
der Verkehrsbewaltigung einer Grofistadt alle Prozesse in feste Bahnen.
Die kausale Verkniipfung, die Verzwedkung und das Nutzwertdenken
stechen unter den Vorzeichen einer totalen Notwendigkeit, in die uns eine
Leistungs- und Konsumgenossenschaft einzwingt. ,Diese Wandlung, die
verschiedene Soziologen, als deren scharfsinnigster Vertreter ziemlich
iibereinstimmend Herbert Marcuse gilt, untersucht und dargestellt haben,
hat aus der Welt eine geschlossene Welt gemacht, auflerhalb derer nichts
existiert, eine im wahren Sinne des Wortes totalitdre Welt“, schrieb Jean
Cassou 196824,

1. Das ,technische Sehen® und das Bilddenken

Technologie ist nur moglich, wenn die Maschinenteile so verbunden wer-
den, dafl ihr Effekt mit Notwendigkeit von Ursache und Wirkung entsteht.
Greifen die Zahnrader notwendig ineinander, lassen sie sich als geballter
Antrieb in eine Richtung lenken, dann arbeitet die Maschine exakt und
bringt Nutzen hervor. Frei oder beliebig darf kein Auto und keine Rakete
ihre Bahn ziehen. Je mehr Technologie, Organisation und Biirokratie mit

2 Migne PL 38, 542.
24 1. Cassou, Kunst und Auflehnung, in: Kunst ist Revolution. K5ln 1969, 7.



Bild, Welt und Freiheit 295

ihren notwendigen Rationalisierungsprinzipien in den Bereich des eigent-
lichen Menschlichen, das heifit, in die Bezirke der Liebe, der Religion und
der Kunst vordringen, um so mehr erdrosseln ihre Netze das psychische
Leben.

Die Ubermacht des ,technischen Sehens“ unserer Zeit eliminiert das
Deutungs- und Bilddenken der Vergangenheit. Mit einer Kamera ver-
gleichbar vollzieht es sich isoliert und isolierend, d. h. es 16st den gewéhl-
ten Ausschnitt aus dem Ganzen heraus®. Wer ,technisch“ sieht, schaut
ohne Emotion. Seine ,Herzkrifte“ bestimmen das Bild nicht. Er braucht
auch die Verbindung zur Vergangenheit nicht und die Kategorien des
Sehens, die unsere Tradition aufgebaut haben. Das rein Konstatierende
oder Feststellende dieser Wahrnehmung bietet den Vorteil der Eindeutig-
keit. Das ,technische Sehen“ wertet nicht. Deshalb macht es den Gegen-
stand auch verfiighar. Der Versuch, mit Hilfe von einer Fotografie ein
moglichst eindeutiges Bild festzuhalten, ist allgemein. Um die Fiille von
beziehungslosen Bildern oder Realitdtsfragmenten zu ordnen, brauchen
wir ein eigenes Prinzip, das technisch zwingende Ergebnisse hervorbringt.
Dieses ermoglicht das Kausalitéatsprinzip. Es ist ein Kausaldenken, das an
den praktikablen Effekten der Technologie orientiert ist. Diese Art des
Planes wird ,more geometrico“ (Descartes), d. h. in ,geometrischer
Weise® allzu mechanisch auf anthropologische Verhiltnisse iibertragen.

Das Bilddenken besitzt deshalb andere Profile als das ,technische
Sehen®. Es ist ganzheitlich, ambivalent oder mehrdeutig, und es ist wer-
tend. Jedes Bild hat ein Ganzes zum Ergebnis, eine Gestalt. Schauen voll-
zieht sich auch in Verbindung mit den Herzkriften des Menschen und dem
Gedichtnis, d. h. aus der Geschichte und Tradition heraus. Deshalb ist es
wertend. Der Mensch vergleicht das gesehene Bild mit den in seinem
Gedachtnis gespeicherten Bildern. Dabei bemerkt er, dafl Bilder ambiva-
lent sind, das heif}t mehrdeutig.

Ein auch fiir die moderne Exegese interesantes Beispiel dieses Denkens
bietet Rhabanus Maurus, der ,Lehrer Germaniens“, in seinen ,Allegorien
zur Heiligen Schrift“®. Dieses Werk ist ein Sachwdrterbuch zur Bibel, das
die verschiedenen Interpretationen der Hl. Schrift zum gleichen Begriff
nebeneinander stellt. Dabei bemerkt man sehr schnell, daf die gleichen
Begriffe in der Bibel nicht nur psychologische und soziologische, sondern
auch negative und positive Ausdeutungen erfahren. So ist ,leo“, der Lowe,

25 E. Buschor, Tedinisches Sehen (Festrede, gehalten in der 6ffentlichen Sitzung der Baye-
rischen Akademie der Wissenschaften in Miinchen am 28. Oktober 1949) Miinchen 1952. -
Dazu Hans Daucher, Kiinstlerisches und rationalisiertes Sehen. Miinchen 1967; — E. H.
Gombrich, Kunst und Hlusion. Zur Psychologie der bildlichen Darstellung. Koln 1967,
% Migne, PL 112.



Herbert Schade 296

nicht nur das Tier der Wildnis. Der Lowe kann auch Christus oder der
Teufel oder ,quilibet spiritualiter fortis“ (,jeder geistlich Starke) sein®.
Das gleiche gilt etwa von ,lapis“, dem Stein, oder , gigas“, dem Giganten,
u.s.f. Mit anderen Worten: die Bildersprache der Bibel fordert zu einer
»Unterscheidung der Bilder®, d. h. zu einer ,Unterscheidung der Geister®
oder zu einer kritischen Deutung des Mitteilungscharakters der Welt auf;
denn das Bild selbst stellt uns durch seine Mehrdeutigkeit vor die Wahl
und ladt uns zu einer Entscheidung ein.

Das, was unsere moderne technische Welt so bequem macht, ist ihre
Klarheit und Eindeutigkeit. Sie ist praktikabel und verfiigbar. Die Vor-
gange in ihr vollziehen sich aber auch mit Notwendigkeit.

Deshalb vor allem erfolgt die Offenbarung Gottes, die uns die Bibel
vermittelt, nicht auf naturwissenschaftliche Weise, sondern in Bildern;
denn das Bilddenken konstituiert die Freiheit des Menschen.

Damit stoflen wir auf ein anthropologisch und kunstgeschichtlich zentra-
les Problem: Freiheit und Unterscheidung der Geister werden wesentlich
durch unser Bilddenken gewihrleistet.

2. Das Bild als anthropologischer Ort der Freiheit und der ,,Unterschei-
dung der Geister®

In sehr vielen Bibelillustrationen beobachten wir als erstes Bild noch vor
der Erschaffung des Menschen den Sturz der Engel. Die bosen Engel wer-
den von den guten getrennt und fahren zur Holle®, Dieser Vorgang der
Unterscheidung der Geister oder eines Gerichtes an Engeln wird eigent-
lich am Beginn der Schopfungsgeschichte nicht geschildert. Tatsachlich aber
ist auch die Darstellung der Schépfung durch die Bibel wesentlich auf Frei-
heit und auf Entscheidung angelegt; denn die Bibel beschreibt keine natur-
wissenschaftlichen Vorginge, sondern entwirft gewaltige Bilder von einer
Welt, die fiir den Menschen wesentlich ist. Schon der erste Satz: ,Im
Anfang schuf Gott Himmel und Erde .. .“ bietet zwei Wirklichkeiten, in
denen sich der Mensch vorfindet. Noch deutlicher spricht der vierte Vers:
»Und Gott unterschied Licht und Finsternis.“

Dieser Satz bietet den Illustratoren und auch den Theologen der Friih-
zeit den Ansatz fir ihre Lehre von der Unterscheidung der Geister. Man
stellte die Scheidung von Licht und Finsternis als Trennung der guten von
den bdsen Engeln dar. So sehen wir in der Sonne eines Schopfungsbildes
des Grabower Altars von Meister Bertram von Minden ein lichtvolles
Christusgesicht, unter dem schwarze Teufel in den Abgrund fallen.

27 PL 112, 983; 980; 946.
%8 H. Schade, Diémonen und Monstren. Regensburg 1962, 29 f.



Bild, Welt und Freiheit 297

Friiher schon haben die Illustrationen der byzantinischen Oktateuche den
Vorgang der Unterscheidung von Licht und Finsternis durch eine dunkle
und lichtblaue Fliche markiert, auf der die Figuren des ,Tages“ mit einer
Fackel und der ,Nacht® sichtbar wurden.

Die ,Bible moralisée“ erklirt uns den Sachverhalt durch eigene Bei-
schriften: ,Divisio lucis a tenebris divisionem angelorum bonorum a malo-
rum significat ut divisionem virtutis a vicio per discretionem et declina-
tionem (,Die Scheidung des Lichtes von der Finsternis bezeichnet die
Scheidung der guten Engel von den bésen wie die Trennung der Tugend
vom Laster durch die Diskretio und Abweichung [bezeichnet wird] “)®. Die
Scheidung zwischen Licht und Finsternis wird also eindeutig mit der Tren-
nung der guten von den bésen Engeln verglichen. Der kosmische Vorgang
aber wird sofort auf das ethische Tun des Menschen, das heifit auf Tugend
und Laster bezogen.

Die Bibel will damit keinen manichiistischen Weltentwurf bieten. Das
heiflt, sie will nicht sagen, dafl das Bose und das Gute zwei eigenstindige
Prinzipien sind, die unsere Welt konstituieren. Vielmehr sagt sie: Die
Schopfung ist so beschaffen, dafl ihre Grundelemente ,Tag* und ,Nacht*
Bilder von Kriften sind, die unseren Untergang herbeifiihren kénnen oder
unser Leben gewihrleisten. Mit anderen Worten: Die Welt ist fir die
Bibel ambivalent, sie ist doppeldeutig. Menschsein heifit unaufhorlich
schauen und unterscheiden. Sonne und Mond, Erde und Himmel, Tier und
Pflanze kénnen uns verfithren oder zerstoren, sie konnen aber auch unser
Leben garantieren. Die Welt ist Bild fiir eine dahinter oder in ihr liegende
kraftvolle Realitit, die den Menschen zu Gott erhebt oder zum Teufel
gehen lafit.

3. Zur Bildwelt der sixtinischen Kapelle

Obwohl diese Sinndeutung des Daseins, die eine traditionelle Kunst mit
Hilfe der Bildwerke kultivierte, immer wieder in den Bibelillustrationen
und Gerichtsportalen der Kathedralen zu finden ist, erhilt das Thema
Freiheit und Wahl einen Héhepunkt in den Fresken der Sixtinischen
Kapelle von Michelangelo Buonarotti in Rom. Michelangelo wufite, dafl
der Raum dieser Kapelle fiir die Papstwahl bestimmt war. Deshalb lief er
Schépfung und Gericht miteinander korrespondieren. Der Gott, der mit
seiner machtvollen Hand Licht und Finsternis scheidet, offenbart den
Beginn und das Wesen der Schopfung als Ort der Wahl. Als Richter
fallt Christus mit vergleichbarer Gebarde das Urteil dber die Gesell-

2 QOxford, Bodl. 270b, fol 2; A. de Laborde, La Bible Moralisée. Paris 1911, Tome Iér,
Pl 2.



Herbert Schade 298

schaft und trennt Gute von Bosen. Ein Dasein ohne diese endgiiltige Defini-
tion der Gerechtigkeit erscheint unverbindlich. Der Mensch kann tun, was
er mag, sein geschichtliches Dasein wird nur vom diesseitigen Erfolg
gewertet. Schon die dgyptische Theologie hat deshalb das Gericht iiber die
Toten in Kunst und Literatur dargestellt. Michelangelo hat diesen Gedan-
ken, den die Bibel in das Licht der Offenbarung gehoben hatte, in der
Sprache der Kunst der Renaissance sichtbar gemadcht. Die Kardinile — der
Senat der Kirche - sollten wissen, daf auch sie nicht der politische Erfolg,
sondern nur der Grund des Daseins, der Schopfer — und Richter — Gott
legitimieren konnte. Freiheit, Unterscheidung und verbindliche Verant-
wortlichkeit machen den Menschen zu dem, was er ist: zum Bild Gottes.
Diese Méglichkeit zur Definition des Menschen als Wesen der Freiheit
griindet in der Bildvorstellung und in der Analogiesprache unserer Wahr-
nehmung.

Die eindeutige, naturwissenschaftlich-technologische Erkenntnis unserer
Zeit gewihrleistet ein Hochstmafl an Nutzwert. Experiment und Erfah-
rung haben dem Wert dieses Denkens rasch zur allgemeinen Anerkennung
verholfen. Obwohl auch die Menschen der Vergangenheit wufiten, daf} es
niitzlich ist, Wiisten zu bewdssern und Siimpfe zu trocknen, Straflen zu
bauen und Wilder zu roden, haben sie dem Aufbau ihrer Heiligtiimer,
der Tempel, Moscheen und Kathedralen einen ungleich grofleren Wert
beigemessen. Sie wufiten ndmlich, daR die sinndeutende Architektur ent-
scheidender ist als der brauchbarste Ingenieurbau. Sie hatten erkannt, daf§
Mythen und Gesinge, Bilder und Sakramente die Verbindlichkeit der
Gesellschaft dem Sein gegeniiber garantierten und die elementarste Bega-
bung des Menschen, die Freiheit, grundlegten. So wurde die Kunst und die
Bildwelt der Vergangenheit zur therapeutischen Kraft, weil sie dem Men-
schen eine Sinndeutung seines Lebens vermittelten.





